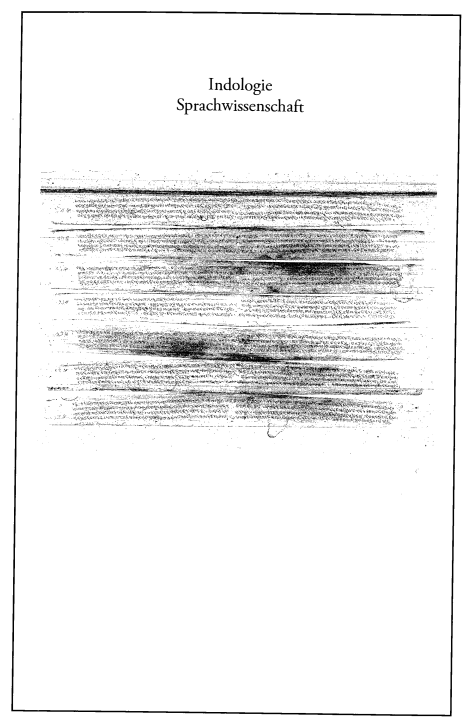
# WÜRZBURGER STUDIEN zur SPRACHE & KULTUR



Band 12 – 2014

# Jeong-Soo Kim

# Die Paippalādasamhitā des Atharvaveda

Kāṇḍa 8 und 9

Eine neue Edition mit Übersetzung und Kommentar

Die Deutsche Bibliothek – CIP Einheitsaufnahme Die Deutsche Bibliothek verzeichnet diese Publikation in der Deutschen Nationalbibliographie; detaillierte bibliographische Daten sind im Internet über http://dnb.d-nb.de abrufbar.

©2014 Verlag J.H. Röll GmbH Dettelbach a.M. Alle Rechte vorbehalten. Vervielfältigungen aller Art, auch auszugsweise, bedürfen der Zustimmung des Verlags und des Autors.
Gedruckt auf chlorfreiem, alterungsbeständigem Papier.

1. Auflage 2014 Printed in Germany

ISBN 978-3-89754-459-8

## Vorwort

Die vorliegende Arbeit wurde von der DFG (Förderkennzeichen: Ki1631/1-1, AOBJ: 585698) für den Zeitraum von drei Jahren (06.2011-05.2014) gefördert. Des weiteren übernahm die DFG auch die Druckkosten des vorliegenden Bandes. Für beides bedanke ich mich sehr.

Weiterer großer Dank gebührt Prof. Dr. Arlo Griffiths (Jakarta) und Prof. Dr. Michael Witzel (Harvard), die mir freundlicherweise Fotokopien der Orissa-Handschriften zur Verfügung gestellt haben (s. Anm. 28 und 29). Beide Gelehrte gaben mir zudem wertvolle Hinweise und Ratschläge. Dankend zu erwähnen sind ebenfalls meine beiden Lehrer Prof. Dr. Heinrich Hettrich (Würzburg) und Prof. Dr. Thomas Oberlies (Göttingen), die durch ihre initiative Mitwirkung diese Arbeit ermöglicht haben. Anmerkungen und Hinweise erhielt ich außerdem von Prof. Dr. Alexander Lubotsky (Leiden) und PD Dr. Thomas Zehnder (Zürich). Anregungen und Korrekturhinweise bekam ich auch von Herrn Dott. Duccio Lelli (Firenze) und Herrn Marc Lücke, M.A. (Münster). Ihnen allen sage ich gebührenden Dank.

Frau Dr. Susanne Faller (Tübingen) stellte mir ihre unpublizierte, hochinteressante Dissertation zur Verfügung, wofür ich herzlich danke. PD Dr. Markus Hartmann (Würzburg) hat die mühsame Arbeit, mein Deutsch zu verbessern, gerne übernommen. Ihm bin ich in Dank verbunden.

Nicht zuletzt ist der erfolgreiche Abschluß dieser Arbeit der Geduld meiner Frau Tiziana Quadrio zu verdanken, die wegen meiner notwendigerweise beharrlichen Schreibtischarbeit auf gemeinsame Unternehmungen oft verzichten mußte.

Würzburg, August 2014

# Inhaltsverzeichnis

| 1  | Einleitung                                                   |  |  |  |
|----|--------------------------------------------------------------|--|--|--|
| 2  | Stand der Forschung                                          |  |  |  |
| 3  | Aufgabenstellung und Darstellungsweise                       |  |  |  |
| 4  | Zu den Handschriften                                         |  |  |  |
| 5  | Charakteristika von Kānda 8 und 9                            |  |  |  |
| 6  | Bemerkungen zu Orthographie und Sandhi                       |  |  |  |
|    | 6.1 Das Zeichen r in Or                                      |  |  |  |
|    | 6.2 Zum Anusvāra in Or                                       |  |  |  |
|    | 6.3 Zum Anunāsika                                            |  |  |  |
| 7  | Metrik                                                       |  |  |  |
| K  | āṇḍa 8                                                       |  |  |  |
| 17 |                                                              |  |  |  |
|    | 8.1 Dialog zwischen Varuna und Atharvan                      |  |  |  |
|    | 8.2 Gift- und Giftschlangenvernichtung                       |  |  |  |
|    | 8.3 Zum Schutz gegen die bösen Dinge mit der Salbe (āñjana-) |  |  |  |
|    | 8.4 Prosaformel: Gegen eine Schlange                         |  |  |  |
|    | 8.5 Mit einer Heilpflanze gegen die Gifttiere                |  |  |  |
|    | 8.6 Um Zauberer und Zaubrerinnen zu entdecken                |  |  |  |
|    | 8.7 Um das Gift der Giftschlangen wirkungslos zu machen      |  |  |  |
|    | 8.8 An die heilenden Wasser                                  |  |  |  |
|    | 8.9 An das Bráhman (Rätsellied)                              |  |  |  |
|    | 8.10 An eine Frau, die einen Gatten sucht                    |  |  |  |
|    | 8.11 An den Dreschplatz (khala-)                             |  |  |  |
|    | 8.12 Die Surā-Gewinnung                                      |  |  |  |
|    | 8.13 An die Schmalzbutter (ghṛta-)                           |  |  |  |
|    | 8.14 An Agni                                                 |  |  |  |
|    | 8.15 Verstoß gegenüber dem Brahmanen                         |  |  |  |
|    | 8.16 Mit der Pflanze Cukākaṇī gegen die Parasiten            |  |  |  |
|    | 8.17 An die Aufschüttung (pūr-)                              |  |  |  |
|    | 8.18 Für die Fruchtbarkeit (sphāti-) beim Ackerbau           |  |  |  |
|    | 8.19 An den Ziegenbock mit den Reisbreien für fünf Portionen |  |  |  |
|    | 8.20 Zum Glanz                                               |  |  |  |
| K  | āṇḍa 9                                                       |  |  |  |
|    | 9.1 An Agni (Āprī-Lied)                                      |  |  |  |
|    | 9.2 Göttereinladung zum Opfer                                |  |  |  |
|    | 9.3 Mit einem Heilmittel gegen den Aussatz (kilāsa-)         |  |  |  |
|    | 9.4 Für die Eintracht                                        |  |  |  |
|    | 9.5 Purusasūktam                                             |  |  |  |

| 9.6 Gegen die Parasitwürmer                                       | 246 |
|-------------------------------------------------------------------|-----|
| 9.7 An die zum Feuerlöschen dienende Avakā-Pflanze                | 256 |
| 9.8 An den Pflug                                                  | 267 |
| 9.9 Mit der Gerste gegen das Gift                                 | 277 |
| 9.10 Um das Gift wirkungslos zu machen                            | 282 |
| 9.11 Giftvernichtung zum Sich-Erhalten                            | 294 |
| 9.12 Götterhymnus                                                 | 304 |
| 9.13 Zum Lebenserhalten eines Mannes                              | 313 |
| 9.14 Zum Lebenserhalten eines Mannes (Fortsetzung)                | 321 |
| 9.15 Zum Schutz der Brahmanengattin                               | 326 |
| 9.16 Zum Schutz der Brahmanengattin (Fortsetzung)                 | 336 |
| 9.17 Warnung vor Vergehen an der Brahmanenkuh                     | 342 |
| 9.18 Warnung vor Vergehen an der Brahmanenkuh (Fortsetzung)       | 351 |
| 9.19 Warnung vor Vergehen an der Brahmanenkuh (Fortsetzung)       | 360 |
| 9.20 Zur Erlangung und Aufbewahrung verschiedener Dinge           | 365 |
| 9.21 Zum Austeilen und Verzehren des Reisbreis (Vrātya-Abschnitt) | 371 |
| 9.22 Entsühnung mit dem Reisbrei (Sühnenkatalog 1)                | 393 |
| 9.23 Entsühnung mit dem Reisbrei (Sühnenkatalog 2)                | 400 |
| 9.24 Entsühnung und Läuterung mit dem Reisbrei (Sühnenkatalog 3   |     |
| und weiteres)                                                     | 408 |
| 9.25 Um mich zu läutern (mit dem Sieb)                            | 414 |
| 9.26 Um mich zu läutern (Fortsetzung)                             | 419 |
| 9.27 An die Kriegstrommel                                         | 425 |
| 9.28 Um den geliebten Mann zu gewinnen (mit der Kustha-Pflanze)   | 440 |
| 9.29 Um den geliebten Mann zu gewinnen (Fortsetzung)              | 447 |
| Abkürzungen der benutzten Textausgaben                            | 453 |
| Literaturverzeichnis                                              | 455 |
| Index verborum                                                    | 465 |
| Index locorum                                                     | 510 |

# 1. Einleitung

Bei der Atharvaveda Paippalāda-Saṃhitā handelt es sich um "einen der ältesten Texte Indiens, einen Text, der sowohl für die Kulturgeschichte als auch für die Sprachwissenschaft von höchster Bedeutung ist" (Hoffm.Aufs. III, 819). Diese nach dem Rgveda älteste vedische Saṃhitā existierte ursprünglich in 9 Śākhās. Allerdings sind uns nur zwei Rezensionen, Paippalāda- und Śaunaka-Saṃhitā, überliefert. Während der Atharvaveda-Text der Śaunakīya-Rezension durch Roth / Whitney ³1966 gut ediert und durch Vishva Bandhu 1960-1962 bereichert wurde, hat die Beschäftigung mit dem Text der Paippalāda-Rezension aus Orissa erst durch die neugefundenen Manuskripte der jüngsten Zeit einen großen Schub bekommen. Nach Zehnder 1999 (Kāṇḍa 2), Lubotsky 2002 (Kāṇḍa 5), Griffiths 2009 (Kāṇḍa 6-7) und Lopez 2010 (Kāṇḍa 13-14) beschäftigen sich inzwischen einige Forscher auf internationaler Ebene mit verschiedenen Kāṇḍas der Paippalāda-Rezension aus Orissa. Das Ziel der vorliegenden Arbeit besteht darin, durch eine neue Edition von Kāṇḍa 8 und 9 der Paippalāda-Saṃhitā einen Beitrag zu diesen Forschungen zu leisten.

# 2. Stand der Forschung

Nachdem der Atharvaveda der Śaunaka-Śākhā (AVŚ) durch den sog. "Berliner Text" (Roth / Whitney ³1966; 1. Auflage: 1856) bekannt wurde, erhielt Rudolf von Roth durch Vermittlung von J. Muir eine auf Birkenrinde geschriebene Śārada-Handschrift aus Kaschmir. Sie enthält den Text der Paippalāda-Śākhā (AVP)¹. Dieser Text ist aber sehr verwahrlost überliefert und läßt nur in seltenen Fällen eine sinnvolle Interpretation zu.² Nach dem Tod von Roth gaben seine Schüler M. Bloomfield und R. Garbe (Bloomfield / Garbe 1901) den Text als Faksimile heraus. Auf der Grundlage dieser Ausgabe befaßte sich Bloomfields Schüler Leroy Carr Barret mit der Transliteration und bemühte sich um editorische Verbesserungsvorschläge (Barret 1903-1940).³ Barrets Text setzte Raghu Vira in Devanāgarī um mit Angabe der Parallelstellen und mit einigen Anregungen (Raghu Vira 1936-1941).

Ein Jahr vor Barrets Tod änderte sich die Handschriftenlage völlig, nachdem Durgamohan Bhattacharyya 1959 im Distrikt von Orissa mehrere Oriyā-Manuskripte der Paippalāda-Rezension entdeckt hatte. 1964 erschien der von Bhattacharyya edierte Kāṇḍa 1, der auf Basis der Handschriften Ja<sub>1</sub>, Ma<sub>1</sub> und Vā unter

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Hierzu s. Roth 1875, 29-31.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Roth kollationierte trotzdem die Paippalāda-Rezension für Whitneys Übersetzung mit kritischexegetischem Kommentar des Saunaka-Textes (gedruckt erst 1905 durch C. R. Lanman = Whitney / Lanman 1905), s. Whitney / Lanman 1905, xcvi.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Dabei beteiligte sich F. Edgerton an Buch 6.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> S. Bhattacharyya 1961, 203-215.

Berücksichtigung der kaschmirischen Ausgaben von Barret und Raghu Vira bearbeitet wurde. Als Durgamohan Bhattacharyya 1965 verstarb, übernahm sein Sohn Dipak Bhattacharya die Editionsarbeit von Kāṇḍa 2-4, die von seinem Vater vorbearbeitet worden war. 1970 erfolgte schließlich der Druck der Kāṇḍas 2-4 durch Dipak Bhattacharya. Trotz des großen Verdienstes beider Bhattachary(y)as wies diese Edition gravierende Mängel auf.<sup>5</sup>

Danach vergingen 27 Jahre, bis Dipak Bhattacharya 1997 ein Buch mit dem Titel "The Paippalāda-Samhitā of the Atharvaveda. Volume One, Consisting of the first Fifteen Kāndas" (Calcutta) herausgab. Darin edierte er nicht nur die Kāndas 1-4 neu, sondern publizierte auch Editionen der Kandas 5-15. Diese Publikation bietet einen vergleichsweise viel besseren Text, erstmals mit einem kleinen textkritischen Apparat, aus dem die ausgewählten Mss.-Lesarten ersichtlich sind. Trotzdem wies auch diese Edition noch zahlreiche Mängel<sup>6</sup> auf. In erster Linie sind häufig Druckfehler<sup>7</sup> anzutreffen. Die Metrik, die an mancher Stelle eine entscheidende Rolle spielen kann, wurde gar nicht berücksichtigt. Bhattacharya gab z.B. den Pāda (8.6.5b) yathāśva(h) syāvorvatām (mit sieben Silben) heraus, der aber zu yathāśvah \*śyāvo arvatām zu korrigieren ist (Gāyatrī mit acht Silben). Die ins Gewicht fallenden Mängel der Edition liegen jedoch in von Fall zu Fall unterschiedlichen subjektiven Entscheidungen bei Abweichungen zwischen den Manuskripten. So nimmt Bhattacharya z.B. einerseits diśah (9.12.12c) und andererseits viśah (3.1.6d) auf (richtig: diśah). Man fragt ferner nach dem Grund, warum ein Wort wie acyudacyut (9.27.12a) mit einer Unterstreichung (statt mit \* für Konjektion) versehen ist, obwohl die Parallele AVŚ 5.20.12a acyutacyút hat, abgesehen davon, daß acyutacyút seit dem RV ein bekanntes Wort ist.

Aus diesen Gründen wurde Bhattacharyas Edition 1997 zu einem neuen Anstoß für die Forschung. 1999 publizierte dann Thomas Zehnder eine richtungweisende Monographie (Zehnder 1999<sup>8</sup>, Kāṇḍa 2), die wegen ihrer wegbereitenden Editionsmethode und ihrer treffsicheren Analyse eine wertvolle Arbeit darstellt. Die metho-

dischen Ansätze Zehnders bildeten die Grundlage für die Arbeiten von A. Lubotsky. 2002 legte Alexander Lubotsky den Kānda 5 vor (Lubotsky 2002)<sup>9</sup>, den er in seinen Seminaren 1998-2000 an der Universität Leiden behandelt hatte. Sein Verdienst besteht darin, trotz des nicht vorhandenen kritischen Apparat aufgrund seiner beneidenswerten Sachkenntnis über das vedische Sanskrit und seines Urteilsvermögens eine gut fundierte Textedition geschaffen zu haben. Inzwischen veröffentlichte Dipak Bhattacharya 2008 den zweiten Band seiner "The Paippalāda-Samhitā of the Atharvaveda. Critically edited from palmleaf manuscripts in the Oriya script discovered by Durgamohan Bhattacharyya and one Śāradā manuscript. Volume Two. Consisting of the Sixteenth Kānda" (Kolkata). 10 2009 erschien schließlich das zu Recht mit magnum opus (Knobl 2007, 35 Anm. 2) gewürdigte Werk von Griffiths (Griffiths 2009, Kanda 6 und 7). Griffiths 2009 zeichnet sich nicht nur durch seine durchdachte philologische Methode, sondern auch durch die glänzende Neuedition aus, die sowohl auf Bhattacharyas als auch auf den von ihm neu entdeckten Handschriften (Griffiths 2003)<sup>11</sup> basiert. Diese neugefundenen Handschriften eröffnen nun eine weitere Perspektive für die tiefergreifende Forschung des AVP. Ein gutes Beispiel dafür stellt Lopez 2010 (Kānda 13 und 14) dar, das als überarbeitete Fassung seiner Dissertation erschienen ist.

Ebenfalls aus 2010 stammt das nur privat erhältliche Buch<sup>12</sup> mit dem Titel "Atharvanaveda Paippalada Samhita. Edited by Kunja Bihari Upadhyaya. Composed & Published by: Kunja Bihari Upadhyaya" (Kāṇḍa 1-20 vollständig). Der strikt nach der Halbstrophe gegliederte Text soll auf der Basis von 6 Manuskripten<sup>13</sup> ediert worden sein. Das Buch bietet aber nur den bloßen Text ohne Anmerkungen, so daß man keine Möglichkeit hat, sich über jeweilige Lesungen der Handschriften zu informieren. Ebenfalls begegnen zahlreiche Druckfehler<sup>14</sup>, wie es bei Bhatta-

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> S. Wright 1967, 201f.; Hoffm.Aufs. I, 228-237 und III, 741-743; Zehnder 1999, 11f.; Griffiths 2009, xviii.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> S. Wright 2002, 194ff. und Griffiths 2009, xviiiff. Wegen dieser Mängel markierte Franceschini 2005 in seiner Konkordanz alle AVP-Stellen rot.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> In Kāṇḍa 8-9 findet man: 8.3.1d (sarvāṃś für sarvāś); 8.3.5b (nāmiśocanam für nābhiśocanam); 8.3.13b (nāmṛtam für nānṛtam); 8.9.4b,c (bṛṣṭayaḥ ... ātmanvada für vṛṣṭayaḥ ... ātmanvad); 8.10.4a,d (aścinā ... kolāle für aśvinā ... kīlāle); 8.12.2d (bahudhāvatu für bahu dhāvatu); 8.14.9c (iddho- für iddho); 8.15.4b (vahudhā für bahudhā); 8.15.5a,c (piven ... vrahmakilbiṣe für piben ... brahmakilbiṣe); 8.18.4b (pūṛṇapānnā für pūṛṇapātrā); 9.1.2d (proṇāno für prīṇāno); 9.2.9b (vaṣaṭkāṭeṇa für vaṣaṭkāreṇa); 9.3.4a (hohati für rohati); 9.5.7a (samam abhavad für sam abhavad); 9.11.10a (purastāda für purastād); 9.13.4c (unmocapramocane für unmocanapramocane); 9.17.5a (pivati für pibati); 9.19.2a (daivā für devā); 9.20.2a (va für ca); 9.21.6b (paḍ für ṣaḍ); 9.21.8b (vaped für vapet); 9.22.3c Fußnote (kā. für u.?).

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Rezensionen: Mylius 2000 und von Hinüber 2001.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Rezension: Zehnder 2004.

Der sechzehnte Kānda, der in diesem zweiten Band enthalten ist, stellt das umfangreichste Buch der AVP-Śākhā dar. Bhattacharyas Editionsmethode hat sich auch hier wie in seinem früheren Werk fortgesetzt. Auf Seite xxif. erwähnt Bhattacharya eine Abschrift von Kānda 16-20 in Oriyā und in Devanāgarī, die er 2005 von Pandit Nanaji Kale erhalten hatte, aber nicht berücksichtigen konnte.

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup> S. insbesondere S. 334: "... and with this aim I have made three fieldtrips to Orissa. Up to now, I have been able to collect two or more new manuscript sources for every kāṇḍa of the Saṃhitā ...".

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup> Nur direkt bei Upadhyaya erhältlich.

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup> Auf Seite pa (Nāgarī) bekommt man einen Überblick über die Mss., die mit "No 1– No 6" versehen sind. Es scheint, daß No 1 und 5 mit **Gu**, No 2 mit **Pa**, No 3 mit **JM** und No 4 mit **Ji** zu identifizieren sind (s. Griffiths 2003). Unklar ist No 6 (im Besitz von "Gopinath Upadhyaya", **EK**? oder **Ku**?).

<sup>14</sup> In Kāṇḍa 8-9 findet man: 8.1.10d (vipra für vipro); 8.2.2d (utācamam für utāvamam); 8.2.5d (rabhadhvam für ramadhvam); 8.3.6a (asan° für āsan°); 8.3.11cd (bādhasyogro für bādhasvogro); 8.7.9a,b (yāh ... yāh für yah ... yah); 8.9.1c (yajñe für jajñe); 8.13.9b (añj für añjy); 8.14.4b (mātɪr für mātɪr); 8.16.9d und 10b (nyañjanam für nyañcanam); 9.1.1b,c (ogneh ... sūnas für agneh ... sūnos); 9.1.4a (akṣad für yakṣad); 9.4.6b (vo für vah); 9.5.9c (ajayanta für ayajanta); 9.5.13d (avadhnan für abadhnan); 9.6.3b (nyañjanam für nyañcanam); 9.6.7c (sauryāḥ für sairyāḥ); 9.13.10b (yāgɪviḥ für

charya 2007 der Fall war. Man bekommt überdies den Eindruck, daß sich manche Textstellen an denen von Bhattacharya orientieren. <sup>15</sup> Zu erwähnen ist noch Bhattacharyas "The Paippalāda-Saṃhitā of the Atharvaveda. Critically edited from palmleaf manuscripts in the Oriya script discovered by Durgamohan Bhattacharyya and one Śāradā manuscript. Volume Three. Consisting of the seventeenth and eighteenth kāṇḍas. Kolkata 2011" (Bhattacharya 2011), das während der Bearbeitung von Kāṇḍa 8 und 9 erschienen ist. Bewundernswert ist Bhattacharyas unermüdliche Tatkraft, die eine große Anerkennung verdient. Auch hier hat sich aber seine Editionsmethode wie in seinem früheren Werk fortgesetzt. Zu bemerken ist, daß die bereits erwähnte (Bhattacharya 2008, xxif.) Abschrift von Kāṇḍa 16-20 in Oriyā und in Devanāgarī (genannt Nā und Nā De, Bhattacharya 2011, xxxvf.) berücksichtigt wurde. Der Grund dafür, daß einem jedoch nur selten Nā und Nā De in seinem "Apparat" begegnet, ist wohl der, daß "In case of doubt I consulted these but found no significant variant" (Bhattacharya 2008, xxi).

Die vedische Forschung steht also vor der wichtigen Aufgabe, den AVP-Archetypus, der sich durch den Vergleich der Orissa-Überlieferung mit der Kaschmir-Handschrift gewinnen und durch die Auflistung der Textvarianten, insbesondere des AVŚ, ergänzen läßt, zu erschließen und für die Öffentlichkeit zugänglich zu machen. Zu diesem Zweck sind zur Zeit auf internationaler Ebene folgende Neubearbeitungen des AVP-Textes erschienen oder geplant (nach Zehnder 2004, 55 und Griffiths 2009, xx-xxi; nach einer mündlichen Mitteilung von Michael Witzel und den brieflichen von Arlo Griffiths, Philipp Kubisch, Duccio Lelli, Marc Lücke und Thomas Zehnder):

| Kāṇḍa | Bearbeiter                                    |
|-------|-----------------------------------------------|
| 1     | Zehnder (Zürich) 1993 (unpubl.) <sup>16</sup> |
| 2     | Zehnder (Zürich) 1999                         |
| 3     | Lücke (Münster, Diss.)                        |
| 4     | Griffiths & Lubotsky (Leiden)                 |
| 5     | Lubotsky (Leiden) 2002                        |
| 6     | Griffiths (Leiden) 2009                       |

jāgṛviḥ); 9.14.1d (kṛcchāc für kṛcchrāc); 9.14.5c (nṛtyor für mṛtyor); 9.15.7b (jagat für jagad); 9.22.8a (śyāvadaṃtā für śyāvadatā); 9.23.9a (dvayekaṃ für dvyekaṃ); 9.28.2d (mañjasu für majjasu).

15 Das ist der Fall, wenn Bhattacharyas Druckfehler in seinem Text die gleiche Gestalt haben: 8.3.1d (sarvāṃś); 8.12.2d (bahudhāvatu); 8.15.5a (piven); 9.1.2d (proṇāno); 9.3.4a (hohati); 9.5.7a (samam abhavad); 9.19.2a (daivā); 9.21.8b (vaped). Auffällig ist 9.21.10e, wo Or gänzlich fehlt (s. auch Bhatt.: "u. 'kalpante ... bhavati 'iti galitam"), aber Upadhyaya kalpante asmā iḍa iḍāṃ priyo bhavati ya° (Bhatt. kalpante \*asmā \*iḍa iḍāṃ priyo bhavati ya°) druckt. Diese Stelle ist jedoch auf der Grundlage der K-Handschrift durch Bhattacharya eingesetzt worden (Kim: kalpante †asmā \*iḍā \*idānām priyo bhavati yah °°° |).

| 7  | Griffiths (Leiden) 2009                          |
|----|--------------------------------------------------|
| 8  | Kim (Würzburg)                                   |
| 9  | Kim (Würzburg)                                   |
| 10 | 1. Hälfte: Griffiths (Leiden),                   |
|    | 2. Hälfte: D'Avella (Oxford) 2007 (unpubl.)      |
| 11 | Tucker (Oxford)                                  |
| 12 | Ehlers (Berlin) (?)                              |
| 13 | Lopez (Harvard) 2010                             |
| 14 | Lopez (Harvard) 2010                             |
| 15 | Lelli (Firenze)                                  |
| 16 |                                                  |
| 17 | Dissertation (Leiden) <sup>17</sup>              |
| 18 |                                                  |
| 19 | Griffiths (Leiden) / Knobl (Kyoto) <sup>18</sup> |
| 20 | Kubisch (Bonn) 2012 <sup>19</sup>                |

An diesen Arbeiten beteiligt sich der Verfasser dieses Buches durch eine kommentierte Edition von Kānda 8 und 9.

# 3. Aufgabenstellung und Darstellungsweise

Die Aufgabenstellung umfaßt folgende Punkte:

- a) Neuedition des Textes,
- b) Metrische Analyse,
- c) Deutsche Übersetzung,
- d) Vergleich der Manuskripte in Form eines textkritischen Apparates,
- e) Aufstellung der Parallelstellen mit ihren Abweichungen,
- f) Kommentar zu lautlichen, morphologischen, semantischen bzw. syntaktischen, etymologischen und/oder metrischen Besonderheiten,
- g) Erstellung des Index verborum,
- h) Erstellung des Index locorum.

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup> Thomas Zehnder hat per Email mitgeteilt, daß er seine Lizentiatsarbeit (= Zehnder 1993) zu überarbeiten beabsichtige.

 $<sup>^{17}</sup>$  Professor Lubotsky hat mich per Email darüber informiert, daß ein Promovierender in Leiden diesen Kāṇḍa übernommen hat.

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup> Vgl. Griffiths / Lubotsky 1999, 480-481.

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup> Im Internet (hss.ulb.uni-bonn.de/2012/3064/3064.pdf) publiziert: Paippalāda-Samhitā Kāṇḍa 20, Sūkta 1-30. Kritische Edition, Übersetzung, Kommentar. Inaugural-Dissertation zur Erlangung der Doktorwürde der Philosophischen Fakultät der Rheinischen Friedrich-Wilhelms-Universität zu Bonn, vorgelegt von Philipp Kubisch aus Bremerhaven. Bonn 2012. 188 Seiten. Der Verfasser hat per Email mitgeteilt, den gesamten Kāṇḍa 20 zu edieren.

Die Art und Weise der Darstellung folgt grundsätzlich Griffiths 2009, lxxviiiff. Folgende Symbole bedürfen jedoch Erklärungen:

## 3.1 Symbole im Text

- \* = Änderungen, die zu der Zeit des Archetypus Schaden genommen haben und deshalb für den AVP-Archetypus nicht vorauszusetzen sind (Konjektur ohne Basis in den Mss., z.B. Übernahme einer AVŚ-Lesart),
- <sup>+</sup> = Änderungen, die zwar in keinen Mss. belegt sind, aber für den AVP-Archetypus vorauszusetzen sind, oder die auf einen kleinen orthographischen Wechsel auf Basis des Textes des Archetypus weisen (intern rekonstruierte Konjektur mit Basis in den AVP-Mss.). Folgende Merkmale in den Mss. sind jedoch nicht mit <sup>+</sup> versehen:
  - a) Or: ba für va oder umgekehrt<sup>20</sup>,
  - b) **Or**: *la* für *la*<sup>21</sup>,
  - c) Or: r(h)a für  $d(h)a^{22}$ ,
  - d) Or: rCC (CC = cc, nn, tt, ddh) für  $rC^{23}$ ,
  - e) Or:  $-\eta C/-kC$  (d.h. mit Virāma) für  $-nC/-kC^{24}$ ,
  - f) Or (immer) und K (oft): -m vor dem [Doppel-]Danda für  $-m^{25}$ .

 $\dagger ... \dagger = Korrupte Stelle,$ 

••• = wiederholende Refrains.

- 3.2 Symbole im textkritischen Apparat (x bedeutet beliebige(s) Zeichen)
  - = Trennung zwischen Wörtern bzw. Wörtergruppen,

Grau markierte Stelle heißt, daß die Lesung unklar ist (Ursache fotografischer Natur) (vgl. Griffiths 2009: Kapitälchen),

- <x> = Aksara ist auf dem Schriftträger beschädigt (Ursache materieller Natur),
- $\{x\}$  = Akṣara wurde vom Schreiber gestrichen,
  - = Akṣara ist nicht leserlich,
- $\{\cdot\}$  = Akṣara wurde vom Schreiber gestrichen, aber unleserlich,
- (+) = Akşara wurde zwischen Zeilen oder am Rand vom Schreiber ergänzt,
- $(\rightarrow)$  = Akṣara wurde zwischen Zeilen oder am Rand vom Schreiber korrigiert, om. = fehlt,
- [x] = Angabe in Bhattacharyas Apparat,
- [[x]] = Bemerkungen des Editors (nach einem Manuskript):

[[folio]] = angegeben, falls ein Schreibfehler beim Foliowechsel geschieht,

[[line]] = angegeben, falls ein Schreibfehler beim Zeilenwechsel geschieht,

[[note]] = Anmerkung des Editors,

[Bar.] = Baretts Lesung (K),

[[Bhatt.]] = Bhattacharyas Lesung (K),

[R-V.] = Raghu Viras Lesung (**K**).

\* = florales Ornament (Mangala).

# Sonstige Bemerkungen:

- Das Pādacihna wird immer berücksichtig,
- Ein Virāma vor dem (Doppel-)Danda (Or) oder Z(K) wird nicht berücksichtigt (s. 3.1.f).

# 4. Zu den Handschriften

Acht Handschriften wurden für Kāṇḍa 8 und 9 gelesen. Eine ist in der Kaschmir-Schrift, die anderen sieben sind in der Oriyā-Schrift festgehalten.

## 4.1 Die Kaschmirer Handschrift heißt

K = Kaschmirer Birkenrinden-Manuskript (Bloomfield / Garbe 1901<sup>26</sup>).

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup> Tripathi 1962, 66 und 71; Witzel 1985a, 260; Witzel 1985b, 267; Bhattacharya 1997, xxxiiif.; Zehnder 1999, 21; Griffiths 2009, xxx.

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup> Tripathi 1962, 70f., 97 und 115 (*la* nur "intervocalic" und zwar "only in medial position" in der Früh-Oriyā-Schrift); Zehnder 1999, 21 (Nr. 3); Griffiths 2009, xxxi und lxixff.

<sup>22</sup> Das Zeichen r(h)a ist ein Allophon zu d(h)a, s. dazu ausführlich Griffiths 2009, lxixff. mit Literatur. In Kāṇḍa 8 und 9 ist ein intervokalisches d relativ häufig belegt:  $id\bar{a}$  (9.1.8b; 9.21.10c),  $id\bar{a}m$  (9.21.10b,d),  $id\bar{a}y\bar{a}s$  (9.21. 10h,i,j,k),  $id\bar{a}s$  (9.21.10e),  $id\bar{a}n\bar{a}m$  (9.21.10e),  $\bar{i}de$  (9.1.3b), aida (9.28.9d), aidena (9.29.5b),  $krod\bar{a}d\bar{a}$  (9.6.6b), nadasya (9.7.12b), nadesu (9.7.11b),  $n\bar{a}d\bar{i}$  (8.12.5a),  $n\bar{a}d\bar{i}k\bar{a}$  (9.18.3b),  $n\bar{i}s\bar{a}d$  a- (9.27.11a),  $prtan\bar{a}s\bar{a}d$  a- (9.27.12b), mrda (9.12.5a),  $vir\bar{a}d$  a- (9.21.8c) und  $v\bar{i}duharas$  (9.15.1c). In diesen Fällen gilt, daß die Or-Mss. in der Regel entweder ein d oder ein r schreiben, während K d zeigt, solange keine Fehlschreibung vorliegt. Eine einzige Ausnahme bildet  $vir\bar{a}d$  agre (9.5.7a), wobei Or einheitlich ra schreibt, während K la (Zehnder 1999, 21: Nr. 1) zeigt. Ein ähnliches Bild bietet auch das intervokalische dh:  $abhy\bar{a}vodh\bar{a}$  (8.11.2c: Or  $rh\bar{a}$ , K  $dh\bar{a}$ ),  $\bar{a}r\bar{u}dh\bar{a}$  (8.16.1b,3b: Or  $dh\bar{a}$  oder  $rh\bar{a}$ , K  $dh\bar{a}$ ), trinedhu (9.6.3d: Or dhu oder tu, K su) und drdham (9.13.1e: Or rha, K dha). Das Zeichen r(h)a erscheint nicht nur intervokalisch, sondern auch vor einem stimmhaften Konsonanten nach einem Vokal:  $anadv\bar{a}h$ - (8.11.3a; 8.12.12f; 8.18.2a; 9.10.11d; 9.16.1b), sad  $y\bar{a}van$ - (9.21.6b,c), sadvoga- (9.8.10b), sadvrsa- (8.4.6a), wobei zu erwähnen ist, daß die Or-Mss. bald  $-rv\bar{a}$ - bald  $-dv\bar{a}$ - schreiben, während K konstant  $-dv\bar{a}$ - zeigt. Bei dem unklaren Wort  $krokodhy\bar{a}m$  (9.10.9d) hat Or  $dhy\bar{a}$  oder  $rhy\bar{a}$ , während K sya schreibt (Fehlschreibung?).

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup> Bhattacharya 1997, xxxiiif.; Zehnder 1999, 20 (ii-iv).

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup> Nur einmal -*f jñ*- (9.4.9c) in Kāṇḍa 8-9. Eine Unterscheidung -*nC*/-*kC* von -*nC*/-*kC* (Ligatur) in den Mss. ist von Belang, weil -*nC*/-*kC* gelegentlich gegen die Sandhiregel verstößt, z.B. in 8.14.1cd (Or svadhāvāŋ śukro für svadhāvāŋ chukro) oder 9.9.3ab (Or bhiṣak yavasya für bhiṣag yavasya).

<sup>&</sup>lt;sup>25</sup> Bhattacharya 1997, xxxiiif.; Zehnder 1999, 20 (i).

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup> Das Manuskript besteht aus fast 300 Blättern mit Lücken, besonders im Kāṇḍa 18. Ein Blatt hat eine Höhe etwa von 14 bis 21cm und eine Breite von etwa 13 bis 23cm.

4. Zu den Handschriften

## 4.2 Die Oriyā-Handschriften

## 4.2.1 Griffiths' Sammlung (Griffiths 2003) umfaßt:

Ku = Ku<sub>2</sub> aus Village Kurumcaini (im Besitz von Harihara Upādhyāya),

JM = JM<sub>1</sub> aus der Nähe von Puri (im Besitz von Dr. Jagabandhu Miśra),

RM (Ort unbekannt, im Besitz von Rāmacandra Miśra),

V/126 aus dem Orissa State Museum,

Pa = Pa<sup>227</sup> aus Village Parikula und Village Mahāntiparā (im Besitz von Āditya Kumār Praharāj).

Sie wurden von Arlo Griffiths<sup>28</sup> farbig fotografiert:

Ku besteht aus Folien 18-35 (bis 9.19.7). Es fehlen die Folien ab 36. Die Schriftträger sind teilweise oben und unten am Rand zerfallen. Sie sind in moderner Schrift, aber dichtgedrängt und klein geschrieben. Sie sind um 1800 entstanden (Griffiths 2003, 355).

JM besteht aus Folien 35-83 (Folio 46v ist leer). Sie sind in moderner Schrift (Griffiths 2003, 352: "very recent and unreliable ms."; nach Yano sollen sie 1911 entstanden sein, s. Griffiths 2003, 352f.); sie sind flott und dynamisch geschrieben (Griffiths 2003, 352: "written by a sloppy hand"). Die Schriftträger sind gelegentlich am rechten Rand gerissen.

RM besteht aus Folien 24-52. Sie sind in moderner Schrift (Griffiths 2003, 360: "very recent") auf frisch wirkenden Schriftträgern geschrieben. Das Zeichen für die Pādagrenze wird durch einen kleinen Punkt markiert. Ähnlichkeit zu JM ist feststellbar (Griffiths 2003, 360: "The ms. seems to share many errors with JM" und "One often has the impression that the JM mss. and RM were copied by the same scribe"), ein genealogischer Bezug zu Ku ist jedoch nicht ausgeschlossen.

V/126 besteht aus Folien 24-35 und 37-51. Folio 36r/v (9.2.3-9.4.4) fehlt. Sie sind in moderner Schrift (Griffiths 2003, 362 zu V/122: "ca. 1748") mit einigen Spuren von Buchwürmern. Mā und V/126 stehen in einem engen Zusammenhang (Griffiths 2009, xxix: "I am not certain that one is copied from the other").

Pa besteht aus Folien 26-60. Folio 27 erlitt einen Schimmelverfall. Man findet gelegentlich Feuchtigkeitsspuren am rechten Rand der Folien. Sie sind in moderner Schrift (nach Yano: 1788, s. Griffiths 2003, 360). Merkwürdigerweise ist sie mit großem Abstand zwischen Akṣaras geschrieben. Ein genealogischer Zusammenhang mit Ma ist nicht zu übersehen (Griffiths 2003, 359 und Lopez 2010, 22f.).

# 4.2.2 Bhattachary(y)as Handschriftensammlung besteht aus:

5. Charakteristika von Kānda 8 und 9

Ma = Ma<sub>2h</sub> aus Mahāntipur (Bhattacharyya 1964, xviii; Zehnder 1999, 19f.),

 $M\bar{a} = M\bar{a}_1$  aus Mākanda (Bhattacharyya 1964, xviii; Zehnder 1999, 19f.; Griffiths 2009, xxxviif.).

Diese beiden Handschriften wurden von Michael Witzel<sup>29</sup> schwarz-weiß fotografiert, während sich Bhattacharya 1981-1982 in Leiden aufhielt:

Ma besteht aus Folien 21-43 (8.1.1-9.22.2). Viele Folien sind jedoch ziemlich dunkel fotografiert, was eine Lesung sehr erschwert. Zu bemerken ist, daß die vorderen Seiten von einem Unbekannten (Bhattacharya?) zusätzlich mit den Nāgarī-Zahlen numeriert sind, während die Rückseiten mit den Oriyā-Zahlen versehen sind. Die Schriftträger sind am Rand brüchig und wirken sehr alt. Die Schrift ist archaisch (manche Ligaturen sehen anders als die übrigen aus).

Mā besteht aus Folien 23-49 (8.1.1-9.21.11). Die Folien 43-49r sind teilweise unleserlich. Die Folien 43-49v sind stark verdunkelt, so daß deren große Teile unleserlich sind. Ab Folio 50 (9.21.11) sind die Blätter vollständig unleserlich. Die Schrift ist weniger archaisch.

# 5. Charakteristika von Kāṇḍa 8 und 9

Die Kāṇḍas 8 und 9 enthalten insgesamt 49 Kāṇḍikās bzw. 521 Strophen: Kāṇḍa 8 besteht aus 20 Hymnen bzw. 228 Strophen, Kāṇḍa 9 aus 29 Kāṇḍikās bzw. 293 Strophen. Sie machen etwa 7% der AVP-Saṃhitā aus. Philologisch und sprachwissenschaftlich besonders interessant ist der Umstand, daß 105 Strophen in Kāṇḍa 8 (insgesamt 228 Strophen) und sogar 162 Strophen in Kāṇḍa 9 (insgesamt 293 Strophen) nur jeweils dort belegt sind. Diese 267 Strophen kommen also in anderen vedischen Texten nicht vor.

AVŚ-Parallelen finden sich in 8.1 (AVŚ 5.11); 8.2 (AVŚ 5.13); 8.3 (AVŚ 4.9); 8.4 (AVŚ 5.16); 8.5 (AVŚ 5.15); 8.6 (AVŚ 4.20); 8.8.7-11 (AVŚ 19.2.1-5); 8.16.1-3 (AVŚ 6.25.1-3); 8.17 (AVŚ 19.19); 9.1 (AVŚ 5.27); 9.2 (AVŚ 5.26); 9.5 (AVŚ 19.6); 9.13.1-10 (AVŚ 5.30.1-10); 9.14.1-7 (AVŚ 5.30.11-17); 9.15-16 (AVŚ 5.17); 9.16.1-2 und 6-7 (AVŚ 5.17.18.15 und 5.17.9.8); 9.17.1-18.5 (AVŚ 5.18); 9.18.7-19.5 (AVŚ 5.19); 9.27 (AVŚ 5.20). Sporadisch belegte Parallelstellen (meist Pādas) werden zu den jeweiligen Strophen angemerkt. Unter den ebenfalls sporadisch belegten Parallelstellen zu anderen vedischen Texten verdienen 8.13 und 8.14 Beachtung, weil sie rgvedische Parallelen haben (RV 4.58 und 1.95), aber in AVŚ nicht bezeugt sind.

<sup>&</sup>lt;sup>27</sup> Griffiths 2003, 358f. und Griffiths 2009, xxvii verweisen darauf, daß er 1999 Kāṇḍa 6 und im Jahr 2005 Kāṇḍa 6-15 und 19-20 erneuert fotografiert hat (= Pa²). Daneben existiert Pa¹, das Michael Witzel 1983 fotografiert hat. Hier ist aufgrund seiner besseren Qualität Pa² gelesen.

<sup>&</sup>lt;sup>28</sup> Der Verfasser bedankt sich herzlich bei Prof. Arlo Griffiths für die zur Verfügung gestellten Fotokopien.

<sup>&</sup>lt;sup>29</sup> Der Verfasser bedankt sich herzlich bei Prof. Michael Witzel für die zur Verfügung gestellten Fotokopien.

# 6. Bemerkungen zu Orthographie und Sandhi

## 6.1 Das Zeichen r in Or

Bei der Transliteration dieser Arbeit wird sowohl nach Konsonanten als auch nach Vokalen (auch am Versanfang) durchgehend r gesetzt, s. Griffiths 2009, xxxi. Man könnte ein syllabisches Zeichen r, also ein Akṣara (rta-), von einem diakritischen r, das unter einem Konsonanten angesetzt wird (rta-), in der Transliteration getrennt kennzeichnen. Da aber dafür kein Zeichen in den lateinischen Buchstaben mehr zur Verfügung steht (r ist schon besetzt) und da traditionell keine Unterscheidung bei der Transliteration der Devanāgarī-Schrift (rta- vs. rta-) gemacht wird, ist hier eine Unterscheidung nicht gemacht.

Das Or-Zeichen r wird in der modernen Oriyā-Schrift bekanntlich nur für Sanskrit-Lehnwörter (tatsama) verwendet. Gesprochen wird es als [ru]. Was die Or-Mss. betrifft,  $^{31}$  so scheint ein chronologisch geschichteter Allograph für das Zeichen r vorzuliegen (etwa dt.  $\underline{Vogel}$  und  $\underline{Flug}$ ). Der Phonemstatus dieses Zeichens ist seit langem bekannt. Grierson 1903, 376 z.B. stellt das Zeichen unter die Vokalgruppe und transliteriert es als ru (gesprochen: [ru]). Faulmann  $^{2}1880$ , 138 listet die "Orissisch"en Zeichen auf, unter denen das Zeichen nicht in der Zeichen-, sondern in der Ligaturtabelle angeführt ist. Dort heißt das Zeichen ru. Tripathi 1962 unterscheidet "The early Oriya script" (14.-16. Jhd.) von "The modern Oriya script" (16. Jhd.) (S. 36). Die Früh-Oriyā-Schrift enthält das "Initial 'r", aber "does not seem to occur in the inscriptions examined in the Thesis. But in the expression 'desaru' in S.No. 53, line 13, the sign for ru may be read as r" (Tripathi 1962, 51).

Dieses ru sieht aus etwa wie ein langgezogenes 2. Parallel dazu sagt Tripathi: "The sign of this liquid vowel [d.h. "],"] occurs initially only when it is used for 'lu'" (Tripathi 1962, 51). Weiterhin bemerkt er: "In the inscriptions r is sometimes confused with ru. The substitution of r for ru indicates that r had lost its vowel-character and was identical with ru as far as its pronunciation was concerned. Normally its pronunciation appears to be like ru as is the case with modern Oriya" (Tripathi 1962, 94). Im Abschnitt "Treatment of r" faßt er zusammen: "These and other exemples in the inscriptions indicate that the normal pronunciation of r came to be established as ru by the second half of the 15th century" (Tripathi 1962, 103). Majumdar 1970 beschäftigt sich zuerst mit "Old Oriya and some of its phonological aspects" (s. xxviiiff.) und äußert sich zu "OIA r." folgendermaßen: "Earlier pronunciation of OIA r as -ri-: In tatsama and semi-tatsama words modern Oriyā always represents OIA r as -ru- which prevailed from 15th century onwards. The spellings like pṛṣottama. [sic] pṛṇā, gṛbāre (Puri inscriptions, EOLS) for purușottama, puruņā, gurubāre respectively, indicate that -ṛ- was equivalent to -ru-. The orthography of earlier literature of Oriyā confirms also the same fact. For instances, O. Or. dhrba for dhruva, śrti for śruti (BGi) nairuta for nairta (RM) śatrghna for śatrughna (GBG) bhr for bhrū (JC) ghṛma for ghūrma (PBG) etc. But still the -rupronunciation was not widespread. Starting from 13th century onwards, the -rivalue was extant side by side with -ru-. ..." (Majumdar 1970, xxxif.). Auf S. 33f. schreibt Majumdar mehr oder weniger Gleiches wie oben zitiert. Interessant ist aber die Aussage: "Dr Chatterji has observed that from 15th century onwards, OIA r became -ru- in Oriyā possibly through Telugu influence." Zu beachten ist noch: "From old Bengali down to modern Bengali, the value of -r- was generally, ri, ir but never ru, ur ...".

Aus dem Gesagten geht hervor, daß das Or-Zeichen r nach einem Vokal spätestens seit Mitte des 15. Jhds. sicher für [ru] stand. Daher heißen pursa- [puru-] oder varna- [varu-]. Eine besondere Aufmerksamkeit verdient das Wort rudra-, weil es sowohl nach einem Vokal als auch nach einem Konsonanten auftreten kann. In Kāṇḍa 6 und 7 (Griffiths 2009) erscheint rudra- nur in 7.3.10d (Or pra-jayāmahai rdra für pra jayāmahai rudara) und 7.16.3a (Or rdrair für rudrair nach  $m\bar{a}$ ). Diese zwei Beispiele verraten schon, daß es sich bei unserem Zeichen um [ru] handelt, weil man gemäß des Sandhi \*jayāmaha (7.3.10d) und \*ma bzw.  $*m\bar{a}$  rdrair (7.16.3a) erwarten würde, wenn unser Zeichen als [r] ausgesprochen

<sup>&</sup>lt;sup>30</sup> "The Oriya vowel sign r is pronounced [ru]. Hence, the sound [ru] mostly written either with the independent r sign, when it occurs after a vowel in words like  $var_na$ - (= varuna-), or with the dependent sign after a consonant, as in  $cak_lr$  (=  $cak_rur$ ). Similarly, [ru] can be written  $\bar{r}$ , as in  $pu\bar{r}ni$  (=  $pur\bar{u}ni$ ), though apparently not often postconsonantally. However, the script does certainly dispose over graphemic means to distinguish  $ru/r\bar{u}$  from  $r/\bar{t}$ , and some words seem to have a preferred spelling with the former: e.g. dhruva-, less often dhrva-; satrun, less often satrrn. My apparatus will therefore consistently report precisely how words edited with ru or  $r\bar{u}$  are in fact spelt in the Orissa mss." Griffiths folgen Lopez 2010 und Kubisch 2012. S. auch Bhattacharya 1997, xxxiiif.: "Or does not distinguish between intial ru and r. Non-initial ru and r0 (S. 24): "..., but the asterisk is unneccessary because the Or. mss. almost always write r1 for ru."

<sup>&</sup>lt;sup>31</sup> Witzel 1985a, 261 hat festgestellt, daß es die für Bengalen und Orissa ungewöhnlichen "phonetischen" Schreibungen einiger Laute gibt. "So ist z.B. in Orissa r[ru], wie es auch sehr häufig als Fehlschreibung in den MSS erscheint. Es finden sich aber auch Schreibungen mit ri und retrograde Schreibungen von ri als r. Dies könnte auf einer beng. Aussprache beruhen." Witzel nahm während seines dreiwöchigen Aufenthalts in Orissa 1983 viele Proben der Paippalādins auf und präsentierte sein Ergebnis (Witzel 1985b). Auf Seite 282 liest man "r ru; ri, rə", d.h. r wird in der Regel als ru ausgesprochen, gelegentlich als ri oder ra., s. auch Zehnder 1999, 15: "Schreibung von ru oder ri oder ra statt r und umgekehrt" (unter den orthographischen Schwankungen der Orissa-Mss.).

<sup>&</sup>lt;sup>32</sup> Es ist nicht ausgeschlossen, daß das selbständige **Or**-Zeichen r analog zu seiner Aussprache [ru] geschaffen wurde. Zeichentechnisch gesehen erweckt das Zeichen ru den Eindruck, daß es womöglich analog zu ru der Nāgarī auf der Basis des Zeichens ra gebildet wurde. Abgesehen vom Schrägstrich, der unter dem Zeichen ra gesetzt ist (Tripathi 1962, 69: "The only difference between 'ca' and 'ra' in Oriya is that 'ra' has a tail which is wanting in 'ca'"; die Punktuation unter ca ist später entstanden), sieht das **Or**-Zeichen so aus, daß man das ra durch den Zusatz eines wie 2 aussehenden Symbols unten rechts modifiziert hat, das auch anderswo als Modifikator dient. Diese Überlegung bedarf allerdings weiterer Untersuchungen.

würde.<sup>33</sup> In 13.7.2a erscheint *rudra*- nach *-us*, wodurch das vorausgehende *u* gedehnt wird: dhātū rudrasya. Ähnliches gilt auch für 2.80.4d: agnī rudro. Wenn aber rudra- nach einem Konsonanten auftritt, herrscht die Schreibung rdra- mit einem diakritischen Zeichen r vor, so z.B. in 9.11.2ab: Alle Mss. lesen aruksad rdras außer RM aruksad rudras (K anaksad rudras) mit zwei diakritischen Zeichen ra + u. Es ist also zu erwarten, daß die Or-Mss. in der Konstellation CrC entweder CrC (häufiger) oder CruC (weniger häufig) schreiben, was auch in CrC gilt. Da aber r in der Or-Schrift mindestens vor Mitte des 15. Jhds, lautlich mit ru (wohl über [ro]) zusammengefallen ist, begegnet man auch Schreibungen CruC oder CrC für CruC, z.B. dhruva- (Griffiths 2009, xxxi) und drugdha- (8.15.2c: Or drgdha-). Aus diesem Grund lesen wir arukşad rdras neben arukşad rudras. Somit kann festgestellt werden, daß in den Or-Mss. eine Schreibkonvention besteht:  $V_TC$  (r =Akṣara) gegenüber  $C_rC$  (r = Diakritikon). Für das erstere gilt auch die Schreibung ram Versanfang, z.B. #rdram mardbhirgram für #rudram marudbhir ugram (5.39. 5c). Daher begegnet man am Versanfang zwar dem gleichen Wort Or rutam in 6.4.7c (K rtam) und 14.6.8a (K  $rca(\leftarrow da)m$ ), aber das erstere ist PPP. ruta-, verletzt" (ru- wie rudra-), und das letztere rta- "die Wahrheit". Wir entscheiden uns bei solchen Fällen trotzdem für die Schreibung r, weil man für ein Or-Zeichen nicht zwei Umschriftzeichen verwenden darf (also nicht bald r, bald ru) und weil es sich bei der Editionsarbeit nicht um Transkription, sondern um Transliteration handelt.

Ausschlaggebend für diese Entscheidung sind Wörter mit einem anlautenden r wie ra- und rsi- (für Wörter mit einem inlautenden r gilt die oben beschriebene Schreibkonvention). Ein gutes Beispiel dafür ist etwa rrupat rrupat

genden c und t:  $ah\bar{a}sata$  rttasya für  $ah\bar{a}sata$  rtasya (6.11.3cd); ava-rttih für ava-rtih (6.22.4d);  $d\bar{a}dh\bar{a}ra$  rttena für  $d\bar{a}dh\bar{a}ra$  rtena (7.6.1ab);  $\dot{s}atarccinas$  für  $\dot{s}ata$ -rcinas (8.15.6a); na rttusv für na rtusv (9.21.6e); -ny/v  $attath\bar{a}/dh\bar{a}$  für -ny \* $rtuth\bar{a}$  (14.7. 9b mit Fehlschreibung). Diese Sandhiphänomene entstanden vor der Zeit, als /r/v über  $rac{1}{2}$  mit  $rac{1}{2}$  zusammengefallen war, also vor Mitte des 15. Jhds.

#### 6.2 Zum Anusvāra in Or

6.2.1 -m und -n am Versende: Ein auslautendes -m ist vor dem [Doppel-]Danda in Or immer, vor dem Danda in K in der Regel mit dem Anusvāra geschrieben (s. 3.1. f). Dieses -m ist in Or häufig mit -n in der gleichen Position verwechselt. Daher treten viele Fehlschreibungen auf.<sup>35</sup> Der Grund dafür ist wohl der, daß der Nasal -m am Versende schwach artikuliert wurde (s. Majumdar 1970, 1 und 92f.).

6.2.2 Assimilation des Anusvāra: Sie gilt als das in den Or-Mss. am häufigsten anzutreffende Phänomen von Schreibfehlern, 36 das auf die Or-Aussprache zurückgeht. In einigen hundert Fällen ist Assimilation vor dem Dental zu beobachten, z.B. in 8.8.3a,b: śan te für śam te. Nicht selten begegnet man auch einem umgekehrten Fall, nämlich der Setzung eines Anusvāra anstelle von n, z.B. in 16.139.10ab: tistham dakṣiṇā tistham yamah ... tistham savitā für tisthan dakṣiṇā tisthan yamah ... tisthan savitā. Etwa 70 Fälle zählt Assimilation des Anusvāra an einen Palatal, z.B. in 16.135.3fg: kṛṣiñ ca sasyañ cādhok ... kṛṣiñ ca sasyañ ca für kṛṣiṃ ca sasyam cādhok ... kṛṣim ca sasyam ca, wobei auch zu erwähnen ist, daß ein umgekehrter Fall gelegentlich vorkommt, z.B. in 9.6.8d: sarvām chakro für sarvāñ chakro. Circa 50 Fälle sind für eine Assimimation vor einem Halbvokal bekannt, vor allem bei Wörtern wie samvatsara- für samvatsara- oder samvidāna- für samvidāna-. Recht häufig ist die Setzung eines Anusvāra statt -n, z.B. in 6.22.11a: imām yajñān für imān yajñān. Weniger häufig ist Assimilation vor einem Guttural (circa 30 Fälle), z.B. in 1.4.1.c: śan karam für śam karam. Im Vergleich dazu erscheint vor (g)h ein Anusvāra fast regelmäßig wie in 16.139.6a: jamghā für janghā. Vor einem Sibilanten (s/ś, etwa 20 Fälle) begegnet man entweder einem Anusvāra oder einem n, z.B. in 8.14.10a: dhanvam srotah für dhanvan srotah oder in

<sup>&</sup>lt;sup>33</sup> Dafür, daß das Zeichen nach einem Vokal sicher [ru] ist, spricht auch die die Wortgrenze übergreifende Or-Schreibung, z.B. in äyurt [-r u-] (6.11.10a), agnirpasadya [-r u-] (9.14.1a), cakṣurta [-r u-] (14.6.9b) und ghṛṇirṛr [-r urur] (20.2.1b). Nach i/u tritt in den Or-Mss. gelegentlich eine Schreibkonfusion ein, z.B. in saptarṣibhṛdīcyāḥ (7.16.7a) für saptarṣibhir udīcyāḥ und in malimlarpāyati (14.8.10c) für malimlur upāyati.

<sup>&</sup>lt;sup>34</sup> Zur Kürzung s. noch 1.106.2b (ya rtūn < yā rtūn); 5.33.10b (svasa rṣīnām < svasā rṣīnām, vgl. AVŚ svásā ṛṣ̄nām); 6.6.3b (bhrāta rṣabhaḥ < bhrātā rṣabhaḥ); 6.10.1a (subhāga rṣabhaṣya < subhāgā); 7.8.5c (yatha rṣabhaḥ < yathā rṣabhaḥ); 8.12.3c (yatha rṣyasya- < yathā rṣyasya-); 12.4.8a (tva rtviyena < tvā rtviyena). Nicht gekürzt ist der Langvokal in 7.1.4a (iṣvā rjīyaḥ = AVŚ 5.14.12a).

<sup>35</sup> Gefunden wurden ahan für aham (1.9.3d; 5.14.5d); utkhidam für utkhidan (3.25.12b); abhirorudan für abhirorudam (3.28.5d); marutvam für marutvan (4.12.1b); anīnaśam für anīnaśan (5.9.1d); moc chiṣam für moc chiṣan (5.10.10e); adūṣayan für adūṣayam (5.24.6b); śayān für śayām (5.33.5c); asyām für asyān (9.16.5d); apākasam für apākaṣan (17.9.1b); vājām für vājān (17.46.7d); viśvān für viśvām (17.49.6b); samāyam für samāyan (17.53.10d); śvaśravān für śvaśruvām (18.5.1b); pīyakām für pīyakān (18.50.1); utpatiṣvam für utpatiṣyan (18.77.4b); gatām für gatān (18.80.1d); daham für dahan (20.18.2b).

<sup>&</sup>lt;sup>36</sup> Die Statistik basiert hauptsächlich auf Bhattacharyas Ausgaben, The Paippalāda-Saṃhitā of the Atharvaveda, Volume I-III (1997-2011), aus deren "Kritischem Apparat" die Or-Lesung ("u.") konzipiert wurde. Durch die neuedierten Ausgaben der Kāṇḍas (6-7, 8-9, 13-14, 20.1-30; 1, 2, 5 teilweise) werden die konzipierten Stellen nochmals kontrolliert und, falls nötig, korrigiert und aufgenommen.

16.132.1a: agaman svar für agamam svar. Vor einem Labial (etwa 20 Fälle) steht n oder m für den Anusvāra, z.B. in 1.107.6c: tam mātar- für tam mātar- oder in 8.20.3c: tan mā für tam mā. Der Anusvāra kann auch für n stehen, z.B. in 5.23.5c: yam manyutah für yan manyutah. Wenn er für m steht, erfolgt nicht selten eine Vereinfachung, z.B. in 5.19.1a: sāmanasyam für sāmmanasyam.

#### 6.3 Zum Anunāsika

In Kāṇḍa 8 und 9 ist der Anunāsika an folgenden Stellen zu ermitteln (# = Pāda-ende): 8.2.4e (Anuṣṭubh): †rathām iva # (-ṇ i- Or, -ṃ i- K, ráthām iva # AVŚ); 8.2.7d (Anuṣṭubh): †arasām akaḥ # (-ṇ a- Or, -ṃ a- K); 8.3.12b (= AVP 19.15.16b): na \*sannām ava gachati # (sanāṇ ava Or, manvā iva K, ná sannām áva gachati # AVŚ); 8.7.1b: †pathiṣṭhām \*upaṛṣa tān (pathiṣṭhāṇ uta pāṛ(ṣa)tān Or, patiṣṭhāma upāṛṣatāṃ K); 8.7.7f: tān †sarvām †arasām akaḥ # (sarvāṇ arasāṇ a- Or, sarvān arasaṃ a- K); 8.7.8d (Anuṣṭubh): †tām ajījabhat # (tāṇ a- JM, tāṇ a- RM, tāṃ a- Ku V/126 Mā Ma Pa, tā a- K); 8.13.1a (Kadenz der Triṣṭubh): †madhumām ud (-ṇ u- Ku JM V/126 Mā Pa, -ṃṇ u- RM, -ṃ u- K); 8.13.3d (Zäsur-Kadenz der Triṣṭubh): mart¡vām ā (-ṇ ā Or, -m ā K, mártyām á RV); 9.5.16d (Anuṣṭubh): †lokām akalpayan # (-na- Ku RM V/126 Mā [Ma] Pa, -ṃa- JM, K fehlt, lokām akalpayan # AVŚ RV); 9.6.4a: †aśvatarām ayaḥśaphān # (-ṇ a- ¹ Or, -ṃ | a- K); 9.18.6b: †vaitahavyām avātirat # (-ṃ a- Or, -ṃ i- K, vaitahavyām ávātirat # AVŚ). Kein Anunāsika, sondern ein Schreibfehler liegt in 9.7.4d vor: \*aṅgārā \*aparā uta # (aṅgārāṇ aparāṇ uta Or, aṅgānāṃ aparāṃ uta K).

Im folgenden sind die Stellen angeführt, an denen kein Anunasika anzunehmen ist, obwohl er eigentlich zu erwarten wäre: 8.1.7c (Zäsur der Tristubh): \*panīn abhv (-ny a- Or, -nv a- K, panímr abhy AVŚ); 8.2.7d (Anuştubh): sāhīn +arasām (-n a-Or K); 8.3.13a (Anuştubh): vidvān āñjana (-n ā- Or K); 8.7.5cd: tiraścirājīn asitān # atho (-n a- Or, -r a- K; ... -n a- Or K); 8.12.12f (Anuştubh): anadvān iva (-n i- Or K); 8.16.6b: kevatān upasarpati # (-n u- Or, K fehlt); 8.19.1c (Anustubh); tān apaśyad (tān a- Or, nāti- K); 9.2.1b (Zäsur der Tristubh): pravidvān iha (-n i- Or K, AVŚ pravidvấn ihá); 9.5.12cd: vāyavyān # āranyān (-n ā- Or K, vāyavyàn # ā-RV AVŚ); 9.6.4b (Anuştubh):  $y\bar{a}n$  indro ( $-\bar{a}n$  i- Or,  $-\bar{a}$  i- K); 9.6.8c (Anustubh):  $t\bar{a}n$ indro (-n i- Or K); 9.6.9c (Anustubh): -amśūn iva (-na i- Or, -n i- K); 9.6.12c (Anustubh): tān agne (tān agne Or, tenāgne K); 9.6.12d (Anustubh): krimīn anejato (-n a- Or K); 9.9.3cd: papivān # indraś (-n # i- Ku JM RM V/126 Pa K, -mn # i- Mā); 9.13.1d,de (Anustubh): pūrvān anu ... gatān # asum (-n (a)nu ... -n # a- Or, -m a- ... -n # a- K, pūrvān ánu ... pitr̃n ásum AVŚ); 9.13.7b (Anustubh); vidvān udavanam (-n a- Or K, vidván udáyanam AVŚ); 9.21.6b und 9b (Prosa): devān anu (-n a- Or K, einmal -m a- JM); 9.21.7b (Prosa): saptarsīn eva- (-n e- Or K); 9.21.12b (Prosa): viśvān eva devān anu (-n e- JM RM Pa, -m e- V/126 Ma, -ni e- K ... -n a-JM RM V/126 Ma Pa K, -m a- Mā); 9.27.7d (Zäsur der Tristubh): amitrān ava (-n a- Or K, amítrām áva AVŚ); 9.27.10c (Eingang der Tristubh): +amśūn iva (-a iJM Mā Ma Pa, -ai- RM, -n i- K, aṃśū́n iva AVŚ): 9.29.4ab und 4cd (Anuṣṭubh): -asurān # arandhayad ... aśvatthān # +amūn (-n a- Or K; ... -ām- Or, -n am- K).

Daraus ergibt sich folgendes Bild: Ein Anunāsika ist anzusetzen 1) vor einem postpositionellen Präverb (\*sannām ava; \*pathiṣṭhām \*upa; \*madhumām ud; martɨyām ā), worauf Griffiths 2009, lviii aufmerksam gemacht hat ("close syntactic nexus"). In Kāṇḍa 6 und 7 macht dieser Nexus fast alle Belege für den eingetretenen Anunāsika aus (4x vor einem postpositionellen Präverb, 1x vor uta #). Der Nexus scheint aber keinen Anunāsika hervorzurufen, wenn das Präverb in einer Zäsur liegt (\*paṇīn abhy; amitrān ava; s. auch yajñān abhi in 6.22.11a) oder wenn der Text ein Prosastück ist (devān anu in 9.21.12b). Hinzu kommt, daß kein Anunāsika eintritt, wenn die Pādagrenze vor dem Präverb liegt (7.8.1cd: asmān # apa). Ein Anunāsika wird auch gefordert 2) vor dem Augment (\*arasām akaḥ 2x; \*tām ajījabhat; \*lokām akalpayan), dessen Verbform am Pādaende steht, und 3) vor iva am Pādaende (\*rathām iva #), vgl. auch gangaṇivām uta # in 7.2.9b. Bei \*aśvatarām ayaḥśaphān und \*vaitahavyām avātirat ist die Bedingung für den Anunāsika unklar (ayahśaphān und avātirat stehen jedoch am Pādaende).

Kāṇḍa 13 und 14 (Lopez 2010) liefern auch ein ähnliches Bild. In einem engen syntaktischen Nexus steht der Anunāsika: ādityām ā (ādityām ā RV) in 13.5.4c (Eingang-Zäsur der Jagatī), duhśamsām apa (duhśamsām apa RV) in 13.5.9a (Eingang-Zäsur der Jagatī) und devām ati in 14.5.3d (Eingang-Zäsur der Jagatī). Am Pādaende stehen mahām asi # (13.5.6c, mahām asy RV) und bānavām uta # (14.4.5b, banavam utá NU 2.15). Unklar ist die Bedingung für den Anunasika in 13.5.5c (Eingang-Zäsur der Jagatī): vidvām ārtvijvā (vidvām ārtvijvā RV) und in 14.9.4d: asmām abhyaghāyati # (asmām abhyaghāyáti AVŚ). Daher ist ungewöhnlich, daß Or in 13.3.7d (Anustubh) arasān akah # (arasām K, Bhattacharya und Lopez: arasān akah) liest, vgl. <sup>+</sup>arasām akah # in 8.2.7d und 8.7.7f. (oben) und ebenfalls <sup>+</sup>arasām akah # in 5.3.1d und 2d. Ähnliches liegt auch bei adharām akah # (AVP 16.44.1d und 45.1b = AVS 10.6.19d und 30d; AVP 19.32.10b) vor. In 13.6.6ab (vidvān # asmākam), 14.1.1ab (cikitvān # apo) und 14.4.7cd (asmān # ayakṣmayā, asmān # ayakṣmayā NU) tritt kein Anunāsika ein, weil dort eine Pādagrenze liegt. Unklar ist die Bedingung für den Nicht-Eintritt des Anunasika in pravidvān aghn<sub>i</sub>yāyāh # (Kadenz der Jagatī, 14.5.7c), sarvān <sup>+</sup>āptvā # (Anusṭubh, 14.6.5c = 14.7.6c), tān āpnoti (Anustubh, 14.7.8d), lokān āpnoti # (Anustubh, 14.7.10c) und anyān upāyasi # (Anustubh, 14.9.6d). In vielen Fällen spielt vielleicht die Tendenz eine Rolle, ungern dort den Anunasika einzusetzen, wo eine geschlossene Silbe folgt.

20.1-30 (Kubisch 2012) bieten mehr Ausnahmen. Der enge syntaktische Nexus ruft jedoch einen Anunāsika hervor: 20.13.6a: -asmām anu #. Unerwartet liest **Or** vidvān apa in 20.19.1c (vidvām upa K). Der Anunāsika steht vor dem Augment: 20.1.3d: paridhīm apašyat #; 20.27.9b,d: keśām adhārayat # ... keśām \*acīklpat #. Die Zäsur könnte den Eintritt des Anunāsika verhindert haben: 20.10.3c (dhūrvān adhare). Unklar ist die Bedingung für den Anunāsika in 20.2.7a (Kadenz der Tri-

sṭubh, svavām avobhiḥ #, svávām ávobhiḥ # AVŚ) und 8a: svavām indro (Ende der Zäsur der Triṣṭubh, svávām indro AVŚ) und ebenso in 20.28.5a (Anuṣṭubh): 'smām ādṛśā #. Er tritt vor iha ein, in 20.8.5c und 7d (Kadenz der Triṣṭubh): madhumām ihaidhi #. Kein Anunāsika, sondern ein -n steht in 20.8.6a (Zäsur-Kadenz der Jagatī, pitumān ābhṛṭas); 20.11.4d (Eingang der Triṣṭubh, patnīvān agne); 20.23.9d (Anuṣṭubh, yuṣmān anv). In den letzten Beispielen steht -n vor einer geschlossenen Silbe.

Die oben beschriebene Tendenz für Eintritt bzw. Nicht-Eintritt eines Anunasika ist auch in AVS gut beobachtbar. Dort kommt der Anunasika an 180 Stellen vor, während an 279 Stellen, wo man einen solchen erwartet hätte, kein Anunāsika steht. Unter den 180 Anunāsikas sind 47 Stück vor postpositionellem Präverb belegt (etwa 39 %). Steht aber kein Anunāsika vor diesem (279 Belege), so sind nur 43 Stück zu zählen (etwa 21 %). Das bedeutet, daß der Anunāsika fast doppelt so häufig wie ein -n vor dem Präverb erscheint. Ein Anunasika scheint also im engen syntaktischen Nexus (Griffiths 2009, lviii) mit großer Vorliebe eingesetzt zu werden. Aufschlußreich ist die Tatsache, daß dieser Nexus in AVS immer den Anunāsika hervorruft, wenn das Präverb am Pādaende steht. Das heißt, daß es z.B. nur grhām úpa # gibt (AVŚ 20.126.20d; AVP 6.15.2d, s, auch RV 10.86.20d), während ein grhan úpa nicht am Padaende steht (AVS 3.12.9c; 7.60.3c = AVP 3.26.4c; 9.3.23c ~ AVP 16.41.3c: grhān abhi). In diesem Zusammenhang ist der seit dem RV häufig bezeugte Nexus jánām ánu zu verstehen, der nur am Pādaende steht (RV 4x, AVŚ 10x, AVP 12x). 37 Diese Erscheinung kann dahingehend interpretiert werden, daß man den Akkusativbezug zum Präverb durch den Anunasika deutlich zu machen beabsichtigt. Dafür spricht häufiges Vorkommen von Verbalformen (oft mit einem Augment) nach einem Anunāsika, z.B. asmām abhidāsati # (AVŚ 4x, AVP 5x) oder arasām akah # (s. oben) bzw. ádharām akah # (s. oben).<sup>38</sup>

Abgesehen von dieser Nexus-Regel erscheint ein Anunāsika in AVŚ nicht selten dort, wo der Sandhi ihn verlangt (180 Stellen). Viel häufiger begegnet man jedoch dort keinem Anunāsika (279 Stellen). Nicht-Eintritt des Anunāsika scheint folgenden tendenziellen Restriktionen zu unterliegen:<sup>39</sup> 1) wenn eine Pādagrenze

vorliegt, z.B. in AVŚ 8.3.2ab (= RV 10.87.2ab): áyodaṃṣṭro arciṣā yātudhānān # úpa spṛṣ́a ... ~ AVP 16.6.2ab: ayodaṃṣṭrān arciṣā vāvṛdhānān # upa spṛṣ́a ..., 2) wenn es sich um ein Prosastück handelt, z.B. in 9.21.6b und 9b: devān anu (s. oben), 3) wenn dazwischen eine Zäsur vorliegt, z.B. 8.1.7c: \*paṇīn (Z) abhy (jedoch: paṇ̄m̄r abhy AVŚ)<sup>40</sup>, 4) wenn das zweite Wort ein Vokativ ist, z.B. in AVŚ 7.89.1c (= RV 10.9.9c = AVP 1.33.1c): páyasvān agna, 5) wenn das zweite Wort eine geschlossen Silbe hat, s. das vorausgehende Beispiel und 6) wenn das zweite Wort iva, ihá und utá ist, aber nicht am Pādaende steht, z.B. in AVŚ 4.16.5d: akṣān iva, AVŚ 5.26.1 (= AVP 9.2.1b): pravidvān ihá, in AVŚ 3.10.9b (= AVŚ 11.6. 17b): ārtavān utá. Bei den Fällen 1) bis 6) ist zu empfehlen, Anunāsika bzw. -n strikt nach der Handschriftenlage in die Edition aufzunehmen.

# 7. Metrik

# 7.1 Arten der Strophen in Kāṇḍa 8 und 9 (521x)

7.1.1 Strophen mit Mantra sind pentasyllabisch (3x = 0.58%), Gāyatrī (10x = 1.91%), Anuṣṭubh (282x = 54.13%), Paṅkti (24x = 4.61%), Mahāpaṅkti (14x = 2.69%), Triṣṭubh (71x = 13.63%) und Jagatī (4x = 0.77%). Hinzu kommen die Strophen mit Mischversen (50x = 9.60%), die eine Struktur mit Anuṣṭubh-Triṣṭubh bzw. mit Triṣṭubh-Anuṣṭubh enthalten (10x = 1.92%). Unter den Strophen mit Mischversen sind noch zwei Strophen mit Āstārapaṅkti (0.38%), eine Strophen mit Anuṣṭubh-Jagatī (0.19%), eine mit Bṛhatī (0.19%) und eine mit Atiśakvarī (0.19%). Relativ häufig sind Strophen mit der Struktur Triṣṭubh-Jagatī bzw. Jagatī-Triṣṭubh (13x = 2.50%) belegt. Nicht erkennbare Strophenstruktur (teilweise mit Prosa) haben 22 Stück (=4.22%).

7.1.2 Die Strophen, deren Metren nicht restituierbar sind, und Prosastücke Hierher gehören insgesamt 63. Sie machen 12,09% aus.

7.2 Arten der Pādas in Kāṇḍa 8 und 9

## 7.2.1 Dimeter-Pādas

Hier wird folgendes Ergebnis nach dem Schema von Lopez 2010, 47ff. zusammengefaßt:

<sup>&</sup>lt;sup>37</sup> Diese Belege verdienen Aufmerksamkeit auch im RV, weil dort der Anunāsika ungeachtet dieses Nexus fast überall regelmäßig erscheint. Die Konstruktion jánām ánu ist aber nur am Pādaende belegt. Man s. auch jánām áti (RV 5x, AVŚ 6.75.3b, alle nur am Pādaende) und váśām ánu (RV 5x, AVŚ 9.4.24b = AVP 16.26.3b, alle nur am Pādaende).

<sup>&</sup>lt;sup>38</sup> Vgl. púmān ákaḥ # (AVŚ 1.8.1c) = \*pumān akaḥ (AVP 4.4.8c, Bhatt.: pumānn a- Or). Anders als im RV tritt kein Anunāsika bei pumān ein: AVŚ 3.23.3b (táṃ púmān ánu jāyatām) = AVP 3.14.3 (taṃ pumān anu jāyatām); AVŚ 9.4.3a (púmān antárvān) = AVP 16.24.3a (pumān <sup>+</sup>antarvān, Bhatt.: pumān antarvāṃ); 10.7.43c,d (púmān enad); AVŚ 10.8.27a (púmān asi #) = AVP 16.103.4a (pumān asi #); AVP 19.50.7a (pumān aśvo); AVP 20.54.5b (pumān ayaṃ),d (pumān eva). Zu erwähnen ist die seit dem RV beliebte Stilfigur (RV 14x) mahām asi (AVŚ 11x, AVP 5x), die immer mit dem Anunāsika vorkommt.

<sup>&</sup>lt;sup>39</sup> Das bedeutet, daß es Ausnahmen gibt. Die Regel ist jedoch vorherrschend.

<sup>&</sup>lt;sup>40</sup> Es scheint, daß in diesem Fall der AVŚ-Text häufiger als AVP den Anunāsika bevorzugt, s. z.B. AVŚ 20.8.1d: *jahí śátrūm̃r* (Z) *abhí*, jedoch kein Anunāsika in AVŚ 8.8.6c: *téna śátrūn* (Z) *abhí* und in AVŚ 19.46.5c: *v<sub>i</sub>vāghráh śátrūn* (Z) *abhí* ~ AVP 4.23.5c: *v<sub>i</sub>vāghrah śatrūn* (Z) *adhi*.

<sup>&</sup>lt;sup>41</sup> Bei 4) bis 6) gibt es viele Ausnahmen.

| Metren             | RV<br>% (Beleg) <sup>42</sup> | Kāṇḍa 13-14<br>% (Beleg) | Kāṇḍa 8-9<br>% (Beleg) |
|--------------------|-------------------------------|--------------------------|------------------------|
| x                  | 34,81 (3641x)                 | 29,1 (67x)               | 30,27 (425x)           |
| x                  | 26,55 (2777x)                 | 16,5 (38x)               | 18,16 (255x)           |
| x                  | 15,66 (1638x)                 | 11,7(27x)                | 17,30 (243x)           |
| x                  | 9,99 (1045x)                  | 21,3 (49x)               | 12,03 (169x)           |
| x                  | 5,89 (616x)                   | 10,4(24x)                | 9,33 (131x)            |
| x                  | 5,06 (529x)                   | 5,6 (13x)                | 7,05 (99x)             |
| x                  | 1,83 (191x)                   | 3,5 (8x)                 | 2,42(34x)              |
| $X \sim \sim \sim$ | 0.22(23x)                     | 1,7(4x)                  | 0,56 (8x)              |
|                    |                               |                          |                        |

Nicht berücksichtigt sind unterzählige Pādas (11x = 0.78%) und überzählige Pādas (29x = 2.07%).

# 7.2.1.2 Kadenz (1384x)

| Metren                | RV<br>% (Beleg) | Kāṇḍa 13-14<br>% (Beleg) | Kāṇḍa 8-9<br>% (Beleg) |
|-----------------------|-----------------|--------------------------|------------------------|
| ~ - ~ x               | 87,24 (9016x)   | 72,2(67x)                | 61,78 (855x)           |
| $\smile$ $\smile$ $X$ | 2,93 (303x)     | 3,5 (8x)                 | 2,89(40x)              |
| x                     | 2,22 (229x)     | 3,5 (8x)                 | 3,83 (53x)             |
| ~ x                   | 1,72 (178x)     | 8,3 (19x)                | 9,47 (131x)            |
| X                     | 1,62(167x)      | 0.9(2x)                  | 3,68 (51x)             |
| - • • x               | 1,58 (163x)     | 2,6 (6x)                 | 4,34 (60x)             |
| ~ x                   | 1,57 (162x)     | 3,5 (8x)                 | 5,06 (70x)             |
| x                     | 1,13 (117x)     | 5,6 (13x)                | 6,14 (85x)             |
|                       |                 |                          |                        |

Nicht berücksichtigt sind unterzählige Pādas (27x = 1,95%) und überzählige Pādas (12x = 0,87%).

## 7.2.2 Trimeter-Pādas

# 7.2.2.1 Tristubh

# 7.2.2.1.1 Eingang (366x)

| Metren | RV            | Kāṇḍa 13-14 | Kāṇḍa 8-9    |
|--------|---------------|-------------|--------------|
|        | % (Beleg)     | % (Beleg)   | % (Beleg)    |
| x      | 41,73 (6872x) | 33,5 (72x)  | 34,15 (125x) |
|        | 30,94 (5095x) | 34,4 (74x)  | 36,89 (135x) |

<sup>&</sup>lt;sup>42</sup> Die von mir neu berechnete Zahl stimmt mit Lopez 2010, 47ff. nicht ganz überein.

| x ~     | 8,78 (1445x) | 14,4 (31x) | 10,93 (40x) |
|---------|--------------|------------|-------------|
| x       | 7,90 (1301x) | 8,4(18x)   | 5,19(19x)   |
| x       | 5,60 (922x)  | 2.8(6x)    | 5,19(19x)   |
| x       | 2,50 (411x)  | 1,4(3x)    | 3,01 (11x)  |
| x ~ - ~ | 2,11 (347x)  | 4,6(10x)   | 3,55(13x)   |
| X       | 0.45(74x)    | 0.5(1x)    | 0.00(0x)    |

Nicht berücksichtigt sind unterzählige Pādas (4x = 1,09%).

# 7.2.2.1.2 Kadenz (360x)

7. Metrik

| Metren                | RV<br>% (Beleg) | Kāṇḍa 13-14<br>% (Beleg) | Kāṇḍa 8-9<br>% (Beleg) |
|-----------------------|-----------------|--------------------------|------------------------|
| x                     | 96,38 (15855x)  | 83,7 (180x)              | 87,22 (314x)           |
| $\sim$ $\sim$ $ x$    | 1,52(250x)      | 1,4(3x)                  | 2,50(9x)               |
| x                     | 0,94 (155x)     | 1,4(3x)                  | 0.83(3x)               |
| x                     | 0.63 (103x)     | 3,7 (8x)                 | 3,61 (13x)             |
| X                     | 0.15(25x)       | 5,1 (11x)                | 2,78(10x)              |
| x                     | 0.15(25x)       | 3,7 (8x)                 | 0.28(1x)               |
| ~ x                   | 0.12(20x)       | 0.9(2x)                  | 0.83(3x)               |
| $\circ \circ \circ X$ | 0.10(17x)       | 0.0(0x)                  | 0.00(0x)               |

Nicht berücksichtigt sind unterzählige Pādas (8x = 2,22%).

# 7.2.2.2 Jagatī

# 7.2.2.2.1 Eingang (40x)

| Metren  | RV<br>% (Beleg) | Kāṇḍa 13-14<br>% (Beleg) | Kāṇḍa 8-9<br>% (Beleg) |
|---------|-----------------|--------------------------|------------------------|
| x       | 45,32 (2317x)   | 64,0 (16x)               | 30,00 (12x)            |
| x       | 30,88 (1579x)   | 20,0 (5x)                | 32,50(13x)             |
| x ~     | 8,16 (417x)     | 0.0(0x)                  | 20,00(8x)              |
| x       | 6,22 (318x)     | 4.0(1x)                  | 5,00(2x)               |
| x       | 5,14 (263x)     | 4.0(1x)                  | 0.00(0x)               |
| x ~ - ~ | 2,31 (118x)     | 0,0(0x)                  | 5,00(2x)               |
| x ~ ~ – | 1,53 (78x)      | 8,0 (2x)                 | 7,50(3x)               |
| X       | 0,45(23x)       | 0.0(0x)                  | 0.00(0x)               |

7. Metrik

#### 7.2.2.2.2 Kadenz (43x)

| Metren                        | RV            | Kāṇḍa 13-14 | Kāṇḍa 8-9         |
|-------------------------------|---------------|-------------|-------------------|
|                               | % (Beleg)     | % (Beleg)   | % (Beleg)         |
| x                             | 97,05 (4863x) | 60,0 (15x)  | 60,47 (26x)       |
| ~ ~ - ~ X                     | 1,66 (83x)    | 0,0 (0x)    | 6,98(3x)          |
| x                             | 0,70(35x)     | 4.0(1x)     | 2,33(1x)          |
| · X                           | 0.24(12x)     | 8,0 (2x)    | 4,65 (2x)         |
| ~ - ~ - X                     | 0.18(9x)      | 8,0(2x)     | $11,63 (5x^{43})$ |
| x                             | 0.08(4x)      | 12,0 (3x)   | 9,30(4x)          |
| $\sim$ $\sim$ $\sim$ $\sim$ X | 0.04(2x)      | 4,0 (1x)    | 0,00(0x)          |
| ~ ~ X                         | 0.02(1x)      | 0,0 (0x)    | 0,00(0x)          |
| x                             | 0.02(1x)      | 0,0(0x)     | 0,00(0x)          |
| · X                           | 0.02(1x)      | 0,0(0x)     | 4,65(2x)          |
| x                             | 0.00(0x)      | 4.0(1x)     | 0.00(0x)          |

## 7.2.2.3 Trimeter-Breaks (399x)

## 7.2.2.3.1 Nach der 4. Silbe (226x)

| Metren       | RV<br>% (Beleg) | Kāṇḍa 13-14<br>% (Beleg) <sup>44</sup> | Kāṇḍa 8-9<br>% (Beleg) |
|--------------|-----------------|----------------------------------------|------------------------|
| • • <u> </u> | 50,86 (6570x)   | 27,2 (62x)                             | 33,19 (75x)            |
| i_~-         | 20,70 (2674x)   | 18,9 (43x)                             | 23,89 (54x)            |
|              | 14,72 (1902x)   | 7,0 (16x)                              | 14,16 (32x)            |
|              | 8,50 (1098x)    | 5,7 (13x)                              | 11,95 (27x)            |
| \ _ \ _ \    | 3,75 (484x)     | 1,3(3x)                                | 4,42(10x)              |
| \ <u>-</u>   | 1,80 (232x)     | 0.4(1x)                                | 3,10(7x)               |
|              | 0.85(110x)      | 4.0(1x)                                | 1,77(4x)               |
|              | ?45             | ?                                      | 1,33(3x)               |
| 1            |                 |                                        |                        |

Die Zäsur ist nicht genau feststellbar (14x = 6,19%).

## 7.2.2.3.2 Nach der 5. Silbe (173x)

| Metren | RV            | Kāṇḍa 13-14 | Kāṇḍa 8-9    |
|--------|---------------|-------------|--------------|
|        | % (Beleg)     | % (Beleg)   | % (Beleg)    |
| _  ~ ~ | 51,81 (6785x) | 22,4 (51x)  | 58,96 (102x) |
|        | 29,89 (3914x) | 11,0 (25x)  | 30,06 (52x)  |

<sup>&</sup>lt;sup>43</sup> Sie sind alle mit 12<sup>t</sup> belegt.

| ~   _ ~ | 11,83 (1549x) | 0,4(1x)  | 5,20(9x) |
|---------|---------------|----------|----------|
| -       | 3,19 (418x)   | 0.4(1x)  | 1,16(2x) |
| _   ~ _ | 0,64 (84x)    | $2^{46}$ | 0,58(1x) |
| ~   ~ _ | 0.35(46x)     | ?        | 1,16(2x) |
| -       | 0.27(36x)     | ?        | 0.58(1x) |
| ~       | 0,24(32x)     | ?        | 1,16(2x) |

Die Zäsur ist nicht genau feststellbar (2x = 1,16%).

7.2.3 Die Pādas, deren Metren nicht restituierbar sind, und Prosa (14x, s. auch 7.1.2).

### 7.3 Zusammenfassung der Metrik in Kāṇḍa 8 und 9

In Kāṇḍa 8 und 9 sind Dimeter-Strophen vorherrschend (63,34%). Die Trimeter-Strophen machen nur 14,78% aus. Die Strophen, deren Metren nicht restituierbar sind, und Prosastücke betragen zusammen 11,70%. Zu betonen ist, daß die Strophen, die nur in AVP belegt sind, in der Regel mit Dimeter-Strophen gebildet sind.

Was die Struktur des Pāda betrifft, so läßt sich sagen, daß sowohl die Dimeterals auch Trimeter-Pādas in der Statistik ein den RV-Pādas ähnelndes Bild liefern. Bei den Dimeter-Pādas ist die Tendenz erkennbar, daß die Eingangsmetren mit der Struktur x ---, x --- und x --- überwiegen (Kānda 8 und 9 über 65%, RV über 70%). Die Kadenzmetren der Dimeter-Pādas zeichnen sich durch eine statistisch überwiegende Stellung der Struktur - - x aus (Kānda 8 und 9 circa 62%, RV über 87%). Auffällig ist, daß die Kadenz mit der Struktur  $\sim -x$  relativ häufig belegt ist (Kāṇḍa 8 und 9: 9,47% und Kāṇḍa 13 und 14: 8,3% vs. RV: 1,72%). Die Eingangsmetren der Tristubh-Pādas mit der Struktur x - - - und x - - - machen den größten Teil aus (Kāṇḍa 8 und 9 circa 70%, Kāṇḍa 13 und 14 knapp 68%, RV über 72%), wobei in den Kāndas 8-9 und 13-14 des AVP das Metrum x --- leicht überwiegt. Im Vergleich dazu ist das Metrum - - x für die Kadenz der Tristubh-Pādas absolut dominant (Kāṇḍa 8 und 9: 87,22%, Kāṇḍa 13 und 14: 83,7%, RV: 96,38%). Bei den Jagatī-Pādas ist aufgrund der schwachen Beleglage keine sichere Feststellung über die Metrumstruktur zu treffen außer über das Kadenzmetrum: Hier tritt - - - x am stärksten in Erscheinung (sowohl Kanda 8 und 9 als auch Kanda 13 und 14 über 60%, RV über 97%). Für die Zäsur nach der vierten Silbe der Trimeter-Pādas sind die Struktur | - - und | - - (Kānda 8 und 9: 57%, RV: 71%) und nach der fünften Silbe - | - und - | - (Kānda 8 und 9: circa 89%, RV: circa 81%) bevorzugt.

<sup>&</sup>lt;sup>44</sup> Bei Lopez 2010, 49 ist die Statistik verwirrend (Druckfehler?).

<sup>&</sup>lt;sup>45</sup> Druckfehler für | -- \( \cdot \)(?).

<sup>&</sup>lt;sup>46</sup> Bei Lopez 2010, 49 ist die Statistik verwirrend (Druckfehler?).

# Kāṇḍa 8

# Ekādaśarcakāṇḍa

Ku: || || om

JM: śrī || \* || \* || om

RM: om

V/126: || || om

Mā: om Ma ···· Pa: om

 $\mathbf{K}$ : athāṣṭamam likhyate Z Z om namo nārāyaṇāya Z om namas sivābhagavatyai Z om [[Bar. athāṣṭamam likhyate zz om namo nārāyaṇāya z om namas sivābhagavatyāi z]]

# 8.1 Dialog zwischen Varuna und Atharvan

KauśS 12.1 zitiert ,katham mahe' iti mādānakaśrtam kṣīraudanam aśnāti. Wer in welcher Strophe spricht, ist nicht immer genau festzustellen, s. auch: "The interpretation in detail is difficult and far from certain" (Whitney in der Einleitung zu AVŚ 5.11).

Whitney nimmt dort Webers Position über Varunas Schenkung und Zurücknehmung der Pṛśni-Kuh ein (Weber 1898, 201: "Varuna will die Kuh, die er dem Atharvan gegeben hat, wieder zurücknehmen, giebt dies aber auf dessen Bitte wieder auf.") und verweist auf AVŚ 7.104.1: káh pṛśnim dhenúm várunena dattām átharvane sudughām nítyavatsām | bṛhaspátinā sakhyám juṣānó yathāvaśám tanvàh kalpayāti || "Wer, die Freundschaft mit Bṛhaspati genießend, wird die Pṛśni-Kuh, die von Varuṇa an Atharvan gegeben wurde, die gut Milch Gebende, die stetig Kälber Gebärende, gemäß dem Verlangen nach dem Leib [opfer-]geeignet machen? (~ AVP 20.4.6: kaḥ pṛśnim dhenum varuṇena dattām atharvaṇe sudughām nityavatsām tām | bṛhaspatyā sakyā duhāno yathāvaśam tanvaḥ kalpayāti ||). Aus den folgenden Strophen geht jedoch das Motiv über Varuṇas Zurücknehmung der Pṛśni-Kuh nicht hervor. In der Strophe 8b wird nur gesagt, daß Varuṇa die Pṛśni-Kuh zurückgibt (punas te +pṛśnim ... dadāmi), die er eingetrieben hat (Strophe 2b).

# 8.1.1 $\sim AV \pm 5.11.1$

| kathā dive asurāya bravāma     | (11) |
|--------------------------------|------|
| kathā pitre haraye tvesanrmnah | (11) |
| prśnim varuna dakṣiṇām dadāvān | (11) |
| nunarmagha tvam manasācikitsīh | (11) |

"Wie sollen wir zum Himmel Asura sprechen? Wie [soll] der, dessen Manneskraft furchteinflößend ist, zum Vater Hari [sprechen]? [Atharvan spricht:] Als du, Varuṇa, die Pṛśni-Kuh als Opferlohn gegeben hast, hattest du das [immer] im Geiste vor, du, dessen Gabe wiederholend ist!"

Ma unleserlich • kathā] Or, kayā K — dive] Ku JM RM Mā Pa, diva(→ve) V/126, diva K — bravāma '] V/126 Mā, bravāma Ku RM Pa, bratīma JM, pravāmaḥ K [[note: "ħ k"]] — pitre] JM RM V/126 Mā Pa K, pitre Ku — haraye] Or, harayes K — tveṣanṛmṇaḥ |] JM RM, tveṣanṛmṇaḥ | Ku, {·}tveṣanṛmṇa | V/126, tveṣanṛmṇa | Mā Pa, tveṣunṛmṇaḥ | K — pṛśniṃ] Or, pṛṣṇir K [[Bhatt. pṛśnir]] — varuṇa] K, vaṛṇa Or — dadāvāṇ '] dadāvāṇ 'V/126, dadāvāṇ Ku JM RM Pa, jadāvāṇ 'Mā, dadāvāṃ K — manasācikitsīḥ ||] Ku V/126 Pa, manasācikitsī || JM Mā, mana(+sā)citkitsīḥ | RM, manasācikitse | K [[Bar. manasācikitse |]]

## AVŚ 5.11.1

kathám mahé ásurāyābravīr ihá kathám pitré háraye tveṣánṛmṇaḥ | pṛśnim varuṇa dákṣiṇām dadāvān púnarmagha tvám mánasācikitsīḥ || "How unto the great Asura didst thou speak here? how, with shining manlines, unto the yellow (hári) father having given, O Varuṇa, a spotted [cow] as sacrificial fee, thou hast with the mind intended (? cikits) re-bestowal (?)" (Whitney).

Bhatt. (= Upadhyaya) liest punarmaghatvam (d).

8.1 Dialog zwischen Varuna und Atharvan

Bei **ab** handelt es sich nicht um einen Dialog zwischen Varuna und Atharvan (bravāma!).

- **a.** Zum Ausdruck *dyáv- ásura-* "Himmel Asura" s. RV 1.122.1c; 3.53.7b; 8.20.17b; 10.67.2b = AVŚ 20.91.2b und inhaltlich Oberlies 1998, 247.
- b. Nicht nur der Himmel (RV 1.71.5; 1.89.4; 1.191.6; 1.164.33; 4.1.10, AVŚ 2.28.4 = AVP 1.12.3; 3.9.1 ~ AVP 2.64.3 = AVP 3.7.2; 3.23.6; 6.120.2 = AVP 16.50.10; 8.7.2 = AVP 16.12.2; 9.10.12 = AVP 16.69.2, AVP 1.80.5; 5.21.1; 19.2.3; 19.45.7) sondern auch Asura (RV 10.124.3, AVŚ 4.15.12 = AVP 5.7.10) wird pitý- genannt, s. inhaltlich Oberlies 1998, 258f. Die Bezeichnung pitý- hári-"Vater Hari" (so übersetzt aufgrund von dyáv- ásura-"Himmel Asura" im Pāda a) ist jedoch merkwürdig. Es scheint sich pitý- hári-"Vater Hari" auf Soma zu beziehen, denn Soma ist der Vater der frommen Sinne (pitá matīnám in RV 9.76.4d). Nicht auszuschließen ist die Interpretation, pitý- hári-"Vater Hari" mit Varuṇa in Verbindung zu bringen. Dafür fehlt jedoch ein mythologischer Hintergrund (hári-zu Varuṇa?).

Indra heißt *tvesánrmna*- "einer, dessen Manneskraft furchteinflößend ist" (Kim 2010, 148) in RV 10.120.1 ~ AVŚ 5.2.1. Indra ist auch *hari-jāta*- "von Hari geboren" (Geldner: "goldgelb geboren") in RV 10.95.6 (Vokativ) genannt.

- c. Die irregulär gebildete Form  $dad\bar{a}v\bar{a}n$  (vgl. Akk.  $dadiv\bar{a}msam$  in AVŚ  $9.5.10b \sim \text{AVP } 16.98.2b$ ) wurde wohl dazu genutzt, sich von der beeigenschaftenden Funktion des Perf.-Partizips  $(dadv\bar{a}n$  in RV 10.132.3c, s. Kümmel 2000, 238) zu differenzieren.
- **d**. Die Lesung *punarmaghatvam* (Bhattacharya) kommt nicht in Frage, weil das Grundwort ein Bahuvrīhi ist (AiGr. II 2, 715f.). Zu *púnar-magha-* (AV 4x) s. PW: "2. *wiederholt Spenden gebend* (nach Comm. TBR.)" und Kim 2010, 215: "dessen Gabe wieder(-holend) ist".

Zu acikitsīh s. Narten 1964, 292.

# **8.1.2** $\sim AV \pm 5.11.2$

| na kāmena punarmagho bhavāmi                 | (11) |
|----------------------------------------------|------|
| sam *prche kam prśnim etām upāje             | (11) |
| kena <sup>†</sup> mat tvam atharvan kāv;vena | (11) |

.(11)

kena jātenā<sub>a</sub>si jātavedāḥ ||

[Varuṇa spricht:] "Nicht nach Wunsch werde ich immer wieder Gaben spenden. Um welchen [Wunsch] hole ich mir Rat? Ich treibe diese Pṛśni-Kuh ein. Mit welcher dichterischen Kraft [bist] du, Atharvan, [anders als] ich, [ausgestattet]? Mit welchem Jāta (= Wesen) bist du Jāta-vedas?"

Ma unleserlich • bhavāmi ¹] Ku RM V/126 Mā [[Bhatt. bhavāsi (→mi)]], bhavāmi JM Pa K — saṃ \*pṛche] saṃ pṛcya Ku JM RM Mā Pa, saṃ cya V/126, saṃ pṛśchi K — pṛśnim] Or, pṛśchim K — upāje |] Or, upājet | K — †mat tvam] matvam Or K — atharvan] Or, atharvaṃ K — kāvyena ¹] Ku V/126 Mā, kāvyena JM RM Pa K — jātavedāḥ ||] Ku JM V/126 Mā Pa, jātavedāḥ | RM, jātavedāḥ K [[note: \*h s\*]]

#### AVŚ 5.11.2

ná kắmena púnarmagho bhavāmi sáṃ cakṣe káṃ pr̥śnim etắm úpāje | kéna nú tvám atharvan kắvyena kéna jāténāsi jātávedāḥ ||

"Not at pleasure am I a re-bestower; for examination (?) do I drive home this [cow]; by what poesy  $(k \dot{a} v y a -)$  now, O Atharvan, [art] thou [poet]? by what that is produced  $(j \bar{a} t \dot{a})$  art thou  $j \bar{a} t \dot{a} v e d a s$ ?" (Whitney, Whitney emendient  $s \dot{a} m$  c a k s e zu  $s a m c \dot{a} k s e$  in b).

Bhatt. (= Upadhyaya) liest prcya (b) ... mat tvam (c).

b. saṃ \*pṛche. Or saṃ pṛcya ergibt keinen Sinn. Aufgrund des Akṣara ścha in K ist in Or ein [c]cha zu erwarten. Gemäß sáṃ cakṣe "ich ziehe in Betracht" (AVŚ) ist Or saṃ pṛcya wahrscheinlich als saṃ \*pṛche "ich hole mir Rat" aufzufassen. Die Kontruktion praś + sám ist im Medium ("sich befragen mit") zwar nur im RV bezeugt, aber eine solche im Aktiv ist in AVP 16.112.3cd anzutreffen: yat saṃpṛchati kāmam eva tenāva rundhe kāmaṃ hi \*pṛṣṭo yācati (so Bhattacharya) "Wenn man sich nach dem Wunsch [eines anderen] auf diese Weise erkundigt, nachdem man befragt wurde, so wird man ihm teilhaft, denn man bittet [ihn] um [dessen] Wunsch." Diese Stelle macht wahrscheinlich, daß sich kám in saṃ \*pṛche kam (AVP) und sáṃ cakṣe kám (AVŚ) auf kāma- bezieht. Somit läßt sich saṃ \*pṛche kam durch "um welchen [Wunsch] hole ich mir Rat?" wiedergeben.

c. \*mat ist nicht sicher (AVŚ: nú). Dieser Ablativ kann nur dann so stehen, wenn man an eine elliptische Konstruktion wie mit anyá- "ein anderer" denkt, s. den Pāda a der nächsten Strophe. Alternativ wäre die Annahme der Lesung sa tvam (so Barret). Beispiele für die Verschreibung ma für sa finden sich zwar häufig in K, aber kaum in Or (nur in 4.37.2b: amiṣṭhau für asiṣṭhau).

## **8.1.3** $\sim$ AVŚ 5.11.3

satyam ahaṃ gabhīraḥ kāv<sub>i</sub>yena (11)  
satyam jātenā
$$_{\alpha}$$
smi jātavedāh | (11)

na me dāso nā $_a$ r $_i$ yo mahitvaṃ (11) vratam mīmāya yad aham dharisye || (11)

[Atharvan spricht:] "Wahrlich [bin] ich durch die dichterische Kraft unergründlich. Wahrlich bin ich durch Jāta (= Wesen) ein Jātavedas. Weder ein Dāsa noch ein Ārya hat meine Großartigkeit, [nämlich meinen] Willen angetastet, an den ich mich halten will."

Ma unleserlich • satyam ahaṃ] JM RM V/126 Mā Pa, satyam a{·}haṃ Ku, satvasaṃ K—gabhīraḥ] Ku JM V/126 Mā, gabhiraḥ RM, gabhāraḥ Pa, gabhīran K—kāvyena ˈ] Ku V/126 Mā, kāvyena JM RM Pa K—satyaṃ] Or, satvaṃ K—jātenāsmi] JM RM V/126 Mā Pa K, <·>tenāsmi Ku—jātavedāḥ |] Or, jātavedāḥ K [[note: oh mol]—na] Or, ma K—me] Ku JM V/126 Mā Pa K, mo RM—dāso] Ku V/126 Mā K, vāso JM RM Pa—mahitvaṃ ˈ] Ku RM V/126 Mā, mahitvaṃ JM Pa K—vrataṃ] Or, vratar K—dhariṣye ||] JM V/126 Mā Pa, dhariṣye | Ku, dhariṣye | RM, haniṣya K

#### AVŚ 5.11.3

satyám ahám gabhīráḥ kāvyena satyám jāténāsmi jātávedāḥ | ná me dāsó nāryo mahitvā vratám mīmāya yád ahám dhariṣyé || "I verily am profound by poesy; verily by what is produced I am jātávedas; not barbarian (dāsá), not Aryan, by his might, damageth (mī) the course which I shall maintain" (Whitney).

c. mahitvam (Barret mahitvā, wohl nach AVŚ mahitvá) bezieht sich auf vratam. Mit mahitvam vratam vergleicht sich máhi-vrata- "mit großem Willen" in RV 9.97.7c (zu Soma, Geldner: "hochgebietend"); AVP 18.20.5d (= AVŚ 13.2.1d) (zu Āditya); AVP 18.11.5ab (~ AVŚ 14.2.45ab) (zu Himmel und Erde) oder mahā-vrata- "die Mahāvrata-Zeremonie" in AVP 16.82.6ab = AVŚ 11.7.6ab, vgl. auch mahā-mahivrata- "mit sehr großer Vorliebe" in RV 9.48.2b (zu máda- "Rauschtrank"). Diese Annahme bringt den Vorteil mit sich, me als Genetiv-Attribut zu mahitvam einzuordnen. (Ein Dativ zur Wurzel may ist weder im RV noch im AV belegt)

d. Die Kontruktion  $vrat\acute{a}m / vrat\~a(ni) + (pr\acute{a}) may^i$  "beeinträchtigen, schmälern, antasten" ist im RV 16mal und im AV 5mal (außer an unserer Stelle noch AVP 5.32.2c; 15.21.4a; 18.57.5c = AVŚ 18.1.5c; 19.47.5a = AVŚ 19.59.2a) bezeugt. Zur Form  $m\bar{t}m\bar{d}va$  s. Kümmel 2000, 369.

Die Wurzel dhar spielt in Verbindung mit vratá- eine große Rolle. RV 2.27.8ab hat tisró bhūmīr dhārayan trūr utá dyūn trūni vratā vidáthe antár eṣām "(Die Ādityas) machen die drei Erden und die drei Himmel fest. Die drei Lieblingsgegenstände (sind nun) innerhalb ihrer Einteilung". Man lese weiterhin RV 8.94.2ab: yásyā devā upásthe vratā viśve dhāráyante | sūryāmāsā dṛśe kám || "an deren (= der Pṛśni-Kuh) Schoß alle Götter ihre Vorlieben festmachen, um Sonne und Mond zu sehen" und RV 9.35.6ab: viśvo yásya vraté jáno dādhāra dhārmaṇas páteh "Jeder Mensch hält sich an dem Willen des Herrn der Ordnung (= Somas)". In AVŚ

10.7.11 (~ AVP 17.8.2) wird gesagt: yátra tápaḥ parākrámya vratám dhāráyaty úttaram | rtám ca yátra śraddhā cápo bráhma samāhitā skambhám tám brūhi katamáḥ svid evá sáḥ || "Wo einer nach den Fortschritt zum Tapas den höheren Willen festhält, wo die Wahrheit, das Vertrauen, die Gewässer und das Bráhman zusammen eingesetzt sind, [da] sprich diesen Skambha an! Wer ist denn dieser?", vgl. AVŚ 10.7.1 (= AVP 17.7.1 an Skambha): kásminn ánge tápo asyádhi tiṣthati kásminn ánga rtám asyádhy áhitam | kvà vratám kvà śraddhásya tiṣthati kásminn ánge satyám asya prátiṣṭhitam || "In welchem Glied befindet sich sein Tapas? In welchem Glied ist seine Wahrheit eingesetzt? Wo steht sein Wille? Wo sein Vertrauen? In welchem Glied ist seine Wahrhaftigkeit gegenübergestellt?" Da die Wurzel dhar in Verbindung mit vratá- häufig gebraucht wurde, entstand daraus dhṛta-vrata- "dessen Vrata fest ist" (RV 18x, AVŚ 7.58.1 ~ AVP 20.7.5; 7.83.1 ~ AVP 20.33.4; 20.54.2, AVP 1.74.1; 14.2.9; 19.44.24), vgl. dhruvá- vratá- "festes Vrata" (RV 4x). Zu vratá- s. Kim, Vratāni der Menschen im Atharvaveda, HS 2014 (im Druck).

## **8.1.4** $\sim \text{AV} \pm 5.11.4$

| na tvad anyaḥ kavitaro na vedhā  | (11) |
|----------------------------------|------|
| na dhīrataro varuṇa svadhāvaḥ    | (11) |
| tvam aṅga viśvā janimāni vettha  | (11) |
| sa cin nu tvaj jano māvī bibhāva | (11) |

[Atharvan spricht:] "Kein anderer als du [ist] weiser, [auch] nicht ein Vedhas. Kein [anderer ist] einsichtiger [als du], Varuna mit [deiner] Selbstbestimmung! Nur du kennst alle Geschöpfe. Selbst dieser Mann mit Zauberkraft hier fürchtet sich vor dir."

Ma unleserlich • anyaḥ] Ku JM RM Mā Pa K [[note: ºḥ kº]], a{i}nya{·}ḥ V/126 — kavitaro] Or, kivitaro K — vedhā ¹] RM V/126 Mā, vedhā Ku JM Pa K — na] Or, anu K — varuṇa] K, vaṛṇa Or — svadhāvaḥ |] Or, svadhāvaḥ K [[note: ºḥ tº]] — anga] JM RM V/126 Mā Pa K, aṃga Ku — janimāni] Or, janmāni K — vettha ¹] V/126 Mā, vettha Ku JM RM Pa K — sa] Or, ma K — cin nu] Or, taṃ na K — tvaj] Or, tuj K — māyī] Ku JM V/126 Mā Pa, mīyī RM, māṃ K — bibhāya ||] Ku RM V/126 Mā Pa, bibhāya | RM, vibhāyaḥ Z K

#### AVŚ 5.11.4

ná tvád anyáh kavítaro ná medháyā dhťrataro varuṇa svadhāvan | tvám tấ víśvā bhúvanāni vettha sá cin nú tváj jáno māyt bibhāya || "None else than thou is more poet, nor by wisdom (medhá) more wise (dhtra), O Varuṇa, self-ruling one (svadhāvant); thou knowest all these beings; even that wily man (jána) now is afraid of thee" (Whitney).

b. Der archaische Vokativ auf -vas erscheint außer an unserer Stelle (AVŚ: -van) noch in AVP 5.2.7d; 8.1.5a (AVŚ: -van); 20.3.6c. Nur einmal (AVP 8.1.11a) ist svadhāvan belegt.

Zu c vgl. RV 10.54.4c: tvám angá tấni víśvāni vitse "Du allein kennst alle diese" (Geldner). Nur jániman- kommt im RV und AV mit víśva- vor, jánman- nicht, vgl. auch 8.1.5b.

## 8.1.5 $\sim AV \pm 5.11.5$

| $t_u$ vam $h_i$ y anga varuna svadhāvo            | (11)     |
|---------------------------------------------------|----------|
| viśvāni vettha janimā śardhanīte                  | $(12^t)$ |
| kim enā rajasaḥ paro <sub>a</sub> sti             | (10)     |
| kim avarenā <sub>a</sub> varam <sup>+</sup> amūra | (11)     |

[Atharvan spricht:] "Denn du allein, Varuṇa mit [deiner] Selbstbestimmung, kennst alle Geschöpfe, du Scharführer! Was ist [der Raum, der anders] als der Raum, noch jenseits dieses [ist]? Was [ist der Raum, der] unterer[, noch jenseits] des unteren [Raums ist], du Verständiger?"

Ma unleserlich • tvam] Ku JM RM V/126 Pa K, tva Mā — varuṇa] K, vaṛṇa Or — svadhāvo ˈ] Ku RM V/126 Mā, svadhāvo JM Pa K — viśvāni] Or, viśvā K — vettha] JM RM V/126 Mā Pa K, ve<·> Ku — janimā] JM RM V/126 Mā Pa, <··>mā Ku, janmā K — śardhanīte | JM V/126 Mā, śarddhanīte | Ku RM, śarddhanīto | Pa, śraddhadanīte | K — kim enā] Or, kiṃm enā K — rajasaḥ] Or, rajasaḥ K — paro osti ˈ] paro 'sti Ku Pa, paro sti ˈRM V/126 Mā, paro sti JM K — avareṇāvaram] Ku JM V/126 Mā Pa, avareṇāvaram RM, avareṇā[[line]]avaram K — +amūra || amura || Ku JM V/126 Pa, amura | RM, ura || Mā, asūra | K

#### AVŚ 5.11.5

tvám hy àngá varuṇa svadhāvan víśvā véttha jánimā supraṇīte | kím rájasa enấ paró anyád asty enấ kím páreṇāvaram amura || "Since thou verily, O self-ruling Varuṇa, knowest all births, O well-conducting one — is there anything else beyond the welkin (rájas)? is there anything below what is beyond, O unerring one (? amura)?" (Whitney).

Bhatt. liest paro 'sti (c) ... amura (d); Upadhyaya: paro 'sti ... amura.

b. Das Metrum ist durch ni in viśvāni gestört.

cd. Lanman zu AVŚ 5.11.5 verweist auf die Wendung enå parås "beyond" und gibt d wieder: "Is there (kím) (anything behind, ávaram, i.e) anything beyond that (enå, substantive pronoun) which is beyond (párena)?" Dazu vergleiche noch RV 1.164.17ab (= AVP 16.67.7ab ~ AVŚ 9.9.17ab): aváh párena pará enåvarena padå vatsám bíbhratī gáur úd asthāt "Unterhalb des jenseitigen (Raumes), jenseits die-

ses unteren hat sich die Kuh erhoben, die mit ihrem Fuß ein Kalb trägt" (Geldner) und 18ab (= AVP 16.67.8ab ~ AVŚ 9.9.18ab): aváh páreṇa pitáraṃ yó asyānuvéda pará enāvareṇa "Wer, der den Vater dieses (Kalbes) unterhalb des jenseitigen (Raumes), jenseits dieses unteren kennt" (Geldner), 43b: pará enāvareṇa "jenseits dieses unteren (Raumes)" (Geldner).

Zu c vgl. RV 10.27.21c: śráva íd enā paró anyád asti "Anders ist der Ruhm oberhalb dieses" (Geldner) und RV 10.31.8a: náitāvad enā paró anyád asti "Nicht gibt es ein anderes Derartiges noch darüber hinaus" (Geldner). Dieser Pāda hat eine Silbe zu wenig, wobei man anyad vermißt.

d hat eine schlechte Kadenz. Zu <sup>+</sup>amūra vgl. AVP 6.2.8d (\*<sub>a</sub>mūra). Zur Lesung amūra s. Griffiths 2009, 34. Vielleicht ist das Wort noch in AVP 2.69.2a (\*amūro, Zehnder 1999, 156: <sup>+</sup>amuro) zu verzeichnen.

## 8.1.6 ~ AVŚ 5.11.6

| ekam enā rajasaḥ paro <sub>a</sub> sti          | (11) |
|-------------------------------------------------|------|
| para ekena durdāśaṃ cid anyat                   | (11) |
| tat te vidvān varuṇaḥ pra bravīm <sub>i</sub> y | (11) |
| adhovacasaḥ paṇayo bhavantu                     | (11) |
| nīcair dāsā upa sarpantu riprāh                 | (11) |

[Varuṇa spricht:] "[Der Raum, der anders] als der dunkle Raum, noch jenseits dieses [ist], ist einzig. [Der Raum, der] anders, noch jenseits des einzigen [Raums ist], ist sogar gottlos. Das verkünde ich, wissender Varuṇa, dir. Die Paṇis sollen es sein, die durch Worte herabgewürdigt sind! Die unreinlichen Dāsas sollen niederwärts hingleiten."

Ma unleserlich • ekam] Or, ya ekam K — rajasah] Ku JM RM Mā Pa, ra(+ja)sah V/126, rajasah K — paro asti ¹] paro 'sti Ku V/126 Pa, paro sti ¹ RM Mā, paro sti JM K — para ekena] JM V/126 Mā Pa, parā ekena Ku, (+para) ekena RM, parekena K — durdāśam] Ku RM V/126 Mā Pa, durvāśam JM, dūdāhyam K — cid] Or, tyaj K — anyat |] anyat K, anyata | Ku JM RM Mā Pa, anvata | V/126 — tat te] Or, tatve K — vidvān] Ku JM V/126 Mā Pa K, vidvā RM — varuṇaḥ] varuṇaḥ K, vaṛṇah JM RM, vaṛṇa Ku V/126 Mā Pa — pra bravīmy ¹] Ku Mā [[Bhatt. pra bravīm]], pra bravīmy JM RM Pa, pra brāvīmy V/126, pra vravīm K — adhovacasaḥ] JM RM V/126 Mā Pa, adhovacasaḥ Ku, adhovacasaḥ K — paṇayo] K, praṇayo Or — bhavantu ¹] V/126 Mā, bhavantu Ku JM RM Pa K — nīcair] Ku JM RM V/126 Pa, nīcai Mā, nīcīr K — dāsā] Ku JM RM Mā Pa, ddāsā V/126, māsā[[line]]vā K — upa sarpantu] K, upa sarpanta Ku JM RM V/126, upa sa{·}rpantu Mā — riprāh || ] Ku JM V/126 Mā Pa, riprāh | RM, riprā K

#### AV\$ 5.11.6

ékam rájasa ená paró anyád asty ená pará ékena durnásam cid arvák |

tát te vidván varuṇa prá bravīmy adhóvacasaḥ paṇáyo bhavantu nīcáir dāsá úpa sarpantu bhúmim ||

"There is one thing beyond the welkin; there is something, hard to attain, hitherward from what is beyond: this I Varuna, knowing it, proclaim to thee. Be the *pani's* of degraded speech; let the barbarians creep (*srp*) downward to the earth" (Whitney mit Emendation von *varuna* zu *várunah* in c).

Bhatt. liest paro 'sti (a) ... anyat (b); Upadhyaya: paro 'sti ... anyat.

b. Zum Hapax  $durd\bar{a}\acute{s}a$ - "mit schlechter Huldigung, Verehrung; verwerflich, gottlos" vgl.  $d\bar{u}d\bar{a}\acute{s}$ - "schlecht huldigend" (AVŚ 1.13.1d = AVP 19.3.9d). Da  $durd\bar{a}\acute{s}am$  metrisch schlecht paßt ( $^{\prime}$  |  $^{\prime}$  –), könnte man hier \*durdasam "unerschöpfbar, unversiegbar" (Hapax) annehmen. Nicht empfehlenswert ist eine Emendation zu  $durna\acute{s}am$  nach AVŚ, weil sowohl in **Or** als auch in **K** kein Beispiel für eine Verschreibung rda für rna zu finden ist. Sie wäre auch inhaltlich kaum möglich, denn  $durna\acute{s}am$  und  $arva\acute{k}$  in AVŚ bilden einen Gegensatz.

- c. "The translation implies emendation of *varuṇa* to *váruṇaḥ* in c, which seems necessary, as the verse evidently belongs in Varuṇa's mouth; both Roth and Muir so understand it" (Whitney z.St.).
- d. Sicher als adhovacasah (nur hier belegt) zu lesen, übereinstimmend mit Whitney z.St.: "in d is implied adhóvacasas, which all the mss. read; alternation to -varcasas might be welcome, but is hardly called for.", vgl. PW I, 156: adhóvarcas- "unten, in der Tiefe (in den unterirdischen Gebieten) kräftig, mächtig" und AiGr. II 1, 286: AV adhó-varcas- "unten kräftig". Falls hier adhovarcasah vorläge, hätte man in Or adhovarcasah geschrieben. Das Kompositum adhó-vacas- ist (Whitney: "of degraded speech") mit "durch Worte nach unten gerichtet, durch Worte herabgewürdigt" wiederzugeben.
- e. dāsāḥ ... riprāḥ heißt eigentlich "Die Dāsas, die Unreinlichkeiten" (AVŚ dāsāḥ ...).

## 8.1.7 $\sim AV \pm 5.11.7$

| tvam h <sub>i</sub> y anga varuna pra bravīși | (11) |
|-----------------------------------------------|------|
| punarmaghesv avad <sub>i</sub> yāni bhūri     | (11) |
| mo su *paṇīn abh <sub>i</sub> y *etāvato bhūr | (11) |
| mā tvā vocann arādhasam janāsah               | (11) |

[Atharvan spricht:] "Denn du allein, Varuna, verkündest viele Makel bei denjenigen, die immer wieder Gaben spenden. Nicht sollst du derartige Panis übertreffen. Leute sollen dich nicht einen Geizhals nennen."

Ma unleserlich • tvaṃ] Ku JM RM V/126 Pa K, tva Mā — varuṇa] K, vaṛṇa Or — pra bravīṣi '] V/126 Mā, pra bravīṣi Ku Pa, bravīṣi JM, bravīṣi 'RM, vravīṣi | K — avadyāni]

K, avidyāni Or — bhūri |] Or, bhūri K — mo] Or, so K — su] Ku V/126 Mā Pa, su JM RM [Ma], kha K — \*paṇīn] paṇy Ku RM V/126 Mā [[Bhatt. paśy]] Pa, puṇy JM, pāṇv K — abhy] Or [[Bhatt. abh Mā]], adbhy K — \*etāvato] etāvatā Or, avatāvacā K — bhūr '] RM V/126 Mā, bhūr Ku JM Pa K — vocann] Ku V/126 Mā Pa, vocaṇn JM RM K [[Bhatt. vocaṇnn]] — arādhasaṇ] Or, arādhassaṇ K — janāsaḥ ||] Ku JM V/126 Mā Pa, janāsaḥ | RM, janāsaḥ K [[note: °ḥ ā]]

#### AVŚ 5.11.7

tvám hy àngá varuṇa brávīṣi púnarmagheṣv avadyāni bhū́ri | mó ṣú paṇīm̈r abhy ètā́vato bhūn mā́ tvā vocann arādhásaṃ jánāsaḥ ||

"Since thou verily, O Varuṇa, speakest many reproachful things among (as to ?) re-bestowers, do not thou, I pray, belong to  $(abhi-bh\bar{u})$  such panis; let not people call thee ungenerous  $(ar\bar{a}dh\dot{a}s)$ " (Whitney mit Emendation von  $bh\bar{u}t$  zu  $bh\bar{u}s$  in c).

Bhatt. liest prabravīṣi (a) ... paṇy ... etāvatā (c); Upadhyaya: pra bravīṣi ... ... paṇy ... etāvatā.

Zu **a** vgl. 8.1.5a: *tvaṃ h<sub>i</sub>y aṅga varuṇa svadhāvaḥ* "Denn du allein, Varuṇa mit [deiner] Selbstbestimmung".

c. Or pany abhy liegt pany abhy zugrunde, das ein Schreibfehler für \*panīn abhy ist. Zum Sandhi in \*panīn abhy s. Griffiths 2009, lviiif. und Einleitung 6.3. Diesem Pāda steht inhaltlich nahe AVŚ 4.23.5c (= AVP 4.33.5c): yénāgnínā panīn índro jigāya "mit welchem Agni Indra die Paṇis besiegt hat".

\*etāvato (so nach AVŚ), denn etāvant- ist immer als adj. Attributiv verwendet (adv. etāvat, nicht etāvatā).

# 8.1.8 ~ AVŚ 5.11.8

| mā mā vocann arādhasaṃ janāsaḥ              | (11) |
|---------------------------------------------|------|
| punas te <sup>+</sup> pṛśniṃ jaritar dadāmi | (11) |
| stotram me viśvam ā yāhi janeṣuv            | (11) |
| antar devesu mānusesu vipra 🛘               | (11) |

[Varuna spricht:] "Leute sollen mich nicht einen Geizhals nennen! Ich gebe dir die Prśni-Kuh zurück, du Sänger! Eile hergefahren zu meinem jeden Loblied unter den göttlichen [und] menschlichen Geschlechtern, du [im Geist] Erregter!"

Ma unleserlich • mā mā] Ku JM RM V/126 Mā, ma mā Pa, ā mā K — vocann] V/126 Mā [[Bhatt. vocaṃn]] Pa, vocaṃn Ku JM RM K — arādhasaṃ] Or, arādhassaṃ K — janāsaḥ '] Ku RM V/126 Mā, janāsa JM, janāsaḥ Pa K [[note: °ḥ p°]] — 'pṛśniṃ jaritar] pṛśni jaritar Or, pṛṣṇiṃ janabhir K — dadāmi |] Or, dadāsi | K — viśvam] Or, śvam K — janeṣv '] Ku Mā, janeˈṣv RM V/126, janeṣv JM Pa K — antar] Ku JM RM Mā Pa K, anta V/126 —

mānuṣeṣu] Ku JM RM V/126 Mā K, mānūṣeṣu Pa — vipra ||] Ku JM V/126 Mā, vipra || Pa, vipra | RM, riprā | K

#### AVŚ 5.11.8

mấ mã vocann arādhásam jánāsah púnas te pṛśnim jaritar dadāmi | stotrám me víśvam ấ yāhi śácībhir antár víśvāsu mắnuṣīṣu dikṣú ||

"Let not people call me ungenerous; I give thee back the spotted [cow], O singer; come thou mightily  $(c\dot{a}c\bar{\iota}bhis)$  to every song of praise  $(stotr\dot{a})$  of mine, among all human regions (dic)" (Whitney).

Bhatt. liest \*pṛśnim (b); Upadhyaya: pṛśnim.

Zu **d** vgl. AVŚ 4.28.5b (= AVP 4.37.3b = AVP 5.22.3b): antár devésūtá mấnuṣeṣu.

## 8.1.9 **abc** $\sim$ AVŚ 5.11.9acd • **d** = AVŚ 5.11.10a

| ā te stotrāņi vardhanāni yāmi              | (11) |
|--------------------------------------------|------|
| dehi tan mahyaṃ yad adattam asti           | (11) |
| yuj <sub>i</sub> yo naḥ saptapadaḥ sakhāsi | (11) |
| samā nau bandhur varuna samā iā 🏻          | (11) |

[Atharvan spricht:] "Ich komme hergefahren zu deinen stärkenden Lobliedern. Gib mir das, was [noch] nicht gegeben worden ist. Du bist unser verbündeter Freund, dessen Schritte sieben sind. Gleich [ist] unser beider Verwandtschaft, gleich die Abstammung, du Varuna!"

Ma unleserlich • ā] Or, yā K — vardhanāni] varddhanāni Ku JM RM V/126 Mā, varddhanāni Pa, bandhanāni K — yāmi '] Ku V/126 Mā, yāmi JM RM Pa, yāni K — tan mahyam] Or, tam mahyam K — adattam] Or, itatvam K — yujyo] Ku JM RM V/126 Pa, jujyo Mā, yadyo K — nah] Or, nas K — saptapadah] Or, saptapatas K — sakhāsi '] RM V/126 Mā, sakhāsi Ku JM Pa, sakhāsas K — nau] Or, no K — varuna] varna JM RM [Ma] Pa, varna(+h)sya Ku, varnah V/126 Mā, varunas K — samā] Ku JM RM V/126 Pa K, syamā [Ma] Mā — jā ||] JM V/126 Mā Pa, jā | Ku RM, jāḥ K [[note: 'h v']] Bar. ergänzt yāny antar deveṣu mānuṣeṣu vipra | wohl nach AVŚ und schließt Strophe 8 mit sakhāsas z 9 z.

#### AVŚ 5.11.9

ā́ te stotrāny údyatāni yantv antár víśvāsu mā́nuṣīṣu dikṣú | dehí nú me yán me ádatto ási yújyo me saptápadaḥ sákhāsi ||

"Let uplifted (*ud-yam*) songs of praise of thee come, among all human regions. Give now to me what thou hast not given me; thou art my suitable comrade of seven steps; —" (Whitney).

8.1 Dialog zwischen Varuna und Atharvan

Zu c vgl. inhaltlich AVP 1.54.1b: *tvaṃ sakhā yujyo 'si jātavedaḥ* "du bist (unser) verbündeter Freund" (Zehnder 1993, 96).

Zu saptápada- "sieben Schritte habend" (auch in RV 8.72.16), vgl. RV 10.8. 4cd: rtāya saptá dadhise padāni janáyan mitrám tanvè svāyai "Dem Gesetz hast du die sieben Schritte getan, dir selbst (in ihm) einen Freund schaffend" (Geldner). Bei saptá-pada- handelt es sich um einen Akt der Freundschaftsschließung, s. Geldners Kommentare zu RV 8.72.16 und 10.8.4.

 $\mathbf{d} = \text{AV\'S } 5.11.10$ a: sam'a nau bándhur varuṇa sam'a j'a "Of us two, O Varuṇa, [there is] the same connection, the same birth (j'a)" (Whitney).

Zu  $j\bar{a}$ - "Abstammung" (nicht WN, sondern  $\bar{a}$ -Stamm) s. Scarlata 1999, 132 und 151f.

# 8.1.10 $ab \sim AV \% 5.11.10bc \cdot cd = AV \% 5.11.11ab$

| veda vai tad yan nau samā jā    | (9)  |
|---------------------------------|------|
| dadāmi tubhyam yad adattam asti | (11) |
| devo devāya grnate vayodhā      | (11) |
| vipro viprāya stuvate sumedhāḥ  | (11) |

[Varuna spricht:] "Ich weiß ja Bescheid darüber, daß unser beider Abstammung gleich ist. Ich gebe dir das, was [noch] nicht gegeben worden ist. [Ich gebe dir das] als Gott, ein Kraftverleiher, dem lobsingenden Gott; als Dichter, ein Weiser, dem preisenden Dichter."

Ma unleserlich • veda] Or, vada K — tad yan nau] Ku JM V/126 Mā, tad ya nau RM, tad udyan nau Pa, tad vaṃdaṃ K — samā jā '] Ku RM, samā jā JM K, sāmā jā {ta} Pa, mā jā ' V/126 Mā — dadāmi] Or, dajāmi K — yad adattam] Ku RM V/126 Mā Pa, yad ada{sti}ttam JM, yad itatvam K — devo devāya gṛṇate] Ku JM RM V/126 Mā K, …… Pa — vayodhā '] Ku RM V/126 Mā, vayodhā JM Pa K — sumedhāḥ ||] Ku V/126 Mā Pa, sumedhāḥ JM K [[note: 'ḥ a']], sumedhāḥ | RM

#### AV\$ 5.11.10bc

védāháṃ tád yán nāv eṣấ samấ jấ | dádāmi tád yát te ádatto ásmi

"I know that which is of us two this same birth; I give that which I have not given thee; I am thy suitable comrade of seven steps; —" (Whitney mit der Lesung ádattam ásti in d).

## AVŚ 5.11.11ab

devó deváya gynaté vayodhá vípro víprāya stuvaté sumedháh |

"A god, bestower of vigor on a singing god; a sage (vipra), of good wisdom for a praising sage" (Whitney mit dem Kommentar: "All the mss. leave stuvate in b unaccented, as if it were a verb-form".).

Upadhyaya liest vipra (d).

a hat nur 9 Silben, was vermutlich durch den Verlust von esā verursacht wurde.

# 8.1.11 $\sim AVS 5.11.11cdef \cdot b \sim AVS 5.11.11d; 7.2.1a$

| ajījano hi varuṇa svadhāvann                     | (11) |
|--------------------------------------------------|------|
| atharvāṇaṃ pitaraṃ viśvadevam                    | (11) |
| tasmā urv āyuḥ kṛṇuhi praśastaṃ                  | (11) |
| sakhā no <sub>a</sub> si paramaś ca bandhuḥ    1 | (11) |

"Denn du, Varuna mit [deiner] Selbstbestimmung, hast den Vater Atharvan erzeugt, der allen Göttern zugehört. Verschaffe ihm eine ausgedehnte, preisenswerte Lebenszeit! Du bist unser Freund und die höchste Verwandtschaft."

Ma unleserlich • varuṇa] K, vaṛṇa Or — svadhāvann ¹] V/126 Mā, svadhāvann Ku JM Pa, svadhāvaṇnn RM, svadhāvaṃ K [[note: °ṃ a°]] — atharvāṇaṃ] Or, atharvaṇaṃ K — viśvadevaṃ | Or, viśvadevaṃ K — āyuḥ] Ku RM V/126 Mā Pa, āyaḥ JM, āyuḥ K — praśastaṃ ¹] Ku RM V/126 Mā, prastaṃ JM, praśastaṃ Pa K — no "si] no si Ku RM V/126 Mā Pa, {·}no si JM, no sti K [[Bhatt. no 'sti]] — paramaś] Or, varuṇaś K — bandhuḥ] Ku JM RM V/126 Mā K, ba·· Pa — || I ||] || ṛ II || I || Ku JM, || ṛ || I || RM, || I || ӷ || V/126 Mā, ··· ṛ · Pa, Z I Z K

#### AVŚ 5.11.11cdef

tion" (Whitney).

ájījano hí varuṇa svadhāvann átharvāṇaṃ pitáraṃ devábandhum | tásmā u rấdhaḥ kṛṇuhi supraśastáṃ sákhā no asi paramáṃ ca bándhuḥ || "Since thou, O self-ruling Varuṇa, hast generated father Atharvan, connection of the gods, for him do thou make well-extolled generosity; our comrade art thou, and highest connec-

Diese Strophe liefert keinen Hinsweis dafür, wer der Sprechende ist.

b = AVP 20.1.3a: atharvāṇaṃ pitaraṃ viśvadevam ~ AVŚ 5.11.11d = AVŚ 7.2. 1a: átharvāṇaṃ pitáraṃ devábandhum. Die Variation atharvan- pitṛ- viśvadeva-(AVP) vs. átharvan- pitṛ- devábandhu- (AVŚ) zeigt, daß átharvan- pitṛ- der archetypischen Wendung des AV zuzuschreiben ist. Man lese auch AVP 5.2.7ab: evātharvā pitaraṃ viśvadevaṃ bṛhaspatir namasāvocad acha "Thus has Atharvan, Bṛhaspati, called with homage unto the all-divine father" (Lubotsky 2002, 22) ~ AVŚ 4.1.7ab: yó 'tharvāṇaṃ pitáraṃ devábandhuṃ bṛhaspátiṃ námasāva ca gáchāt (AVP: \*bṛhaspatiṃ?).

Zu c vgl. RV 8.80.10c: tásmā u rādhaḥ kṛṇuta praśastám "Verleiht ihm eine preisenswerte Gabe!"

d. "We must emend at the end either to paramáç or to bándhu" (Whitney z.St.).

# 8.2 Gift- und Giftschlangenvernichtung

KauśS 29.1-14 und 48.9 beginnen mit ,dadir hi' (AVŚ 5.13.1) iti takṣakāya iti uktam (KauśS 29.1) und mit ,dadir hi' (AVŚ 5.13.1) iti sāgnīni (KauśS 48.9). AVŚ 5.13.1 hat aber keine Parallele in AVP, und diese Stelle lautet: dadir hi mahyam váruno diváh kavír vácobhir ugráir ní riṇāmi te visám khātám ákhātam utá saktám agrabham íreva dhánvan ní jajāsa te visám || "Varuņa, der Seher des Himmels, ist ja der, der mir (die Kraft) verleiht; mit den gewaltigen Worten lasse ich dein Gift zerrinnen. Das vergrabene, nicht-vergrabene und anhaftende [Gift] habe ich soeben ergriffen. Wie ein Getränk in der Wüste ist dein Gift dahingeschwunden" (d nach Kümmel 2000, 199), vgl. "Since Varuna, poet of heaven, hath given [them] to me, with formidable spells (vácas) do I dissolve thy poison; what is dug, undug, and attached (saktá) have I seized; like drink (írā) on a waste hath thy poison been wasted (ni-jas)" mit dem Kommentar: "The epithets in c are of obscure application; probably buried in the flesh by the bite, or unburied but clinging" (Whitney z.St.). Zu saktá- s. AVP 4.14.6ab: \*śikhāsu sakto yadi vāsy agre yadi vāsi saktah purusasya māmse "(to the arrow-tip:) If you are stuck in the hair-locks on the top [of the head], or if you are stuck in the flesh of the man ..." (Lubotsky 2002, 169). Die Stellen von KauśS handeln von einer Zeremonie für die Heilung der Wunde, die durch Gift verursacht worden ist.

# 8.2.1 $\sim AV \hat{S} 5.13.3$

| vṛṣā me ravo nabhasā na tanyatur     | (12)       |
|--------------------------------------|------------|
| ugreņa tam vacasā bādha id u te      | (12)       |
| aham tam asya grabhir agrabham rasam | (12)       |
| ivotiseva tamasa ud eti sūrvah       | $(12^{t})$ |

"Mein Gebrüll [ist so] bullenhaft wie ein Donner durch das Gewölk; mit gewaltigem Wort treibe ich diesen deinen [Saft] aus. Ich, sein Ergreifer, habe den Saft ergriffen. Die Sonne geht auf wie [die Morgenröte?] mit dem Licht aus der Finsternis."

Ma unleserlich • vṛṣā] Ku JM RM V/126 Mā K, vṛ{·}ṣā Pa — nabhasā] Or, rabhasā K — na] Or, ni K — tanyatur ' ugreṇa] tanyatur greṇa Ku V/126 Mā, tanyaturgreṇa JM K, tanyaturdreṇa RM tan{m}yaturgreṇa Pa — vacasā] JM RM V/126 Mā Pa K, va(+ca)sā Ku — bādha id] Or, bādhait K — agrabhaṃ] Or, agrabha K — rasaṃ '] Ku RM Mā, rasaṃ V/126 Pa K, rasiṃ JM — tamasa ud eti] JM RM, tamasaud eti Ku V/126 Mā Pa, tapasodayatu K — sūryaḥ ||] Or, sūryaḥ | K

#### AVŚ 5.13.3

výṣā me rávo nábhasā ná tanyatúr ugréṇa te vácasā bādha ād u te | aháṃ tám asya nýbhir agrabhaṃ rásaṃ támasa ¡va jyótir úd etu súryaḥ ||

"A bull [is] my cry, like thunder through the cloud ( $n\acute{a}bhas$ ); with thy formidable spell do I then drive it off ( $b\bar{a}dh$ ) for thee; I have seized that juice of his with men [?], like light out of darkness let the sun arise" (Whitney).

Bhatt. liest \*tamasa udeti\* (d); Upadhyaya: tamasa udeti. Bhatt. App.: "gha u. ... tamasaudeti".

a. Mit vṛṣā me rava- sind vṛṣabhásya te rávaḥ "das Gebrüll von dir, dem Bullen (= Agni)" (RV 1.94.10b) und vṛṣāravá- Name eines Insektes (RV 10.146.2a; wohl aus "den Ton wie eines Bullen von sich gebend") vergleichbar, s. Kim 2010, 78f.

c. grabhi- ist als Nomen agentis (wohl habituell) zu beurteilen, vgl. gŕphi- in AVŚ 12.1.57 (Schindler 1972, 17: "Umfasserin", s. Barret: "in c grphir agrabhaṁ seems good"). Das Wort ist auch als HG eines Kompositums (phala-gráhi- "Frucht ansetzend" TS, KS, AB) belegt und stellt somit eine Bildungsparallele zu °grbhi- (pádgrbhi- Name eines Dämons in RV 10.49.5 neben durgŕphi- "schwer zu fassen" in RV 1.140.6) dar (AiGr. II 2, 34). Bei unserem Hapax grabhi- handelt es sich um eine Ablautform zu gŕphi-, vgl. WN °gráph- mit °gŕph- (Scarlata 1999, 113-117). AVŚ nŕphir ist wohl zu gŕphir zu emendieren.

Der Ausdruck agrabham ist im Sinne von "anpacken, in Angriff nehmen" zu verstehen.

Zu **d** vgl. *jyótiṣā bādhate támaḥ* "(Die Morgenröte) treibt mit dem Licht die Finsternis aus" (RV10.127.2c).

# 8.2.2 $\sim AV \hat{S} 5.13.2$

| yat te <sub>a</sub> podakam vişam | (8)  |
|-----------------------------------|------|
| tat ta āt tābhir agrabham         | (8)  |
| gŗbhṇāmi madhyam uttamam          | (8)  |
| utāvamam bhiyasā neśad ād u te    | (12) |

"Da dein Gift vom Wasser frei ist, habe ich das [Gift] ergriffen, das dir gehört, mit diesen. Ich ergreife das mittlere, oberste und unterste [Gift]. Dein [Gift] verschwindet sodann aus Furcht."

Ma unleserlich • yat] Ku JM RM V/126 Pa K, nā Mā — te apodakam] te 'podakam Ku V/126 Pa, te podakam JM RM Mā, te modaka K — viṣam ¹] Ku RM V/126 Mā, viṣam JM Pa K — ta āt tābhir] Ku RM V/126 Mā, ta ā{·}(→t tā)bhir JM, ta āt tābhir Pa, tat tābhir K — agrabham | ] agrabham | Ku JM RM V/126 Mā, a··· Pa, agrabham K — gṛbhnāmi] Ku RM V/126 Mā, gṛbhnāmi JM, ··· Pa, gṛhnāmi K — madhyam] Ku JM RM V/126 Mā K, ··m

Pa — uttamam '] Ku RM V/126 Mā, uttamam JM Pa, om. K — utāvamam] Ku JM RM V/126 Pa, uttāvamam Mā, utāvasam K — neśad] Ku RM V/126 Mā Pa, nesad JM K — ād] Or, āt K — te ||] Ku V/126 Mā Pa, te | JM RM K

#### AVŚ 5.13.2

vát te ápodakam visám tát ta etásv agrabham

gṛhṇāmi te madhyamám uttamám rásam utāvamám bhiyásā neśad ād u te ||

"What waterless poison is thine, that of thine have I seized in these; I seize thy midmost, thine upmost juice (rása); also may thy lowest then disappear for fright" (Whitney mit dem Kommentar: "Kāuç. (29.2) calls the verse grahaṇī".).

Bhatt. liest te 'podakam (a) ... gṛḥṇāmi (c); Upadhyaya: te 'podakam ... gṛḥṇāmi ... utācamam (d).

Zu a vgl. AVP 1.44.1 (s. auch den Kommentar zu 8.2.4ab). In AVP 1.96.4b erscheint sodaka- "wasserreich" (so Zehnder 1993, 168), Attribut zu ajagara- "Python, Gangesgavial" (?), das wohl eher als "mit Wasser verbunden, im Wasser lebend" aufzufassen ist. apa-udaka- hingegen bedeutet "abgewandt / fern vom Wasser", was wohl ursprünglich eine Eigenschaftsbezeichnung einer [Wüsten-] Schlangenart war (s. AVP 8.4.11a) und dann auf deren Gifteigenschaft übertragen wurde.

- b. Zu tābhiḥ s. "'These' in b is fem. (etasu); doubtless 'waters' is to be supplied" (Whitney z.St.).
- cd. Interessant ist die Anmerkung "Laut V. W. Karambelkar wurde "vergrabenes Gift" tief in den Körper des Opfers injiziert, "nicht vergrabenes Gift" nur oberflächlich und "anhaftendes Gift" ist gar nicht in den Körper eingedrungen, da die Schlange das Opfer nur berührte" (Karambelkar 1961, 45 apud Faller 2013, 78). Es scheint, daß der Ausdruck madhyam uttamam utävamam eine Umschreibung für khātám ákhātam utá saktám "Das Vergrabene, das Unvergrabene und das Angeheftete" (AVŚ 5.13.1c) ist.
- c. grbhnāmi (grhnāmi K, grhnāmi AVŚ) ist mit bh zwar in AVP selten bezeugt, aber die Form kommt gelegentlich vor (AVP 9.7.5a; 14.5.2a).
- d. Zu neśat s. Hoffmann 1967, 64f. An unserer Stelle ist nicht ausgeschlossen, daß neśat ein Konjunktiv ist (Whitney: "may ... disappear"), der analog zu naśat uminterpretiert wurde. Hypothetisch bleibt die Auffassung, bhiyasā neśad als bhiyasā-aneśad zu lesen, wobei aneśat allerdings den einzigen Beleg darstellen würde.

# ab nur AVP • cde ~ AVŚ 5.13.4bcd

(8) balena te balam hanmi (8)\*tan,,vā hanmi te <sup>†</sup>tanūm |

| vișeņa hanmi te vișam      | (8) |
|----------------------------|-----|
| ahe *mṛṣīṣṭhā mā *jīvīḥ    | (8) |
| pratyag abhy etu tvā viṣam | (8) |

"Mit der Kraft schlage ich deine Kraft, mit dem Körper schlage ich deinen Körper. Mit dem Gift schlage ich dein Gift. Du, Schlange, mögest sterben. Du sollst nicht leben. Zurück zu dir soll das Gift gehen."

Ma unleserlich • balena] JM RM V/126 Mā Pa K, bal(+e)na Ku — balam] Ku JM RM V/126 Pa K, ba[[folio]]balam Mā — hanmi | Ku RM V/126 Mā, hanmi JM Pa, harmi K — \*tanvā] tanmā Ku V/126 Mā [Ma] Pa, {·}(→ta)nmā JM, tanma RM, tarmā K — hanmi] Ku JM RM V/126 Pa, hami Mā, sanmi K — tanūm | tanum | Ku V/126 Mā Pa, tanu | JM, tanuḥ | RM, tamnū | K [[Bhatt. tanūm]] — visena] Or, ṛsena K — hanmi] Or, harmi K visam 1 Ku RM V/126, visam JM Mā K, visamm Pa — \*mṛṣīsthā] muristā Or, maristā K — \*jīvīh '] jīvīt ' Ku RM Mā, jīvī 'V/126, jīvīt JM Pa, jīvī K — pratyag] Ku RM V/126 Mā K, pratyag e JM, pra{·}tyag Pa — abhy etu] Or, arbhetu K — visam || ] visam || Or, visam |

## AVŚ 5.13.4

cáksusā te cáksur hanmi viséna hanmi te visám áhe mriyásva mấ jīvīh pratyág abhy ètu tvā visám ||

8.2 Gift- und Giftschlangenvernichtung

"With sight I smite thy sight; with poison I smite thy poison; die, O snake, do not live; let thy poison go back against thee" (Whitney mit dem Kommentar: "All the mss. [including SPP's] read áhes at beginning of c, but our edition makes the necessary emendation to áhe.").

Bhatt. liest \*tanvā ... tanum (b) ... muristā ... jīvīt (d); Upadhyaya: tanvā ... tanum ... muristā ... jīvīt.

- b. \* $tanv\bar{a}$ . Sicher so, weil v und m in Or häufig vertauscht geschrieben sind (Witzel 1985b, 282, 284; Zehnder 1993, 10; Zehnder 1999, 15; Lubotsky 2002, 10). tarmā (K) deutet auf eine Verwechselung für tanmā. Das Aksara ma ist auch in K mit va häufig vertauscht. Zu tanūm (Bhatt. liest tanūm statt tamnū in K) s. auch AVP 20.2.1d. Der Pāda läßt sich syntaktisch mit RV 10.10.11d = AVŚ 18.1.12d = AVP 18.58.2d (tanvà me tanvàm sám pipṛgdhi) vergleichen.
- c. Hoffmann 1967, 72 (zu AVŚ 5.13.4c): "Schlange, stirb, lebe nicht". Die emendierte Form \*mṛṣīṣthās ist nicht sicher. Man kann, von muristā (Or) und maristā (K) ausgehend, vermuten, daß mur- bzw. mar- mit der Wurzel mr "sterben" (AVŚ: mriyá-) zu tun hat. Das letzte Aksara stā, das sowohl Or als auch K vertreten, geht wahrscheinlich auf \*sthā zurück, weil die Schreibung st für sth nicht nur in Or, sondern auch in K häufig anzutreffen ist. Das mittlere Aksara ri scheint eine Verschreibung für \*rsī zu sein, woraus sich ergibt, daß in Or \*mursī-, in K \*marṣī- zu vermuten ist. Somit könnte ein Archetypus der Paippalāda-Handschrif-

ten \*mṛṣīṣṭhās hergestellt werden. Als Alternative kommt mṛṭhās (2.Sg.Aor.Med.) oder gar mṛṣṭhās (s-Aorist, eine identische Form von der Wurzel mṛṣ "vergessen") in Betracht, aber die beiden Formen bieten nicht nur einen metrischen Nachteil, weil sie zweisilbig sind, sondern auch einen ungünstigen Belegstand, denn mṛṭhās kommt nur mit mā, "nicht" vor (AVP 9.14.7f; 16.5.3d) und mṛṣṭhās für die Wurzel mr "sterben" ist nicht bezeugt.

\*jīvīh ist zwingend, weil jīvīt bezüglich ahe "du Schlange" eine ungrammatische Form ist.

## 8.2.4 $\sim AV \pm 5.13.6$

| asitasya taimātasya                | (8) |
|------------------------------------|-----|
| babhror apodakasya ca              | (8) |
| sātrāsāhas <sub>i</sub> ya manyor  | (8) |
| jyām ugrasyeva dhanvano            | (8) |
| vi muñcāmi <sup>+</sup> rathām iva | (8) |

"Der allesamt überwältigenden, gewaltigen Erregung der schwarzen [Schlange], der Taimāta-Schlange, der braunen [Schlange] und der [Schlange], die vom Wasser abgewandt ist; [diese Erregung] mache ich los wie die Streitwagen, als würde man die Sehne vom Bogen [losmachen]."

Ma unleserlich • asitasya] Ku RM Mā Pa K, asitasya V/126, asitasye JM — taimātasya '] Ku RM V/126, taimātasya Mā Pa, (+tai)mātasya JM, tayimātasya K — apodakasya] Ku RM V/126 Mā Pa, apo{·}da{·}kasya JM, upodakasya K — sātrāsāhasya Ku RM V/126 Mā Pa, mātrāsāhasya JM, mātrāhastasya K — manyor 'jyām'] manyor jyām K, manyo ' jyām Ku Mā, manyo jyām JM RM Pa, mano(→nyo) jyām V/126 — ugrasyeva] Or, ugrasyava K — dhanvano <sup>1</sup>] Ku RM V/126 Mā, dhanvano JM Pa, dhanyano K — <sup>+</sup>rathām iva] rathāṇ iva || Or, rathāṃ iva | K

#### AVŚ 5.13.6

asitásva taimātásva babhrór ápodakasya ca | sātrāsāhásyāhám manyór áva jyām iva dhánvano ví muñcāmi ráthām iva || "Of the Timātan (?) black serpent, of the brown, and of the waterless, of the altogether powerful (?), I relax the fury, as the bow-string of a bow; I release as it were chariots" (Whitney).

Bhatt. liest ... rathām iva (e); Upadhyaya: rathān iva.

ab = AVP 1.44.1ab: Die ganze Strophe lautet asitasya taimātasya babhror apodakasya ca | sarvā visasya dhāmāny udnevāgnim avīvare || "Der Asita-Schlange, der Taimāta-Schlange, der braunen (Schlange) und der wasserlosen (Schlange): alle Stätten des Giftes habe ich abgewehrt, wie Feuer mit Wasser"

(Zehnder 1993, 77). Zehnder schreibt zu apodaka-: "Angesichts von sa-udaka-Wasserschlange' (AVP 1.96.04b) könnte man "Landschlange" annehmen; die Vermutung ,wasserlos' = ,giftlos' scheidet wohl aus inhaltlichen Gründen aus."

8.2 Gift- und Giftschlangenvernichtung

- a. taimātá- scheint ursprünglich ein Adjektiv zu sein. Man lese AVP 9.17.5a: visam sa pibati taimātam "dieser trinkt das Taimāta-Gift" und 11.10.3c: tṛṣṭam visam iva taimātam "scharf wie das Taimāta-Gift". Falls das Wort als eine Vrddhi-Ableitung aufzufassen ist, liegt hier vielleicht \*timāt- zugrunde. \*timāt- könnte dann mit der babylonischen Göttin Tiamat in Verbindung gebracht werden. Falls AVP 4.21.1ab (khananti tvā taimātā dāsā arasabāhavah "Dich graben die Taimātas aus, die barbarisch sind, deren Arme kraftlos sind") richtig überliefert ist, handelt es sich bei taimātá- nicht um eine Schlangenart.
- cd. sātrāsāhasya manyoh ... ugrasya scheint ein Zeugma für \*sātrāsāham manyum ... ugram zu sein, wohl beeinflußt von Pāda a und b (zu sātrāsāha- s. Kim 2010, 236). Man lese AVŚ 6.42.1ab: áva jyām iva dhánvano manyúm tanomi te hrdáh "Wie die Sehne vom Bogen spanne ich die Wut vom Herzen aus" (= AVP 19.8.10ab: ava įvām iva dhanvano <sup>+</sup>manyum tanomi te hṛdaḥ) und 2b: áva manyúṃ tanomi te "Ich spanne deine Erregung ab" (~ AVP 19.8.11a: vi te manyum nayāmasi "Ich führe deine Erregung fort"). Eine vergleichbare Situation ist auch in AVP 4.21.3ab: ava jyām iva dhanvanah śusmam tirāmi te \*visa "Wie die Sehne vom Bogen dränge ich deine ungestüme Wucht ab, du Gift!" zu lesen. Als Attribut zu manyoh ist ugrasva zu bestimmen (RV 1.37.7b; AVP 1.9.1d = AVŚ 1.10.1d).
- e. Zu vi muñcāmi <sup>+</sup>rathām iva s. RV 10.138.3a: ví sū́ryo mádhye amucad rátham "Sūrya spannte in der Mitte [des Himmels] den Streitwagen aus".

## 8.2.5 $\sim AV \hat{S} 5.13.5$

| kailāta pṛśna upatṛṇya babhrav                    | (11) |
|---------------------------------------------------|------|
| ā me syņutā <sub>a</sub> sitā <sup>+</sup> alīkāḥ | (11) |
| mā nah sakh <sub>i</sub> yuh kāmam api sthāta-    | (11) |
| *- <sub>ā</sub> śrāvayanto *nimiṣe ramadhvam      | (11) |

"Du Kailāta-Schlange, du gefleckte Schlange, du im Gras lauernde Schlange, du braune Schlange! Hört auf mich, ihr bösen schwarzen Schlangen! Wagt euch nicht an die Gier [auf Essen] unseres Verbündeten heran! Macht [diese Gier] bekannt! Kommt zur Ruhe, damit [unser Verbündeter seine] Augen schließt!"

Ma unleserlich • kailāta] Ku JM RM, kailāta V/126 Mā, kai{valya} lata Pa, kailāt K pṛśna] Or, pṛṣṇir K — upatṛṇya] Or [[Bhatt. upatṛṇa Mā]], upatarṇi K — babhrav + ā me] babhrav ā me Ku V/126, babhrav ā me JM RM Mā Pa, babhūv ā me K — śrnutāsitā †alīkāh |] sṛṇutāsitā alikāh | Ku [Ma] Pa, sṛṇutāsitā alikāh || JM RM, sṛṇutāsitā alikāh | V/126, śrnutāsitā aļikāḥ | Mā, śunutāsitalīkā | K — naḥ sakhyuḥ] Ku JM RM V/126 Pa, nah sakhyu  $M\bar{a}$ ,  $na\dot{s}$  caksus K [[note:  $^{o}s$   $k^{o}$ ] — api \* $sth\bar{a}t\bar{a}$ ' $\dot{s}r\bar{a}vayanto$ ] apisthādā'srāvayāddho Ku V/126, api stāddāsrāvayāddho JM, api stāddā'srāvayā $\{\cdot\}$ ddho RM, api ṣṭādā'śrāvayoddho Mā, [api ṣṭādā° Ma,] api ṣṭādāśrāvayāddho Pa, apṛ ṣṭhātāśyāvayādvau K — \*nimiṣe] vīrṣe Or, varṣe K — ramadhvam || ramadhvam || Ku JM RM V/126 Mā, ra[[line]]ramadhvam || Pa, ramadhvam || K

#### AV\$ 5.13.5

káirāta pýśna úpatŗņya bábhra ấ me śŗņutásitā álīkāḥ | mấ me sákhyuḥ stāmấnam ápi ṣṭhātāśrāváyanto ní viṣé ramadhvam ||

"O Kirātan, O spotted one, O grass-haunter (?), O brown one! listen ye to me, O black serpents, offensive ones! stand ye not upon the track (? stāmán) of my comrade; calling out (ā-crāvay), rest quiet in poison" (Whitney).

Bhatt. liest  $al\bar{\imath}k\bar{a}h^+$  (b) ...  $sth\bar{a}d\bar{a}$   $\acute{s}r\bar{a}vay\bar{a}ddho$   $v\bar{\imath}rse$  (cd); Upadhyaya:  $al\bar{\imath}k\bar{a}h^-$  ...  $sth\bar{a}d$   $\bar{a}$   $\acute{s}r\bar{a}vay\bar{a}ddho$   $v\bar{\imath}rse$  rabhadhvam.

Bhatt. App.: " $dra. < \dot{s}r\bar{a}vay\bar{a}dvo^+$ ?". Bhatt. gibt " $ka~m\bar{a}.~upat_rna~...$ " an.

- a. Die Paippalāda-Tradition hat die Lautung  $l\bar{a}$  in  $kail\bar{a}t(a)$ -, während die Śaunakīya-Schule  $r\bar{a}$  hat. Bei  $kail\bar{a}ta$  handelt es sich wahrscheinlich um eine Lautvariante von  $kair\bar{a}ta$ -, vgl. z.B.  $kail\bar{a}ta$ ° (ŚB) mit  $kair\bar{a}ta$ ° (PvB). In dieser Hinsicht ist AVŚ 10.4.14 interessant:  $kair\bar{a}tik\dot{a}$   $kum\bar{a}rik\dot{a}$   $sak\dot{a}$   $kh\dot{a}nati$   $bheṣaj\dot{a}m$  |  $hirany\dot{a}y\bar{a}bhir$  | abhribhir |  $gir\bar{a}m$  | upa | sandam | upa | upa
- c.  $sth\bar{a}ta$  nach K und AVŚ. Die Or-Lieferung hat  $sth\bar{a}d(d)a$ -. Der Konsonant d in Or tritt häufig für t zwischen Vokalen ein, s. Witzel 1985a, 260.
- d. \*-āśrāvayanto (So emendiert nach AVŚ). Der Fehler -ddho (Or) bzw. -dvau (K) für -nto scheint bereits in der Phase des Paippalāda-Archetypus geschehen zu sein.

\*nimiṣe: Da der Pāda d in Or eine Silbe weniger hat, ist emfehlenswert, ni aus AVŚ in Or zu ergänzen. Es ist aber bemerkenswert, daß die Konstruktion ram + ni + Lok. im RV nur mit den Kausativformen der Wurzel vorkommt. Im AV finden sich zwar zweimal Formen ohne Kausativ, aber diese beiden Formen sind zweifelhaft. Die eine erscheint an unserer Stelle und die andere in AVŚ 14.2.5b: ny àśvinā hṛtsú kāmā araṃsata "[our] desires have rested in [your] hearts, O Açvins" (Whitney z.St.), dessen Parallele, RV 10.40.12b, aber ayaṃsata statt araṃsata hat, wobei araṃsata hier kaum sinnvoll ist ("[eure] Wünsche kamen in die Herzen"?). Ähnliches gilt für AVŚ 5.13.5d: ni viṣé ramadhvam "rest quiet in poison" (?). Hier bemerkt Whitney: "A number of [our] mss. (P.M.H.I.O.) [and five of SPP's] read

miṣé for viṣé in d (and nimiṣe "at a wink" would be an acceptable emendation)". Wenn man Whitneys Anmerkung zugrundelegt, so bietet nimiṣe im Pāda d eine auch in AVP gut annehmenbare Emendation. Zu dieser Emendation leistet RV 1.72.5d (~ AVP 20.12.5d) vielleicht seinen Beitrag: sákhā sákhyur nimiṣi rákṣa-māṇāḥ "als ein Freund wachend, während der Freund die Augen schloß" (AVP: sakhet sakhyur nimiṣi †rakṣamāṇāḥ). Die Wendung sákhyur nimiṣ- ist also für die Paippalādins wohl bekannt. Für unsere Stelle ist jedoch mit "unserem Verbündeten" ein Tier gemeint, das für die Schlangen ein Feind ist, also etwa Mungo oder Pfau. Im Pāda b wird zuerst eine Warnung signalisiert (ā me śṛnuta "Hört auf mich!"). In Pāda c und d wird diese Warnung konkretisiert: Die angesprochenen Schlangen sollen die Gier (auf Fressen) des Schlangenfeindes bloß nicht erwecken, sie unter ihnen bekannt machen. Sie sollen zur Ruhe kommen, damit ihr Feind [weiter] schläft.

# **8.2.6** ~ AVŚ 5.13.7

| †āliki ca vili pitā      | ( ) |
|--------------------------|-----|
| yas te mātā ca†          | ( ) |
| vidma te viśvato bandhum | (8) |
| arasa kiṃ kariṣyasi      | (8) |

"†āliki ca vili pitā yas te mātā ca† Wir kennen deine Verwandtschaft von allen Seiten. Du Wirkungsloser, was wirst du tun?"

Ma unleserlich • †āliki ca] āliki ca Or, ālakā ca K — vili] Ku RM V/126 Mā Pa, vila JM, vyacalu K — pitā ¹] Ku JM RM, pitā V/126 Mā Pa, ptvā K — yas te] Ku V/126 Mā Pa K, {\cdot \} yas te JM RM — mātā ca† |] mātā ca | Ku JM RM Mā Pa, mā<\cdot \> ca | V/126, mātā ca K — visvato Or, vidvato K — bandhum ¹] Ku RM V/126 Mā, bandhum Pa, bandhumm JM, baddhato bandhuss K — arasa] Ku RM V/126 Mā Pa, arasaḥ JM, arasaḥ K — kariṣyasi ||] JM RM V/126 Mā, kariṣya{ti}si || Ku, ka{\cdot \} riṣyasi || Pa, kariṣyasi || K

#### AVŚ 5.13.7

áligī ca viligī ca pitā ca mātā ca | vidmā vaḥ sarvāto bāndhv ārasāḥ kiṃ kariṣyatha || "Both áligī and viligī, both father and mother — we know your connection (bāndhu) completely; sapless ones, what will ye do?" (Whitney).

ab. †āliki ca vili pitā yas te mātā ca† (So nach Bhattacharyas Ausgabe, allderdings ohne †). Die Pādas a und b sind sicher korrupt (vili pitā) und ungrammatisch (yas te mātā). Darüberhinaus fehlen im Pāda b drei Silben (im AVŚ zwei Silben). Daher läßt sich folgende Lösung vorschlagen: Es ist wahrscheinlich, daß āliki und viliki im AVP zu ālikī und vilikī zu korrigieren sind, weil hier zum einem Vokative schlecht passen (AVŚ: áligī ca viligī ca) und zum anderen Verschreibungen -i für -

ī sowohl in Or als auch in K nicht selten vorkommen. Im Archetypus der Paippalāda-Samhitā scheint weiterhin am Ende des Pāda a °kī ca (AVŚ: viligī ca) verloren gegangen zu sein (wohl Haplologie zu ālikī ca), wofür pitā aus Pāda b in a vorgerückt wurde (aber K: vyacalu ptvā, was vili[kī] ca pitā zu interpretieren ist). Im Pāda b wurde die koordinierende Partikel ca hinter pitā getilgt (aber AVŚ: pitā ca). Der Rest (yas te mātā ca) blieb in der Paippalāda-Śākhā erhalten, während yas te in der Śaunakīya-Śākhā verloren ging. Somit läßt sich die erste Strophe des Archetypus der Paippalāda-Samhitā rekonstruieren: ālikī ca vilikī ca 1 pitā ca yas te mātā ca (eigentlich: ālikī ca vilikī ca pitā ca yas te mātā ca [vā te]) "Ālikī und Vilikī, dein Vater, wer er auch sein mag, und deine Mutter(, wer sie auch sein mag)"; zur Konstruktion vgl. AVP 8.10.4ab: yā te mātā yas te pitā bhrātaro ye ca te svāh. Die zwei Wörter ālikī und vilikī (AVŚ: áligī ca víligī ca), die völlig im dunkeln sind (Whitney z.St.: ,,the wholly obscure words"), sind vielleicht als \*ālikhī und \*vilikhī aufzufassen (Nom.Sg. eines -in-Stammes), wofür man in HirGŚ 2.3.7 den Ansatz findet. Dort ist nämlich eine Beschwörungsformel erwähnt, die gegen die bösen, krankheitsbringenden Geister gerichtet ist: ālikhan vilikhann animiṣan kiṃvadanta upaśrutih | svāhā | ,,Ālikhant, Vilikhant, Animişant, Kimvadanta, Upaśruti — [Verschwindet von hier,] Svāhā!" (Vgl. auch JaiGS 1.8: ālikhan vilikhann animisan kimvadanta upaśrutir aryamnah kumbhī śatruh pātrapānir nipunahantrīmukhah sarsapāruno našyatād itah svāheti und PārGS 1.16.23: ālikhann animisah kimvadanta upaśrutir haryakṣah kumbhī śatruḥ pātrapānir nṛmāṇir hantrīmukhaḥ sarsapāruņas cyavano nasyatād itah svāheti ||). Die beiden Namen der Dämonen ālikhant- und vilikhant-, die bestimmte Hautkrankheiten herbeibringen, sind morphologisch durchsichtig, also von  $lekh + \dot{a}$  "anritzen" und lekh + vi "aufritzen". Die beiden Wörter ālikhant- und vilikhant- machen wahrscheinlich, daß es sich bei \*ālikhin- und \*vilikhin- im Atharvaveda um bestimmte Schlangenarten handelt, die der Haut eine Wunde zufügen, die durch ein "Anritzen" und ein "Aufritzen" der Schlangen entsteht. Falls diese Erklärung richtig ist, liegt bereits dem Uratharvaveda ein Fehler zugrunde.

## 8.2.7 ~ AVŚ 5.13.8

| urugūlāyā duhitā                               | (8) |
|------------------------------------------------|-----|
| jātā dās <sub>ī</sub> y asikn <sub>i</sub> yāḥ | (8) |
| <sup>+</sup> pratankam <sup>+</sup> dadruṣī    | ( ) |
| nu sāhīn <sup>†</sup> arasām akaḥ              | (8) |

"Die Tochter der Urugūlā, die als eine Dāsa-Frau des schwarzen [Clans (?)] Geborene, die schleichend Bohrende; diese hat jetzt die Schlangen unschädlich gemacht."

Ma unleserlich • urugūlāyā] urgūlāyā Ku JM RM Mā, urgrulāyā V/126, urgrūlāyā Pa, udakūlāyā K — duhitā '] JM RM V/126 Mā, duhitā Ku Pa, duhi K — jātā] Ku JM RM

V/126 Pa K, jā {m} tā Mā — dāsy] Or, jāśv K — asiknyāḥ || Ku JM Mā Pa, asiknyāḥ || RM, a {sa} siknyāḥ || V/126, aśaghnyā K [[Bhatt. aśadhnyā]] — †pratankam †dadruṣī || pratamkan dadṛṣī || Ku, pratamkam dadṛṣī || Ma, pratamkam dadṛṣī || RM, pratamkam dadṛṣī || V/126, pratamkam dadṛṣī Mā, pratamgar tadruhaśī K — nu sāhīn] Ku RM V/126 Mā [Ma], nu ṣāhīn JM K, nu yāhīn Pa — †arasām akaḥ || ] arasāṃ akaḥ || Ku JM RM [Ma] Pa, ara {·} (→sā)ṃ V/126, arajāṃ akaḥ || Mā, arasām akaḥ K [[note: °ḥ k°]]

## AVŚ 5.13.8

urugū́lāyā duhitā jātā dāsy ásiknyā | pratánkam dadrúṣīṇām sárvāsām arasám viṣám || "Daughter of the broad-knobbed one (?), born of the black barbarian (f.) — of all them (f.) that have pierced defiantly (?) the poison [is] sapless" (Whitney mit dem Kommentar: "... and implies for **b** emendation to dāsyā ásiknyāħ.").

Bhatt. liest pratankam dadruṣī (c) ... <sup>+</sup>arasām akaḥ (d); Upadhyaya: pratankam dadruṣī ... arasān akaḥ ||.

a. Das Hapax  $urug\bar{u}l\bar{a}$ - hat keine Etymologie. Whitneys Wiedergabe "the broad-knobbed" basiert auf "a relationship of  $-g\bar{u}la$  to guda and gola" (Whitney z.St.), was plausibel erscheint. Die erst im klass. Sanskrit belegten Wörter guda- und gola-, die nicht indogermanisch sind, heißen genaugenommen "Kugel, Ball". Diese Anschlußmöglichkeit macht wahrscheinlich, daß mit  $urug\bar{u}l\bar{a}$ - "eine mit breiter Kugel[, wenn sie sich einrollt]" (?), also  $\dot{s}v\bar{a}vidh$ - (f.) "Weißschwanzstachelschwein" in der nächsten Strophe gemeint ist (aber wieso "die Tochter"?).

b. dāsy asiknyāh "die Dāsa-Frau des schwarzen [Clans]", vgl. RV 7.5.3a (ásitazu víś-).

c. Zwei Silben fehlen (\* $dadrus\bar{n}_a\bar{a}m$ ?). Die Perfekt-Form  $^+dadrus\bar{\imath}$  gehört wahrscheinlich zur Wurzel  $dar^{(i)}$  "zerspalten, zersprengen", nicht zu  $dr\bar{a}$  "laufen, eilen", s. Kümmel 2000, 230f. Da aber die Wurzel  $dar^{(i)}$  gelegentlich "bohren" heißt wie in udara- $d\bar{a}r\acute{a}$ - "Kolik" (AVŚ) < "den Unterleib bohrend" und  $\acute{a}d\bar{a}ras_{\it pt}$ - "einer, der nicht zum Bohren eilt" (AVŚ), könnte hier auch eine solche Bedeutung vorliegen (idg. \*der- "durchbrechen"?). Zu adv. pratankam "schleichend" s. Kim 2010, 71.

## **8.2.8** ~ AVŚ 5.13.9

| karnā ś <sub>u</sub> vāvid abravīd | (8) |
|------------------------------------|-----|
| girer avacarantikā                 | (8) |
| yāḥ kāś cemāḥ khanitrimās          | (8) |
| tāsām arasatamaṃ viṣam             | (9) |

"Das langohrige Weißschwanzstachelschwein, das vom Gebirge herunterkam, sprach: 'Die, welche auch immer, durch Graben auffindbar sind, deren Gift ist ganz wirkungslos".

karṇā] karṇṇā Ku RM V/126 Mā Pa, kaṇṇā JM, kaṇvā K — abravīd ¹] Ku RM, abravīd JM V/126 Mā Ma Pa, avravīd K — girer] Ku JM RM Mā Ma Pa, giter V/126, gired K — avacarantikā |] Ku JM V/126 Mā Ma Pa, avacarantikā || RM, avacarantikā K — yāḥ] Or K [[note: ʰh kʰ]] — kāś cemāḥ] Ku V/126 Mā, kāś yemāḥ JM Pa, kāś yemā(+ḥ) RM, kā··· Ma, kāś yemā K — khanitrimās ¹] Ku RM Mā, khanatrimās ¹ V/126, khanitrimās JM Pa, ··trimās Ma, khanitramās K — arasatamaṃ viṣam || Or, aramatamaṃ viṣaṃ | K

#### AVŚ 5.13.9

karṇā śvāvít tád abravīd girér avacarantikā | yāḥ kāś cemāḥ khanitrímās tāsām arasátamaṃ viṣám ||

"The eared hedgehog said this, coming down from the mountain: whichsoever of these (f.) are produced by digging, of them the poison is most sapless" (Whitney mit Verweis auf RV 1.191.16).

Bhatt. liest karnā (a); Upadhyaya: karnā.

Die Strophe 8 ist eine Variation von RV 1.191.16: kuṣumbhakás tád abravīd giréḥ pravartamānakáḥ | vṛścikasyārasám viṣám arasám vṛścika te viṣám || "Kuṣumbhaka sprach also, da er vom Gebirge ausging: "Kraftlos ist das Gift des Skorpions, kraftlos ist dein Gift, du Skorpion" (Geldner).

- **a**. śvāvidh- "Weißschwanzstachelschwein" (*Hystrix indica*) zeichnet sich durch seine Ohren (*karṇá*-) aus, die eigentlich eine lange Nackenmähne sind. Interessanterweise steht im RV *kuṣumbhakás* für *karṇā śvāvid* im AV. *kuṣumbhaká* heißt ein Giftinsekt (eine Skorpionart?), das ein Giftbläschen (*kuṣúmbha*-) trägt, s. Kim 2012, 204f.
- c. Zu khanitrima- "durch Graben auffindbar" vgl. Zehnder 1999, 153f.: "durch Graben zum Vorschein gekommen" mit dem Kommentar zu dieser Stelle ("sind wohl die Schlangen gemeint"). Da aber die Namen der Schlange in der Regel maskulin sind, ist der Ausdruck  $y\bar{a}h \dots t\bar{a}s\bar{a}m \dots$  (f.) auffällig. Man kann hier nur raten, was durch  $y\bar{a}h \dots t\bar{a}s\bar{a}m \dots$  bezeichnet wird.

d hat eine Silbe zu viel (wie d in AVŚ).

## **8.2.9** $\sim \text{AV} \pm 5.13.10$

tābuvaṃ na tābuvaṃ (7)
na ghed asi tvaṃ tābuvam | (8)
tābuvenārasam visam || (8)

"Tābuva [oder] nicht Tābuva. Sicher bist du nicht Tābuva. Durch Tābuva [ist] das Gift wirkungslos."

tābuvaṃ] Ku JM RM Ma Pa, tābūvaṃ V/126, tābu{·}vaṃ Mā, tāvucaṃ K — tābuvaṃ ˈ] Ku RM Mā, tābuvaṃ JM V/126 Pa, tābuva· Ma, tāvucaṃ K — ghed] Or, her K — tvaṃ] Or, ktaṃ K — tābuvaṃ |] tābuvaṃ | Ku JM V/126 Mā Pa, tābuvaṃ || RM, om. K — tābuvenārasaṃ visaṃ ||] tābuvenārasam visaṃ || Or, tāvucenārasam visaṃ K

#### AV\$ 5.13.10

tābúvaṃ ná tābúvaṃ ná ghét tvám asi tābúvam | tābúvenārasáṃ viṣám ||

" $T\bar{a}b\acute{u}va$ , not  $t\bar{a}b\acute{u}va$ ; verily thou art not  $t\bar{a}b\acute{u}va$ ; by  $t\bar{a}b\acute{u}va$  [is] the poison sapless" (Whitney mit dem Kommentar: "according to Kāuç (29.13), one sips water from a gourd.").

Ghosh 2004 hält  $t\bar{a}b\dot{u}va$ - für eine Art des Flaschenkürbisses. Der Flaschenkürbis sei aufgrund von "the association of snake" (221) zum Ausdruck gebracht. Das sei vor allem bei  $\dot{a}l\bar{a}bu$ - (n.) "fruit of bottle-gourd" und  $al\dot{a}bu$ - (f.) "bottle-gourd" (AV) der Fall (a- in  $al\bar{a}bu$ - sei ein Überbleibsel des Proto-Munda-Präfixes \*(k)a-, und l- in \* $l\bar{a}bu$ - sei eine vertauschte Form mit t- in der Austric Language) (222ff.). Wie diese beiden Wörter sei auch  $t\bar{a}b\dot{u}va$ - "one of the most important and certain of the Austric loans in Old Indo-Aryan" (229).

Abgesehen von seiner Erklärung über die Etymologie von *tābúva*- (zu *tastúva*- gibt er keine Erklärung) scheint klar zu sein, daß es sich bei *tābúva*- um den Flaschenkürbis handelt. (Nach Faller 2013, 83 sind *tābúva*- und *tastúva*- (Strophe 10) zwei Gegengifte) Der Flaschenkürbis ist für seine medizinischen Wirkungen bekannt. Schon Pedanios Dioskurides (1. Jhd.) hat den Flaschenkürbis gegen Ödeme, Eiterbeulen, Gicht und Fieber eingesetzt (Diosk. II 161)<sup>47</sup>. Seit jüngster Zeit ist häufig zu lesen, daß das Kürbiskernöl vielfach als ein naturheilkundliches Mittel gegen Bandwürmer eingesetzt wird. Das Öl soll eine Substanz besitzen, die in der Lage ist, Bandwürmer zu lähmen, sodaß sich die Parasiten nicht mehr an der Darmwand festhalten und somit ausgeschieden werden.

a fehlt eine Silbe (genauso a in AVS).

<sup>&</sup>lt;sup>47</sup> Des Pedanios Dioskurides aus Anazarbos Arzneimittellehre in fünf Büchern. Übersetzt und mit Erläuterungen versehen von Julius Berendes, Stuttgart (Enke) 1902, 572 S. [Neudruck Vaduz / Liechtenstein 1987]. Über ähnliche medizinisch wirkende Kräfte des Flaschenkürbisses berichtet auch Plinius der Jüngere (C. Plinii Secundi Naturalis Historiae libri XXXVII – Naturkunde, lateinisch deutsch, hrsg. und übers. von Roderich König, Buch XIX: Botanik: Gartenpflanzen; in Zusammenarbeit mit Joachim Hopp, Karl Bayer und Wolfgang Glöckner, Zürich – Düsseldorf (Artemis & Winkler) 1996, 242 S.).

## **8.2.10** $\sim \text{AV} \pm 5.13.11$

| tastuvaṃ na tastuvaṃ      | (7) |
|---------------------------|-----|
| na ghed asi tvaṃ tastuvam | (8) |
| tastuvenārasaṃ viṣam      | (8) |

"Tastuva [oder] nicht Tastuva. Sicher bist du nicht Tastuva. Durch Tastuva [ist] das Gift wirkungslos."

tastuvam | Ku RM V/126 Mā Pa K, tastavam JM — na tastuvam | Ku RM V/126 Mā, na tastavam JM, na tastuvam Pa, om. K — ghed asi | Ku JM RM V/126 Mā Pa, ··si Ma, harisi K — tvam | Ku JM RM V/126 Mā Pa, tvam Ma, ktam K — tastuvam | Jastuvam | JM V/126 Pa, tastuvam || RM Mā, tastuvam | Ma, tustuvam K [[Bar. Bhatt. trastuvam]] — tastuvenārasam viṣam || Jastuvenārasam viṣam || JM, tastuvenārasam viṣam || JM, tastuvenārasam visam Z K

## AV\$ 5.13.11

tastúvam ná tastúvam ná ghét tvám asi tastúvam | tastúvenārasám viṣám ||

"Tastúva, not tastúva; verily thou art not tastúva; by tastúva [is] the poison sapless" (Whitney mit dem Kommentar: "the word in our mss. might be equally read tasrúva [SPP. reports this reading]. With this verse, according to Kāuç. (29.14), one 'binds the mavel'".

a fehlt eine Silbe (genauso a in AVŚ).

# 8.2.11 ad nur AVP • $b = AVS 4.4.3d • c \sim AVS 8.2.6c$

| <sup>+</sup> arasaṃ te <sub>a</sub> he viṣam |   | (8)  |
|----------------------------------------------|---|------|
| iyam kṛṇotuv oṣadhiḥ                         |   | (8)  |
| trāyamānā sahamānā sahasvatī                 |   | (12) |
| sahātā id gor aśvāt puruṣād viṣam    2       | , | (12) |

"Diese Heilpflanze soll dein Gift, du Schlange, wirkungslos machen. Die behütende, überwältigende, sieggewohnte [Heilpflanze] wird das Gift vom Rind, vom Pferd, vom Menschen siegreich entfernen."

†arasaṃ] arṣan Ku V/126 Mā Ma, arasat JM, arṣan RM Pa, rasaṃ K — ahe viṣam ˈ] he viṣam ˈ Ku V/126 Mā, he dviṣam JM, he diṣam ˈ RM, he vi {m} ṣam Pa, he ·· Ma, he viṣam K — iyaṃ] Ku JM RM V/126 Mā Pa K, ·· Ma — kṛṇotv oṣadhiḥ |] Ku V/126 Mā Pa, kṛṇotv oḍhiḥ | JM, kṛṇotv oṣadhiḥ || RM, ··tv oṣadhiḥ | Ma, kṛṇotv oṣadhiḥ K — trāyamāṇā sahamānā] Or, trāyamāṇāṃ sahamānāṃ K — sahasvatī ˈ] JM RM, sarasvatī ˈ Ku V/126 Mā, sahasvatī Ma Pa K — sahātā id] Ku JM RM V/126 Mā, sahātrā id Ma Pa, sahātāyad K — gor aśvāt] Ku JM RM Mā Ma Pa K, gor a{·}śvāt V/126 — purusād viṣam] puruṣād

Bhatt. liest <sup>+</sup>arasam te (')he (a); Upadhyaya: arasam te (')he. Bhatt.App.: "ka u. arsam".

b = AVP 4.5.4e = AVS 4.4.3d.

 $\mathbf{c} \sim \text{AV} \pm 8.2.6 \text{c}$ :  $tr\bar{a}yam\bar{a}n\dot{a}m$   $s\dot{a}ham\bar{a}n\bar{a}m$   $s\dot{a}hasvat\bar{i}m$ . AV  $\pm 8.2.6$  bezieht sich auf die Pflanze namens  $nagh\bar{a}ris\dot{a}$ -, die nach dem indischen Kommentator als  $p\bar{a}th\bar{a}$  (Clypea hernandifolia) angesehen wird, s. Griffiths 2009, 372 ( $p\bar{a}t\bar{a}$ -). Zu  $tr\bar{a}yam\bar{a}n\bar{a}$  s. auch AVP 15.16.3a.

Zu **d** vgl. AVP 9.9.2cd: *yava id yāvayād gor aśvāt puruṣād viṣam* "Gerste wird das Gift vom Rind, vom Pferd [und] vom Menschen fernhalten." Die Kadenz verlangt eine Lesung *pūruṣād*.

# 8.3 Zum Schutz gegen die bösen Dinge mit der Salbe (āñjana-)

KauśS 58.8 zitiert "ehi jīvam" (AVŚ 4.9.1, AVP fehlt) ity āñjanamaṇim badhnāti: "with the binding on of an ointment-amulet, in a ceremony for long life of the Vedic pupil after his initiation" (Whitney zu AVŚ 4.9). Die Salbe, die den Namen "Schutzwehr" (paridhi-) trägt (Strophe 8), scheint aus einem Heilmittel zubereitet worden zu sein, das vom "Trikakud"-Berg (Strophen 1 und 10) oder von der Yamunā (Strophe 10) stammt.

# 8.3.1 $\sim AV \pm 4.9.9$ usw.

| yad āñjanaṃ traikakudaṃ                | (8) |
|----------------------------------------|-----|
| jātam himavatas pari                   | (8) |
| yātūms ca <sup>†</sup> sarvāñ jambhayā | (8) |
| sarvāś ca yātudhān <sub>i</sub> yaḥ    | (8) |

"[Du bist] die Salbe, die vom Trikakud[-Berg] stammt, aus dem Schneeberg geboren ist; halte sowohl alle Zauberer als auch alle Zaubererinnen fern!"

yad] Ku JM RM Mā Ma Pa K, ·d V/126 — traikakudaṃ ¹] Ku RM V/126 Mā Ma, trai{ku}kakudaṃ JM, taikakudaṃ Pa, traikankudaṃ K — jātaṃ] Ku JM RM Mā Ma Pa K, yātaṃ V/126 — himavatas] Ku JM RM V/126 Ma Pa K, hima(+vata)s Mā — yātūṃś ca] V/126 Mā Ma Pa, jātūṃś ca Ku, jā{·}(→tū)ṃś ca JM, jātuṃś ca RM, yātīṃś ca K — †sarvāṇ Sarvāṇ Or, sarvāṃ K — jambhayā ¹] Mā, jambhayāt ¹ Ku RM V/126, jambhayāt JM, jambhayā Ma Pa, jambhaya K — yātudhānyaḥ ||] Or, yātudhānyaḥ K [[note: ⁰ḥ u°]]

#### AVŚ 4.9.9

yád ấñjanam traikakudám jātám himávatas pári | yātúms ca sárvām jambháyat sárvās ca yātudhānyàḥ ||

"The ointment that is of the three-peaked [mountain], born from the snowy one (himávant) — may it grind up all the familiar demons and all the sorceresses" (Whitney mit dem Kommentar: "some of the mss. (...) indeed read -[jambhá]-yan"; "SPP. ... reads sárvān ...").

Bhatt. (= Upadhyaya) liest sarvān ... sarvāṃś ... (cd).

 $\mathbf{a} = \mathrm{T\bar{A}} \ 6.10.2a$ ;  $\mathrm{\bar{A}pMP} \ 2.8.11a$ ;  $\mathrm{\bar{A}pGS} \ 5.12.11$ ; HirGS 1.11.5a. Man lese auch AVP 15.3.6a (~ AVŚ 19.44.6a):  $dev\bar{a}\tilde{n}janam\ traikakudam\$ ,,die göttliche Salbe, die vom Trikakud[-Berg] stammt".

 $\mathbf{b} = \text{AV$} \ \ 4.9.9 \ \mathbf{b} = \text{AV$} \ \ 5.4.2 \ \mathbf{b}; \ \ \text{T$\bar{\text{A}}$ 6.10.2 \ b} \sim \text{HirGS 1.11.5 b}; \ \ \bar{\text{ApMP 2.8.11 b}}$  (upari statt pari).

c ~ RV 1.191.8c (adíṣṭān sárvāñ jambháyan) ~ VS 16.5c; TS 4.5.1.2c; MS 2.9.2d: 121.6 (áhīmš ca sárvān jambháyan) ~ KS 17.11d: 254.10 (áhīmš ca sárvāñ jambháya) ~ TĀ 6.10.2d (arātīr jambhayāmasi). Die Form mit metrischer Dehnung (jambháyā) findet sich noch in RV 1.29.7b = AVŚ 20.74.7b und in RV 2.23.9d. Zu yātūn ... jambhaya- vgl. yātujambhana- in der folgenden Strophe.

**d** = AVP 1.99.1d; 2.4.5d; 7.7.3d,9c; 7.10.1d,5g,6h-8h; AVŚ 2.14.3d; 19.39.1d, 5g,8h; RV 1.191.8d; VS 16.5d; TS 4.5.1.2d; MS 2.9.2d: 121.6; KS 17.11d: 254,10. Bhattacharyas *sarvāṃś ca* scheint ein Druckfehler zu sein (**Or** und **K**: *sarvāś ca*).

# **8.3.2** ~ AVŚ 4.9.3abcd

| utevası parıpaṇaṃ    | (8) |
|----------------------|-----|
| yātujambhanam āñjana | (8) |
| utāmŗtatvasyeśiṣa    | (8) |
| utāsi pitubhojanam   | (8) |

"Zum einen bist du Beschützer, [nämlich] ein Yātu-Fernhalter, du Salbe! Zum anderen verfügst du über die Unsterblichkeit. Ferner bist du eine, die zum Trankgenuß dient."

paripāṇaṃ ˈ] Ku JM RM V/126 Mā, paripāṇaṃ Ma Pa K — āñjana |] JM V/126 Mā Ma Pa, āñjana || Ku RM, āṃjanaḥ K [[note: °ḥ u°]] — utāmṛtatvasyeśiṣa ˈ] Ku JM RM, utāmṛtatvasyesiṣa ˈ V/126 Mā, utāmṛtatvasyesiṣa Ma, utāmṛtatvasyeśiṣa Pa, utāmṛtatvesyeśiṣa K — utāsi] Or, utāsaḥ K — pitubhojanaṃ || ] pitubhojanaṃ K

#### AVŚ 4.9.3

utāsi paripāṇaṃ yātujámbhanam āñjana |

utāmrtasya tvám vetthātho asi jīvabhójanam átho haritabhesajám ||

"Both art thou a protection, grinder-up of familiar demons  $(y\bar{a}t\dot{u})$ , O ointment, and of what is immortal thou knowest; likeweise art thou gratification (-bhojana) of the living, likewise remedy of jaundice  $(h\acute{a}rita)$ " (Whitney).

Bhatt. liest *utāmṛtatvasyeśiṣa*<sup>+</sup> (**c**); Upadhyaya: *utāmṛtatvasyeśiṣa*. Bhatt.App.: "*u. utāmṛtatvasyesiṣa*".

Diese Strophe wurde von Griffiths 2009, 83 übersetzt: "You are both full protection, the crushing of sorcery, o ointment, and you also rule over immortality, and you are food-enjoyment".

a. Zu uteva s. Lubotsky 2002, 112.

Zu c vgl. AVP 9.5.4c = AVŚ 19.6.4c (utẩmṛtatvásyeśvaráḥ) ~ RV 10.90.2c (utẩmṛtatvásyéśānaḥ); VS 31.2c; TĀ 3.12.1c; ŚvetU 3.15c.

d. asi pitubhojanam heißt eigentlich "du bist das Genußmittel des Trankes". Vermutlich wurde diese Salbe nicht nur zum Auftragen auf die Haut verwendet. Zu pitú- "Flüssigkeit, Trank" s. Kim 2008, 189 und zu bhójana- s. Kim 2010, 304f.

## **8.3.3** $\sim \text{AV} \pm 4.9.2$

| paripāṇaṃ puruṣāṇāṃ               | (8) |
|-----------------------------------|-----|
| paripāṇaṃ gavām asi               | (8) |
| $a$ śvānām arvat $\bar{a}_a$ m it | (8) |
| paripāṇāya tasthiṣe               | (8) |

"Du bist Beschützer der Menschen, Beschützer der Rinder; du stehst dazu bereit, sogar die Rennpferde zu beschützen."

paripāṇaṃ] Or, parimāṇaṃ K — puruṣāṇāṃ ˈ] puruṣāṇāṃ K, puṛṣāṇāṃ ˈ Ku JM RM V/126 Mā, puṛṣāṇāṃ Ma Pa — paripāṇaṃ] Ku JM RM Mā Ma Pa, <>ripāṇaṃ V/126, parimāṇaṃ K — gavām] Or, rakām K — aśvānām] Or, aśmānāṃs K — it ˈ] JM RM Mā, it Ku V/126 Ma Pa, i K — paripāṇāṇaya] Or, parimāṇāhi K — tasthiṣe ||] Ku JM V/126 Ma Pa, tasthi{·}ṣe | RM, tasiṣe || Mā, tastiṣe | K

## AVŚ 4.9.2

paripánam púrusānām paripánam gávām asi | áśvānām árvatām paripánāya tasthise ||

"Protection (paripāṇa) of men (púruṣa), protection of kine art thou; in order to the protection of coursing (árvant) horses hast thou stood" (Whitney).

# **8.3.4 abc** $\sim$ AVŚ 2.7.4abc • **d** = AVŚ 6.57.3b; 10.5.23d

| pari māṃ pari ṇaḥ priyaṃ | (8) |
|--------------------------|-----|
| pari naḥ pāhi yad dhanam | (8) |
| arātir in no mā tārīn    | (8) |
| mā ca nah kim canāmamat  | (8) |

"Beschütze mich, unser Eigenes [und] das, was unser Einsatzpreis [ist]! Kein Mißgünstiger soll uns überwinden, noch soll uns etwas, was auch immer, Schmerzen verursachen."

pari] Or, parī K — ṇaḥ] Ku RM V/126 Mā, ṇa(+ḥ) JM, naḥ Ma Pa, ṇaḥ K — priyaṃ '] Ku JM RM V/126 Mā, priyaṃ Ma Pa K — ṇaḥ pāhi yad] Or, ṇaḥ pāhyad K — dhanam |] dhanaṃ | Or, dhanaṃ K — arātir] Or, rātir K — in] Or, aṃ K — tārīn '] Ku JM Mā, tārīn RM V/126 Ma Pa K — ca naḥ] Or, ta raḥ K — kiṃ canāmamat ||] kiñ canāmamat || Ku V/126 Ma Pa, kiṃ canāmamat | JM RM, kiň canāmamat || Mā, [kiň canamamat || Ma,] kiṃ canāmamat K [[note: °t n°]]

#### AVŚ 2.7.4

pári mắm pári me prajắm pári ṇaḥ pāhi yád dhánam | árātir no mắ tārīn mắ nas tāriṣúr abhímātayaḥ ||

"Protect me about, my progeny, [and] what riches are ours; let not the niggard get the better  $(t_l)$  of us; let not hostile plotters get the better of us" (Whitney mit Emendation von  $p\acute{a}r\bar{l}m\acute{a}m$  zu  $p\acute{a}ri$   $m\acute{a}m$  in **a**).

Zu cd vgl. RV 9.114.4cd:  $ar\bar{a}t\bar{t}v\dot{a}$  må nas  $t\bar{a}r\bar{t}n$  mó ca naḥ kíṃ canāmamad indrāyendo pári srava "Kein Mißgünstiger soll uns überwinden, noch soll uns irgendetwas weh tun. Fließe für Indra ringsum ab, du Saft!"

 $\mathbf{d} = \text{AV$} 6.57.3 \mathbf{b} = \text{AV$} 10.5.23 \mathbf{d}$ :  $m\ddot{a}$  ca naḥ kiṃ canāmamat ,,and let nothing whatever ail (am) us" (Whitney).

# 8.3.5 $\sim AV \pm 4.9.5$

| na taṃ prāpnoti śapatho               | (8) |
|---------------------------------------|-----|
| na kŗtyā nābhiśocanam                 | (8) |
| nainaṃ viṣkandham aśnute              | (8) |
| yas tvā bibhart <sub>i</sub> y āñjana | (8) |

"Weder Fluch noch Zauberei noch Qual erreichen ihn; auch nicht die Viskandha-Krankheit erreicht ihn, der dich trägt, du Salbe!"

śapatho '] Ku JM RM V/126 Mā, śapatho Ma Pa K — nābhiśocanam |] nābhiśocanam | Ku JM RM V/126 Mā Pa, nābhišocanam | Ma, nābhiśocanam K — viṣkandham] JM RM V/126 Ma Pa, viskandam Mā, ni[[line]]niṣkandham K — aśnute '] Ku JM RM V/126 Mā, aśnute Ma Pa K — tvā] Ku JM RM V/126 Mā Pa, tva Ma, tvām K — bibharty] Ku K, bibhartty JM RM Mā Pa, bibha{·}rtty V/126, bibhartty Ma — āñjana ||] Ku JM RM V/126 Mā Pa, āñjana || Ma, āṃjanaḥ K [[note: °ḥ ā°]]

#### AVŚ 4.9.5

náinam prápnoti śapátho ná kṛtyấ nábhisócanam | náinam víṣkandham aśnute yás tvā bíbharty āñjana ||

"Curse attains him not, nor witchcraft, nor scorching; viskandha reaches him not who beareth thee, O ointment" (Whitney).

Bhatt. gibt nāmiśocanam (b) an (Druckfehler), vgl. Upadhyaya nābhiśocanam |.

Zu c vgl. AVŚ 19.38.1b: náinaṃ śapátho aśnute "Auch nicht Fluch erreicht ihn." d = AVP 8.3.12d, vgl. AVP 3.40.1d: yas tvā bibharti tejana.

# **8.3.6** $\sim \text{AV\'S} 4.9.6$

| <sup>+</sup> āsanmantr <sub>i</sub> yād <sup>+</sup> duṣvapnyāt | (8) |
|-----------------------------------------------------------------|-----|
| <sup>†</sup> ksetriyāc chapathād uta                            | (8) |
| durhārdaś cakṣuṣo ghorāt                                        | (8) |
| tasmān naḥ pāh <sub>i</sub> y āñjana                            | (8) |

"Vor dem Albtraum, der unheilbringende Sprüche enthält, vor dem Ksetriya-Leiden und vor dem Fluch, vor dem schrecklichen Blick dessen, der ein böses Herz hat — davor nimm uns in Schutz, du Salbe!"

<sup>†</sup>āsanmantryād] āsanmantriyād JM RM Mā Ma Pa, āsanma{·}ntriyā{h vacaspha}d Ku, āsanma<·>yād V/126, āsamartnyā K — <sup>†</sup>duṣvapnyāt <sup>†</sup>] duḥsvapnyāt <sup>†</sup> RM, duḥsvapnyāt Ku JM Ma Pa, duḥsvapnyāt V/126, duḥṣvapnyā <sup>†</sup> Mā, duṣvapnyā K — <sup>†</sup>kṣetriyāc] kṣetriyāś RM Ma Pa, kṣetryāś JM, kṣetriyā Ku Mā, kṣetriyāś V/126, kṣettriyāś K — chapathād] JM RM Ma Pa K, chapathād V/126, sapathād Ku, śapathād Mā — durhārdaś] Ku JM RM Ma Pa, durhādaś V/126 Mā, drahādeś K — ghorāt <sup>†</sup>] Ku JM RM V/126 Mā, ghorāt JM Ma Pa K — naḥ] Ku JM RM V/126 Ma Pa, na Mā, naḥ K — āñjana ||] Ku JM V/126 Mā Ma Pa, āñjana ||} Ku JM RM, añjana | K

#### AVŚ 4.9.6

asanmantrắd duṣvápnyād duṣkṛtắc chámalād utá | durhārdas cákṣuṣo ghorāt tásmān naḥ pāhy āñjana ||

"From wrong spell, from evil dreaming, from evil deed, from pollution also, from the terrible eye of an enemy — therefrom protect us, O ointment" (Whitney).

Bhatt. liest *āsanmantryād duḥsvapnyāt*<sup>+</sup> <sup>+</sup>kṣetriyāc cha° (**ab**); Upadhyaya: asanmantryād duṣvapnyāt kṣetriyāc cha°.

**a.** In <sup>†</sup>*āsanmantryād* liegt eine metrisch gelesene **Or**-Form *āsanmantriyād* vor, s. jedoch **K**: *āsamartnyā* (*rtnyā* für *ntryā*); *āsanmantrya*- "unheilbringende Sprüche enthaltend / redend" (auch in AVP 20.20.1a belegt) ist als *ya*-Ableitung mit Vrddhi (AiGr. II 2, 817f.) zu *asanmantrá*- "unheilbringender Spruch" zu beurteilen.

Zum internen Sandhi in †duṣvapnyāt (Bar.: duṣvapnyāt; R-V.: duṣṣvapnyāt) s. Zehnder 1999, 100 und Griffiths 2009, lxviiif. Die Lesung duṣva- stützt sich auf die Belege in AVP 20.8.10a (Pa K duṣva-, JM duḥsva-), 20.16.5 (Pa K duṣva-, JM duḥsva-) und 20.28.2c (Pa K duṣva-, JM duḥsva-) (s. v.a. Kubisch 2012, 59). Der sekundär eingeführte Visarga findet sich z.B. in AVP 2.14.2d: Or hataḥsvasā (K: hataśvasā) für †hatasvasā; 2.63.2d: Or naḥśyetaḥ (K: unleserlich) für \*naśyetaḥ; 2.89.1b,2c,5d: Or duḥśya- (K: duṣva-) für †duśya-; 5.10.4b: Or śasyaḥsrakvā (K: śaṣpassakvā) für †śaṣpasrakvā; AVP 5.19.8b: Or ekaḥśnu- (K: ekasuni-) für †ekaśnu-; 13.1.2a: Or tapaḥśramāv (K: tapasvamāv) für †tapaśramāv (Lopez 2010, 52: tapahśramāv).

Zu c vgl. AVP 11.4.3a (~ AVŚ 19.35.3a): durhārdasaṃ ghoracakṣuṃ "[Laß] den, der ein böses Herz hat[, und den,] der schreckliche Augen hat, [verschwinden!]". Zu d vgl. AVP 4.18.3d,4d: tasmān nah pāhi jaṅgida.

## 8.3.7 = AVS 4.9.8

| trayo dāsā āñjanasya                | (8) |
|-------------------------------------|-----|
| takmā balāsa ād *ahiḥ               | (8) |
| varșișțhaḥ parvatān <sub>a</sub> āṃ | (8) |
| trikakun nāma te pitā               | (8) |

"Drei Dāsas (= Feinde) der Salbe [sind] die Fieber, die Balāsa-Krankheit und die Schlange. Der höchste der Berge [ist] dein Vater namens "Dreispitzig"."

dāsā āñjanasya '] Ku V/126 Mā, dāsā āñjanasya JM RM Ma Pa, casāṃjanasya K—takmā] Ku JM RM V/126 Ma Pa K, takmā na Mā—balāsa ād] Ku JM RM V/126 Pa, balasa ād Mā, balāsa ād Ma, balāsād K—\*ahiḥ |] ahi | Or, ahe K—varṣiṣṭhaḥ] K, variṣiṣṭhaḥ Ku JM, variṣiṣṭaḥ RM Mā Ma Pa, vari {ṣi} ṣiṣṭhaḥ V/126—parvatānāṃ '] Ku Mā, parvatānāṃ JM RM V/126 Ma Pa, pakṣatānāṃ K—trikakun] Ku JM RM Mā Pa K, {·} trikaku V/126, ··· Ma—pitā ||] Or, pitā | K

#### AVŚ 4.9.8

tráyo dāsā āñjanasya takmā balāsa ād áhiḥ | várṣiṣṭhaḥ párvatānām trikakún nāma te pitā ||

"Three are the slaves  $(d\bar{a}s\dot{a})$  of the ointment — fever  $(takm\dot{a}n)$ ,  $bal\dot{a}sa$ , then snake: the highest of mountains, three-peaked  $(trikak\dot{u}d)$  by name, [is] thy father" (Whitney).

Bhatt. (= Upadhyaya) liest *ahiḥ* (b). Bhatt.App.: "u. variśistah" (c).

Zu **cd** vgl. inhaltlich AVP 8.3.1ab (= AVŚ 4.9.9a): yad āñjanam traikakudam jātam himavatas pari "Die Salbe, die vom Trikakud[-Berg] stammt, [ist] geboren aus dem Schneeberg".

c. varṣiṣṭhaḥ: Für rṣ/ś wird in **Or** häufig riṣ/ś geschrieben, s. z.B. 8.8.7d: varṣṣāḥ für varṣṣāḥ oder 16.4.5a: tvāhārisām für tvāhārsām.

## 8.3.8 $a = MS 1.2.1 \text{ usw.} \cdot bcd \sim AVS 4.9.1bcd$

| vŗtrasyāsi kanīnikā                             | (8) |
|-------------------------------------------------|-----|
| parvatasyās <sub>i</sub> y akṣ <sub>i</sub> yau | (8) |
| devebhiḥ sarvaiḥ pr <sub>a</sub> oktaṃ          | (8) |
| paridhir nāma vā asi                            | (8) |

"Der Augenstern des Vrtra bist du. Die Augen des Berges bist du. 'Schutzwehr' ist fürwahr dein Name, der von allen Göttern rühmend genannt wurde."

vṛtrasyāsi] Or, vṛtrasyāsya K — kanīnikā '] Ku RM V/126 Mā, kanīnikā JM Pa K, ···· Ma — parvatasyāsy] JM RM V/126 Mā Pa K, {·}parvatasyāsy Ku, ···· Ma — akṣyau |] Ku JM RM Mā, akṣyauḥ | V/126, ··· Ma, anyau | Pa, akṣau K — devebhiḥ sarvaiḥ] Or, devebhis sarvai K — proktaṃ '] RM V/126 Mā, proktaṃ Ku JM Ma Pa K — vā asi ||] JM Mā Ma Pa, vā asi | RM, vā a<·> || V/126, vāsi | K

#### AVŚ 4.9.1

éhi jīváṃ trấyamāṇaṃ párvatasyāsy ákṣyam | víśvebhir deváir dattáṃ paridhír jīvanāya kám ||

"Come thou, rescuing the living one; of the mountain art thou for the eyes (?), given by all the gods, an enclosure (paridhi) in order to living" (Whitney).

Whitney z.St. verweist auf ("perhaps allusion is intended to a legend reported in") MS 3.6.3: 62.8-10: *indro vái vṛtrám ahams, tásya kaninikā párāpatas, sá trikakúbham agachat, tád áñjanam traikakubhám ānkte* "Indra verily slew Vṛtra; his eye-ball flew away; it went to Trikakubh; that ointment of Trikakubh he spreads on" (Whitney z.St.), vgl. TS 6.1.1.5 (*indro vṛtrám ahan tásya kaninikā párāpatat tád áñjanam abhavat* |) und ŚB 3.1.3.12 (*traikakudám bhavati* | *yátra vā índro vṛtrám áhaṃs tásya yád akṣyásīt táṃ giríṃ trikakúdam akarot tád yát traikakudám bhávati*).

 $\mathbf{a} = \mathrm{MS}\ 1.2.1$ : 10.4; MānŚS 2.1.1.38; MānGS 1.11.8 ~ VS 4.3c (v<sub>l</sub>trásyāsi kanīnakah) ~ KS 2.1: 8.14 (mitrasyāsi kanīnikā).

c ~ Kāśikā Zitat 569 (Rau 1993, 53): devebhiḥ sarvebhiḥ proktam.

#### **8.3.9** nur AVP

| vaido ha veda te nāma  | (8) |
|------------------------|-----|
| gandharvaḥ parivācanam | (8) |
| yata āñjana prajāyase  | (9) |
| tata ehy aristatātaye  | (9) |

"Vaida kennt deinen Namen, Gandharva [deinen] Segensspruch. Woher du geboren wirst, daher komme zur Unversehrtheit herbei, du Salbe!"

vaido] Or, vedo K — ha] Ku JM RM V/126 Mā, hi Ma Pa K — veda] Ku JM RM V/126 Mā Pa K, veda Ma — nāma '] Ku RM V/126 Mā, nāma JM Pa K, nāma Ma — gandharvaḥ] Ku JM RM V/126 Mā, gadharvaḥ Pa, gadharvaḥ Ma, gandharvā K — parivācanam |] parivācanaṃ | Or K — yata āñjana] Ku JM RM Mā Ma Pa, yada āñjana V/126, yatāṃjana K — prajāyase '] Ku RM V/126 Mā, prajāyase JM Ma Pa K — tata

ehy] Or, tatehy K — ariṣṭatātaye ||] Ku JM RM V/126 Ma Pa, ariṣṭatātaye | Mā, aristatātaye Z K

8.3 Zum Schutz gegen die bösen Dinge mit der Salbe (āñjana-)

a. vaida- scheint ein Eigenname zu sein (laut PW von vida- ebenfalls Eigenname).

b. parivācana- "das Segensprechen unter den Leuten, Segensspruch" kommt nur im AVP, und zwar außer 8.3.9b noch in 19.30.8b (ab: avatkam mama bheṣajam avatkam parivācanam "herab [sei] mein Heilmittel, herab [sei mein] Segensspruch") und in 20.62.8d (cd: kumāraśatro varāhodakam parivācanam "du Eber, du der Feind der Knaben, das Wasser ist das, das unter den Leuten den Segen bringt"). Im Prädikat erscheint vac + pári nur in AVP 5.25.2a (~ AVŚ 4.19.2a): brāhmaṇena paryukto'si (AVŚ: ... páryuktāsi) "You have been blessed by a Brahmin" (Lubotsky 2002, 113), zu vac + pári vgl. "bespeak" (Whitney z.St.) und "besprechen (mit einem Spruche)" (PW).

cd haben jeweils eine Silbe zu viel.

c ~ AVP 1.31.3c: yatah kustha prajāyase.

d = AVP 1.31.3d.

## $8.3.10 = AV \pm 4.9.10$

| yadi vāsi traikakudam                 | (8) |
|---------------------------------------|-----|
| yadi yāmunam ucyase                   | (8) |
| ubhe te bhadre nā $m_a$ nī            | (8) |
| tābhyāṃ naḥ pāh <sub>i</sub> y āñjana | (8) |

"Ob du vom Trikakud[-Berg] stammend [oder] ob du von der Yamunā stammend genannt wirst — deine beiden Namen [sind] glückbringend; mit diesen beiden nimm uns in Schutz, du Salbe!"

vāsi] Or, vāsa K — traikakudam '] Ku V/126 Mā, traikakudam JM Ma Pa K, traikukudam 'RM — yāmunam] Ku V/126 Mā Ma Pa, {vā}yāmanum JM, yā(+ma)num RM, vāsanum K — ubhe] Or, ubhaya K — bhadre] Or, bhadrī K — nāmnī '] Ku V/126 Mā, nāmni 'RM, nāmnī JM Ma Pa, nāmnīs K — tābhyām nah] Ku V/126, tābhyān nah JM Mā Ma Pa, tābhyan nah RM, tābhyan nah K — āñjana ||] Ku V/126 Ma Pa, āñjana | Mā āñjanam || JM, āñjanam | RM, añjana K

## AVŚ 4.9.10

yádi vấsi traikakudám yádi yāmunám ucyáse | ubhé té bhadré nắmnī tắbhyām naḥ pāhy āñjana ||

"If thou art of the three-peaked [mountain], or if thou art called of the Yamunā — both thy names are excellent; by them protect us, O ointment" (Whitney).

d. Bhatt. gibt keinen Hinweis auf die Schreibungen tābhyān naḥ in Mā und Ma.

(8)

## 8.3.11 $\sim AV \pm 4.9.4$

| yasyāñjana prasarpas <sub>i</sub> y | (8) |
|-------------------------------------|-----|
| aṅgam-aṅgaṃ paruṣ-paruḥ             | (8) |
| tasmād yakṣmaṃ vi bādhasva-         | (8) |
| -ugro madhyamaśīr iva               | (8) |

"In wessen Glied um Glied, [in wessen] Gelenk um Gelenk du gleitend vordringst, du Salbe, von diesem vertreibe die Auszehrung, wie ein mächtiger Gebieter!"

yasyāñjana] Or, yasyāṃjanaḥ | K — prasarpasy '] Ku RM Mā, prasarpasy JM V/126 Ma K, prasaryasy Pa — aṅgam-aṅgaṃ] aṅgam aṅgaṃ Or, āṃgam aṃgaṃ K — paruṣ-paruḥ |] paṛṣ paṛḥ | Ku JM RM Mā Ma Pa, paṛ<->ṛḥ | V/126, paruṣ paruḥ K [[note: °ṣ p° und °ḥ t°]] — bādhasvoˈgro] Ku RM, bādhasvogro V/126 Mā Ma Pa, bādhasvo{mu}gro JM, bādhadhvam ugro K — madhyamaśīr iva || JM V/126 Mā Ma Pa, madhamaśīr iva || Ku, madhyamaśīr iva | RM K

#### ~ AVŚ 4.9.4

yásyāñjana prasárpasy ángam-angam paruṣ-paruḥ | táto yákṣmam ví bādhasa ugró madhyamaśīr iva ||

"Of whomsoever, O ointment, thou creepest over limb after limb, joint after joint, from thence thou drivest away the yáksma, like a fomidable mid-lier (madhyamaçī)" (Whitney).

#### ~ AVP 9.9.1

yasya yava prasarpasy aṅgam-aṅgaṃ paruṣ-paruḥ | tasmād yakṣmaṃ vi bādhasvogro madhyamaśīr iva ||

Upadhyaya liest *bādhasyogro* (**cd**).

Diese Strophe ist eine von RV 10.97.12 (= VS 12.86 ~ AVP 9.9.1 ~ AVP 11.7.2 ~ AVŚ 4.9.4) leicht abgewandte Variante, s. den Kommentar zu AVP 9.9.1; RV 10.97.12: yásyauṣadhīḥ prasárpathāṅgam-aṅgam páruṣ-paruḥ | táto yákṣmaṃ ví bādhadhva ugró madhyamaśīr iva || "Bei wem ihr Kräuter Glied um Glied, Gelenk um Gelenk vordringt, von dem vertreibt ihr die Schwindsucht, wie ein Mächtiger, der in der Mitte (zwischen zwei Feinden) lagert" (Geldner) ~ AVP 11.7.2: yasyauṣadhayaḥ prasarpathāṅgam-aṅgaṃ paruṣ-paruḥ | tasmād yakṣmaṃ vi bādhadhvam ugro madhyamaśīr iva ||.

d. Zu madhyamaśī- s. den-Kommentar zu AVP 9.8.10d.

## **8.3.12** $ab = AV \pm 6.76.4ab \cdot c$ : nur AVP $\cdot d = AV \pm 4.9.5d$

nainam ghnanti paryāyiṇo

| na *sannām≀ ava gachati               |   | (8) |
|---------------------------------------|---|-----|
| jane sa na pra mīyate                 |   | (8) |
| yas tvā bibhart <sub>i</sub> y āñjana | • | (8) |

8.3 Zum Schutz gegen die bösen Dinge mit der Salbe (āñjana-)

"Wer dich trägt, der wird bei Menschen nicht schwach, du Salbe! Diesen schlagen die Herumwandernden nicht. Er kehrt zu den Entkräfteten nicht zurück."

nainaṃ] Or, naino K — ghnanti] Or, ghnantu K — paryāyino ¹] Ku JM Mā, pariryāyiṇo ¹ RM, paryāyiṇo V/126 Ma Pa, paryāyaṇo K — \*sannāṃ] sanāṇ Or, manvā K — ava gachati |] JM V/126 Mā Ma Pa, ava gacchati | Ku, ava{·} gachati | RM, iva gaśchati | K — sa] Or, ma K — na] K, naḥ Or — pra mīyate ¹] JM RM V/126 Mā, pra mīyase ¹ Ku, pra mīyate Ma Pa K — tvā] Or, tvāṃ K — bibharty] K, bibhartty Ku JM RM V/126 Ma Pa, bibha{·}rtty Mā — āñjana ||] Ku JM V/126 Mā Ma Pa, ā{·}ñjana | RM, añjana | K

Bhatt. liest \*sannām ... gacchati\* (b, auch R-V.: ... sannām ..., aber Bar.: sanān ...); Upadhyaya: sannān ... gacchati. Bhatt.App.: "u. sannān ... gachati | " mit dem Komm.: "dra. tu. pai. 19.15.15b u. sannān, kā. sunvām | ".

ab = AVP 19.15.16ab (sic!) = AVŚ 6.76.4ab: náinaṃ ghnanti paryāyiṇo ná sannām áva gachati "They that go about (paryāyin) do not slay him, he goes not down to the dead (? sanná)" (Whitney).

b. sanná- "(eine Tätigkeit unterbrechend) sich niedergesetzt; Rast machend, ausruhend; ermüdet, matt", vgl. á-sanna- "rastlos" (ŚB).

Zu gam + áva s. Zehnder 1999, 169.

cd wurden von Griffiths 2009, 445 übersetzt: "... he does not perish among the people, who wears you, o collyrium."

 $\mathbf{d} = \text{AVP } 8.3.5 \mathbf{d} \ (= \text{AV\'S } 4.9.5 \mathbf{d}: y\'as tv\bar{a} b\'ibharty \bar{a}\~njana).$ 

# **8.3.13** $\sim \text{AV} \pm 4.9.7 \cdot \text{cd} = \text{RV } 10.97.4 \text{cd}; \text{ VS } 12.78 \text{cd} \cdot \text{d} = \text{RV } 10.97.8 \text{d} \text{ usw}.$

| $idam\ vid_u$ vān $ar{a}$ $ar{n}$ jana | (8) |
|----------------------------------------|-----|
| satyam vakṣyāmi nānṛtam                | (8) |
| saneyam aśvam gām vāsa                 | (8) |
| ātmānam tava pūrusa    3               | (8) |

"Da ich dieses weiß, werde ich die Wahrheit reden, nicht die Unwahrheit, du Salbe! Ich möchte Pferd, Rind, Kleid [und] deinen [Lebens]Hauch gewinnen, du Mensch!"

idam vidvān] Ku JM RM V/126 Ma Pa K, om. Mā — āñjana ¹] Ku JM RM, āmjana ¹ V/126, om. Mā, āmjana Ma Pa, āmjanas K — vakṣyāmi] Ku RM Ma Pa, vakṣāmi JM, vṛkṣyāmi V/126, om. Mā, vakṣyami K — nānṛtam | nānṛtam | Ku JM RM V/126 Ma Pa,

om. Mā, nānrtaṃ K — gāṃ] Ku RM V/126 Mā Ma Pa K, (+gāṃ) JM — vāsa ¹] Ku Mā, vāsa JM RM Ma Pa, vā $\{ya\}$ sa ¹ V/126, vāsā K — ātmānaṃ] Ku JM RM Mā K, ātmā<:> V/126, ātmāna Ma Pa — pūruṣa] pūṛṣa Ma Pa, pūṛṣaḥ Ku JM RM Mā, pu<:> ṣaḥ V/126, pauruṣaḥ K — || 3 || ] || r 13 || 3 || Ku, || r 12 || 3 || JM, || r || 3 || RM, || 3 || r || Mā Ma Pa, || 3 || r := || V/126, Z 3 Z K

#### AVŚ 4.9.7

idám vidván añjana satyám vaksyami nánrtam | sanéyam áśvam gám ahám atmánam táva pūruṣa ||

"Knowing this, O ointment, I shall speak truth, not falsehood; may I win (san) a horse, a cow, thy soul, O man (púrusa)" (Whitney).

Bhatt. liest nāmṛtam (b, Druckfehler), vgl. Upadhyaya: nānṛtam.

cd = RV 10.97.4cd (= VS 12.78cd): sanéyam áśvam gắm vắsa ātmắnam táva pūruṣa || "Ich möchte Roß, Rind, ein Kleid gewinnen und deinen Lebensgeist, o Mann" (Geldner).

**d** = AVP 11.6.8d; RV 10.97.8d; VS 12.82d; TS 4.2.6.3d; MS 2.7.13d: 94.2; KS 16.13d: 235.22.

# 8.4 Prosaformel: Gegen eine Schlange

Bei dieser Kāṇḍikā (~ AVŚ 5.16: "Exorcism" nach Whitney) handelt sich um die Formeln wohl gegen eine [Wüsten-]Schlange, wofür *apodaka-* "abgewandt vom Wasser" (Strophe 11) einen guten Hinweis gibt, vgl. AVP 5.3.6 (Lubotsky 2002, 25f.), dessen Pāda **b** als \*ekādaśaś ca yo vṛṣā zu lesen ist (gemäß AVŚ 5.16.11).

# **8.4.1** ~ AVŚ 5.16.1

"Was für ein einziger Bulle du bist — gieß [dein Gift] aus! Du bist saftlos."

ekavṛṣo] Ku JM RM V/126 Mā Ma K, yekavṛṣo Pa — 'si '] Ku V/126 Mā, si ' JM RM, 'si Pa, (+')si Ma, si K — 'si ||] Ku V/126 Mā, 'si | RM, si || JM Ma Pa, si K

#### AVŚ 5.16.1

yády ekavrsó 'si srjáraso 'si ||
"If thou sole chief, let go; sapless art thou" (Whitney).

b. Das fehlende Akkusativobjekt zu *srja* ist wahrscheinlich *viṣam* "Gift", s. AVP 19.9.10cd: *tāvat srjāmi te viṣam yāvad arṣanti sindhavaḥ* "Soviel gieße ich das Gift aus, wieviel die Ströme fließen". Zu dieser Annahme paßt unmittelbar folgendes *arasa-* "saftlos, wirkungslos" gut.

## **8.4.2** $\sim \text{AV} \pm 5.16.2$

"Was für ein Bulle für zwei du bist — [gieß dein Gift aus! Du bist saftlos.]"

dviv r so ] Ku RM V/126 Mā Ma K, dviv r so JM,  $dvi \{\cdot\} v r so$  Pa — 'si  $^{+}$  °°° ||] 'si || Ku V/126 Mā Ma Pa, si || JM, si | RM K

#### AV\$ 5.16.2

```
yádi dvivṛṣó 'si ... ||
"If thou art twice chief etc. etc." (Whitney).
```

**8.4.3**  $\sim \text{AV} \pm 5.16.3$ 

"Was für ein Bulle für drei du bist — [gieß dein Gift aus! Du bist saftlos.]"

trivṛṣo] Ku RM V/126 Mā Ma Pa, tivṛṣo JM, tṛvṛṣo K — 'si ¹ °°° ||] 'si || Ku V/126 Ma Pa, si || JM, si | RM, 'si Mā, si K

#### AVŚ 5.16.3

yádi trivṛṣó 'si ... ||
"If thou art thrice chief etc. etc." (Whitney).

## **8.4.4** $\sim \text{AV} \pm 5.16.4$

"Was für ein Bulle für vier du bist — [gieß dein Gift aus! Du bist saftlos.]"

yaś caturvęso] Ku JM RM V/126 Ma Pa, yaśaccurvęso Mā [[Bhatt. yaśaturvęso]], yaś caturvęso K — 'si  $^{1}$  °°° ||] 'si || Ku V/126 Mā Ma Pa, si || JM, si || RM, si K

## AV\$ 5.16.4

yádi caturvṛṣó 'si ... ||
"If thou art four times chief etc. etc." (Whitney).

## **8.4.5** $\sim$ AVŚ 5.16.5

"Was für ein Bulle für fünf du bist — [gieß dein Gift aus! Du bist saftlos.]"

## AVŚ 5.16.5

yádi pañcavṛṣó 'si ... || "If thou art five times chief etc. etc." (Whitney). 8.4.6  $\sim AV \pm 5.16.6$ 

"Was für ein Bulle für sechs du bist — [gieß dein Gift aus! Du bist saftlos.]"

 $sadv_rso$ ] JM V/126 Mā K.,  $sarv_rso$  Ku RM Ma Pa —  $si^{+\circ\circ\circ}$  ||] si || Ku V/126 Ma Pa, si || JM RM Mā, si K

## AVŚ 5.16.6

8. Kānda 8

yádi ṣaḍvṛṣó 'si ... ||
"If thou art six times chief etc. etc." (Whitney).

8.4.7  $\sim AVS 5.16.7$ 

"Was für ein Bulle für sieben du bist — [gieß dein Gift aus! Du bist saftlos.]"

yah] Or, yas K — 'si ' °°° ||] 'si || Ku V/126 Mā Ma Pa, si || JM RM, si K

#### AVŚ 5.16.7

yádi saptavṛṣó 'si ... || "If thou art seven times chief etc. etc." (Whitney).

8.4.8  $\sim \text{AV} \pm 5.16.8$ 

"Was für ein Bulle für acht du bist — [gieß dein Gift aus! Du bist saftlos.]"

'sṭavṛṣo] Ku RM V/126 Mā Ma Pa,  $\{\cdot\}$ ṣṭavṛṣo JM, aṣṭavṛṣo K — 'si  $^{\circ\circ\circ}$  ||] 'si || Ku V/126 Mā Ma Pa, si || JM, si | RM, si K

## AVŚ 5.16.8

```
yády aṣṭavṛṣó 'si ... ||
"If thou art eight times chief etc. etc." (Whitney).
```

**8.4.9** ~ AVŚ 5.16.9

"Was für ein Bulle für neun du bist — [gieß dein Gift aus! Du bist saftlos.]"

navavṛṣo] Ku JM RM V/126 Mā Ma K, nakavṛṣo Pa — 'si  $^{1\circ\circ\circ}$  ||] 'si || Ku V/126 Mā Ma Pa, si || JM, si | RM K

#### AVŚ 5.16.9

yádi navavṛṣó 'si ... ||
"If thou art nine times chief etc. etc." (Whitney).

**8.4.10**  $\sim \text{AV} \pm 5.16.10$ 

"Was für ein Bulle für zehn du bist — [gieß dein Gift aus! Du bist saftlos.]"

 $\it daśavṛṣo$ ] Ku JM RM V/126 Mā K<br/>,  $\it daśavṛṣo$  Ma,  $\it daŝavṛṣo$  Pa — 's<br/>i $^{\rm l}$ o°o ||] 'si || Ku V/126 Mā Ma Pa, si || JM, si | RM K

#### AVŚ 5.16.10

yádi daśavṛṣó 'si sṛjārasò 'si ||
"If thou art ten times chief etc. etc." (Whitney).

## **8.4.11** $\sim \text{AV} \pm 5.16.11$

"Welcher du vom Wasser abgewandt bist — gieß [dein Gift] aus! Du bist saftlos."

yo'podako] Ku Mā Ma Pa, yo podako JM RM, yo'{pe}podako V/126, yūpodako K — 'si '] Ku V/126 Mā, 'si Ma Pa, si | JM, si RM K — 'si ||] Ku Ma Pa, si || JM RM V/126 Mā, si K — || 4 ||] || r II || 4 || Ku JM, || r || 4 || RM, || 4 || r || V/126, || 4 || r || Mā Ma Pa, z 4 z K

#### AVŚ 5.16.11

yády ekādaśó 'si só 'podako 'si || "If thou art eleven-fold chief, then thou art waterless" (Whitney).

# 8.5 Mit einer Heilpflanze gegen die Gifttiere

Die Parallele von AVP 8.5 ist AVŚ 5.15 (Whitney: "For exorcism: to a plant"), die Kāṇḍikā, die in KauśS 19.1 zitiert ist: "ekā ca me' iti gā lavaṇaṃ pāyayaty upatāpinīh (Whitney: "for the healing of distempered cattle"), wo folgende Verse zusammen mit AVŚ 5.16 als madhulāvṛṣalingāh bezeichnet werden (KauśS 29.15). Es ist nicht klar, um welche Gifttiere es sich hier handelt. Bei RV 1.191.10-12, dessen letzter Pāda (d) hier wiederholt wird, geht es um Skorpione.

## **8.5.1** $\sim \text{AV} \pm 5.15.1 \cdot \text{d} \sim \text{RV} + 1.191.10 \text{f} - 12 \text{f} \text{ usw}.$

| ekā ca me daśa ca-              | (7) |
|---------------------------------|-----|
| - <sub>a</sub> pavaktāra oṣadhe | (8) |
| rtajāta rtāvari                 | (8) |
| madhu tvā madhulā karat         | (8) |

"Mir [gehören] sowohl eine als auch zehn Apavaktr, du Heilpflanze! Du Rtageborene, Rtahafte! Die Süße möge dich süß machen."

daśa] Ku JM RM V/126 Mā Pa K, daśac Ma — cā¹pavaktāra oṣadhe |] Ku RM, cāpavaktāra oṣadhe | JM Mā Ma Pa, cāpavaktāra <->ṣadhe | V/126, cāpavaktrāroṣadhe K — rtajāta] Ku JM V/126 Mā Ma Pa, rtayāta RM, yadicāda K — rtāvari '] Ku JM RM V/126 Mā, rtāvari Ma Pa, datāvari K — karat ||] Ku V/126 Mā Ma Pa, karat ||^{(kā)} JM, karat | RM K

#### AVŚ 5.15.1

ékā ca me dáśa ca me pavaktāra oṣadhe | ftajāta ftāvari mádhu me madhulā karaḥ ||

"Both one of me and ten of me [are] the exorcisers ( $apavakt\acute{a}r$ ), O herb; thou born of right ( $rt\acute{a}$ ), thou rich in right, mayest thou, honeyed ( $madhul\acute{a}$ ), make honey for me" (Whitney).

ab. Zu ékā (und dvé in 2a, tisráḥ in 3a und cátasraḥ in 4a) ... apavaktáraḥ s. "Wenn Nomina agentis auf \*-tér-/-tor- zur Prädikation dienten, konnten sie also wohl nicht erst auf der Sprachstufe der vedischen Prosa ohne Motion auf Feminina bezogen werden; mit einiger Wahrscheinlichkeit geht diese Verwendung auf die indogermanische Grundsprache zurück. Allerdings blieb die motionslose Verwendung der Nomina agentis auf -tar- im Vedischen [...] von der Dichtersprache ausgeschlossen. Der Beleglage nach handelt es sich um eine umgangssprachliche Gebrauchsweise, die nur vereinzelt Eingang in die überlieferten Texte gefunden hat" (Tichy 1995, 65f.).

- a. Werden AVP 8.5.1a-10a mit AVŚ 5.15.1a-10a verglichen, so fällt.auf, daß im Pāda a des AVP me fehlt.
- b. Zu *apa-vakti*;- "durch Sprechen/Spruch wegtreibend" (Kim 2010, 362) bzw. "der durch Besprechen austreibt" (Tichy 1995, 191 Anm. 75).
- $\mathbf{d} = \text{AVP 4.19.1f-7f} \sim \text{RV 1.191.10f-12f.,13e}$  (mádhu tvā madhulā cakāra)  $\sim \text{MS 4.9.1: 121.6}$  (mádhu tvā madhulā kṛnotu)  $\sim \text{TĀ 4.2.5; 5.2.13}$  (mádhu tvā madhulā karotu); ĀpŚS 15.2.2.6  $\sim \text{KaṭhĀ 1.14; 2.14}$  (madhu tvā madhunā karotu).

Unklar ist, worauf sich  $tv\bar{a}$  bezieht. Nach Geldner zu RV 1.191.10 soll damit das Gift gemeint sein, was plausibel scheint.

## 8.5.2 $\sim AV \pm 5.15.2$

"Mir [gehören] sowohl zwei als auch zwanzig [Apavaktr, du Heilpflanze! Du Rtageborene, Rtahafte! Die Süße möge dich süß machen.]"

viṃśatiś ca-¹ °°°||] viṃśatiś ca || Ku V/126 Mā Ma Pa, viṃśatiś ¹ ca || (kā) JM, viṃśatiś ¹ ca | RM, viśaṃtiś ca K

#### AVŚ 5.15.2

dvé ca me viṃśatiś ca me ... | ... | | "Both two of me and twenty of me [are] etc. etc." (Whitney).

## **8.5.3** $\sim \text{AV} \pm 5.15.3$

"Mir [gehören] sowohl drei als auch dreißig [Apavaktr, du Heilpflanze! Du Rtageborene, Rtahafte! Die Süße möge dich süß machen.]"

tisraś] V/126 Ma Pa K, trisraś JM, trisraś Ku RM, tistra ca me catvāriṃśac ca || trisraś ca me triṃśac ca || Mā [[note: Wiederholung, vgl. Bhatt. tisraca me catvāriśaṃc trisraś cā]] — triṃśac] Ku RM V/126 Ma Pa, triṃśac Mā, trīṃśaś JM, triṃśaś K — ca-coo||] ca || Ku V/126 Mā Ma Pa, ca || kū JM, ca | RM, om. K

#### AVŚ 5.15.3

```
tisrás ca me trimsás ca me ... | ... || ... || ... Both three of me and thirty of me [are] etc. etc." (Whitney).
```

## 8.5.4 $\sim AVS 5.15.4$

"Mir [gehören] sowohl vier als auch vierzig [Apavaktr, du Heilpflanze! Du Rtageborene, Rtahafte! Die Süße möge dich süß machen.]"

catasraś ca] Ku JM RM Ma Pa K, catasra ca V/126 Mā — catvāriṃśac] Ku RM V/126 Mā Ma Pa, ca(+tvā)riṃśac JM, catvāriśaṃś K [[Bhatt. catvāriṃśaś]] — ca-¹ °°°||] ca || Ku V/126 Mā Ma Pa, ca || (kā) JM, ca | RM K

## AVŚ 5.15.4

cátasras ca me catvāriṃsás ca me ... | ... || "Both four of me and forty of me [are] etc. etc." (Whitney).

# 8.5.5 ~ AVŚ 5.15.5

"Mir [gehören] sowohl fünf als auch fünfzig [Apavaktr, du Heilpflanze! Du Rtageborene, Rtahafte! Die Süße möge dich süß machen.]"

pañca] JM V/126 Mā Ma Pa K, paṃca Ku RM — me] Ku JM RM Mā Ma Pa K, < m > V/126 — pañcāśac] Ku RM Ma Pa, pañcāśac JM, pañcāśac V/126 Mā, pañcāśaś K —  $ca^{-1} \circ \circ \circ ||]$  ca || Ku V/126 Mā Ma Pa,  $ca \cdot ||^{(k\bar{a})}$  JM,  $ca \cdot ||$  RM K

#### AVŚ 5.15.5

pañcá ca me pañcāśáś ca me ... | ... || "Both five of me and fifty of me [are] etc. etc." (Whitney).

Zu a vgl. AVP 8.16.3a (pañca ca yāḥ pañcāśac ca-) = AVŚ 6.25.1a.

## 8.5.6 $\sim AV \hat{S} 5.15.6$

$$\begin{array}{c}
sat ca me sas tiś ca-\\
\circ \circ \circ \mid | \\
\end{array}$$
(P)

"Mir [gehören] sowohl sechs als auch sechzig [Apavaktr, du Heilpflanze! Du Rtageborene, Rtahafte! Die Süße möge dich süß machen.]"

sat] Ku JM V/126 Mā Ma Pa K, sa{·}t RM — sastiś] JM V/126 Ma Pa K, sasthiś Ku, sastaś RM, sasthaś Mā —  $ca^{-1} \circ \circ \circ ||| ca || Ku V/126 Mā Ma Pa, ca ||^{(k\bar{a})} JM, ca | RM K$ 

## AV\$ 5.15.6

sát ca me sastís ca me ... | ... | "Both six of me and sixty of me [are] etc. etc." (Whitney).

## $8.5.7 \sim AV \pm 5.15.7$

"Mir [gehören] sowohl sieben als auch siebzig [Apavaktr, du Heilpflanze! Du Rtageborene, Rtahafte! Die Süße möge dich süß machen.]"

saptatiś] Ku JM RM V/126 Mā Ma K, saptatiś Pa — ca-¹ °°°||] ca || Ku V/126 Mā Ma Pa,  $ca \mid \mid^{(k\bar{a})} JM, ca \mid RM K$ 

#### AVŚ 5.15.7

saptá ca me saptatís ca me ... | ... | "Both seven of me and seventy of me [are] etc. etc." (Whitney).

Zu a vgl. AVP 8.16.2a (sapta ca yāḥ saptatiś ca-) = AVŚ 6.25.2a.

## 8.5.8 $\sim AV \hat{S} 5.15.8$

"Mir [gehören] sowohl acht als auch achtzig [Apavaktr, du Heilpflanze! Du Rtageborene, Rtahafte! Die Süße möge dich süß machen.]"

aśītiś] K, 'śītiś Ku RM V/126 Mā Ma, 'śītiś JM, '{śi}śītiś Pa — ca-1 000||] ca || Ku V/126 Mā Ma Pa,  $ca \mid^{(k\bar{a})}$  JM,  $ca \mid RM K$ 

#### AVŚ 5.15.8

astá ca me 'śītíś ca me ... | ... | "Both eight of me and eighty of me [are] etc. etc." (Whitney).

## **8.5.9** $\sim AVS 5.15.9$

(P) nava ca me navatiś ca000 ||

"Mir [gehören] sowohl neun als auch neunzig [Apavaktr, du Heilpflanze! Du Rtageborene, Rtahafte! Die Süße möge dich süß machen.]"

navatiś] Ku RM V/126 Mā Ma Pa K, navatiś JM — ca-1 °°° | | ca | Ku V/126 Mā Ma Pa,  $ca \mid |^{(k\bar{a})}$  JM,  $ca \mid RM K$ 

#### AVŚ 5.15.9

náva ca me navatís ca me ... | ... | "Both nine of me and ninety of me [are] etc. etc." (Whitney).

8.5 Mit einer Heilpflanze gegen die Gifttiere

Zu a vgl. AVP 8.16.1a (nava ca  $y\bar{a}$  navatiś ca-) = AVŚ 6.25.3a.

## **8.5.10** $\sim \text{AV} \pm 5.15.10$

"Mir [gehören] sowohl zehn als auch hundert [Apavaktr, du Heilpflanze! Du Rtageborene, Rtahafte! Die Süße möge dich süß machen. 1"

śatam Ku RM K, śatam JM, śatañ V/126 Mā Ma Pa — ca-1000 | ca | Ku V/126 Mā Ma **Pa**,  $ca \mid |^{(k\tilde{a})}$  **JM**,  $ca \mid$ **RM K** 

## AVŚ 5.15.10

dása ca me satám ca me ... | ... || "Both ten of me and a hundred of me [are] etc. etc." (Whitney).

## **8.5.11** $\sim \text{AV} \hat{S} 5.15.11$

"Mir [gehören] sowohl hundert als auch tausend Apavaktr, du Heilpflanze! Du Rtageborene, Rtahafte! Die Süße möge dich süß machen."

sahasram Ku V/126 Mā Ma Pa K, sahasram JM RM — cā pavaktāra osadhe cā pavaktāra oṣadhe || Ku, cāpavaktāra oṣadhe | JM RM V/126 Ma Pa, cāpavaktāra oṣadhe || Mā, cāpavaktrāroṣadhe K — rtajāta] Or, yadicāda K — rtāvari | Ku JM RM 

#### AVŚ 5.15.1

śatám ca me sahásram cāpavaktára osadhe | rtajāta rtāvari mádhu me madhulá karah ||

"Both a hundred of me and a thousand of me [are] the exorcisers, O herb; etc. etc." (Whitney), vgl. "I have a hundred and a thousand exorcisers, o plant; born from order, following order, you who are honeyed shall make honey for me" (Griffiths 2009, 49).

## 8.6 Um Zauberer und Zaubrerinnen zu entdecken

Nach KauśS 28.7 soll diese Kāṇḍikā (~ AVŚ 4.20) einem Amulett namens Sadampuṣpāmaṇi- gewidmet sein (ā paśyatīti sadaṃpuṣpāmaṇim badhnāti). KauśS 8.25 erwähnt den Anuvāka namens Cātanāni (stuvān idaṃ havir nas sālām arāyakṣaṇaṃ śaṃ no devī pṛśniparṇy ā paśyati tān satyaujās tvayā pūrvaṃ purastād yukto rakṣohaṇam ity anuvākaś cātanāni).

## 8.6.1 $\sim AV \pm 4.20.1$

| a pasyasi prati pasyasi   | (9) |
|---------------------------|-----|
| parā paśyasi paśyasi      | (8) |
| dyām antarikṣam ād bhūmiṃ | (8) |
| tat sarvam devi paśyasi   | (8) |

"Du schaust herbei. Du schaust entgegen. Du schaust in die Ferne. Du schaust: auf den Himmel, auf den Luftraum, ferner auf die Erde. Auf all das schaust du, du Göttliche!"

ā paśyasi] Ku RM V/126 Ma Pa K, ā paśvasi JM, a paśyasi Mā — paśyasi '] Ku RM V/126, paśvasi JM, paśyasi Mā Ma Pa K — paśyasi] Ku RM V/126 Mā Ma Pa K, paśvasi JM — ād bhūmiṃ '] JM V/126 Mā, ā bhūmiṃ Ku, ā bhūmiṃ 'RM, ād bhūmiṃ Ma Pa K — paśyasi ||] Ku JM V/126 Mā Ma Pa, paśyasi | RM, paśyasi Z K

#### AVŚ 4.20.1

á paśyati práti paśyati párā paśyati pásyati | dívam antárikṣam ád bhūmim sárvam tád devi paśyati || "He (?) looks on, he looks toward, he looks away, he looks: the sky, the atmosphere, then the earth — all that, O divine one (f.), he looks at" (Whitney).

a. Das Metrum ist überzählig (ebenfalls in AVŚ).

d. Nach Whitney z.St. soll es sich bei devi- um die Sadampuṣpā-Pflanze handeln.

## **8.6.2** $\sim \text{AV\'S} 4.20.2$

| tisro divas tisraḥ pṛthivīḥ          | (9) |
|--------------------------------------|-----|
| șaț cemāḥ pradiśo mahīḥ              | (8) |
| *tvayā <sub>a</sub> haṃ sarvān yātūn | (8) |
| paśyāni dev <sub>i</sub> y oṣadhe    | (8) |

"[Du schaust auf] drei Himmel, drei Erden und diese sechs großen Weltgegenden. Durch dich werde ich auf alle Zaubereien schauen, du göttliche Heilpflanze!"

tisro] Ku V/126 Mā Ma Pa K, trisro JM, trisro RM — tisraḥ] Ku RM V/126 Mā Ma Pa, {\cdot\}ti\{\cdot\}sraḥ JM, tisraḥ K — prthivīḥ \cdot\] prthivīḥ \cdot\ Ku, prthīvīḥ \cdot\ JM RM, prthivī V/126 K, prthivī \cdot\ Mā, prthivīḥ Ma Pa — sat] Ku JM RM Mā Ma Pa K, sat \cdot\ V/126 — cemāḥ] Or, cemas K — pradiso mahīḥ \cdot\] Or, sūdiso mahī \cdot\ K \cdot\ Bhatt. sudiso mahī \cdot\] \cdot\ "tvayāhaṃ sarvān] tayāhaṃ sarvāṇ Or, tathāhaṃ sarvā K — yātūn \cdot\ yātūn \cdot\ Ku RM V/126, yā \cdot\}tūn \cdot\ JM, yātun \cdot\ Mā, yātūn Ma Pa, yātīn K — paśyāni] Ku JM RM V/126 Mā Pa, paśyani Ma, apaśyāmi K — devy oṣadhe \cdot\] Ku V/126 Mā Ma Pa, devy odhe \cdot\ JM, devy oṣadhe \cdot\ RM K

#### AVŚ 4.20.2

tisró dívas tisráh pythivíh sát cemāh pradísah pýthak | tváyāhám sárvā bhūtáni pásyāni devy osadhe ||

"Three skies, three earths, and these six directions severally — by thee let me see all beings, o divine herb" (Whitney).

Bhatt. (= Upadhyaya) liest  $tay\bar{a}^{\circ}$  (c).

a. Dieser Pāda (auch in AVŚ) ist überzählig.

c. \*tvayā°. tayā° (Bhattacharya) paßt nicht in den Kontext, weil für \*tayā und oṣadhe (d) eine gleiche Person zu erwarten ist, vgl. Strophe 4 (tām ... tayā) und AVP 2.16.3 (pāṭām ... †tayā). Hier wird die Lesung tvayā nach AVŚ angenommen, also \*tvayā ... oṣadhe. Zur Lesung ta- für tva- in den Or-Mss. s. z.B. 5.10.6d (tad für tvad). Auch umgekehrt tritt die Schreibung tva- für ta- auf in 5.24.3b (tvayā für tayā); 6.11.9b (tvam für tam); 16.76.4d (tvayā für tayā).

## **8.6.3** $\sim \text{AV} \pm 4.20.3$

| suparnasya div <sub>i</sub> yasya | (8) |
|-----------------------------------|-----|
| tasya hāsi kanīnikā               | (8) |
| sā bhūmim ā rurohitha             | (8) |
| vahvam śrāntā vadhūr iva          | (8) |

"Du bist gewiß der Augenstern des himmlischen Adlers. Als solcher hast du die Erde bestiegen wie eine ermüdete Braut die Sänfte" (cd. nach Hoffm.Aufs. III, 858).

suparṇasya] K, suparṇasya Ku JM RM Mā Ma Pa, rtajāta rtāvari ¹ madhu tvā madhulā ka<>t || dve ca me viṃśatiś ca || tisraś ca me triṃśac ca || catasra ca me catvāriṃśac ca || pañca ca me pañcāsac ca || ṣaṭ ca me ṣaṣṭiś ca || sapta ca me saptatiś ca || aṣṭa ca me 'śsītiś ca || nava ca me navatiś <-----> V/126 [[note: mit Wiederholung von 8.5.1c-10d]] — divyasya ¹] Ku RM V/126 Mā, divyasya JM Ma Pa K — sā] Ku JM RM Mā Ma Pa K, sa

V/126 — ā rurohitha ˈ] ā rrohitha ˈ Ku RM V/126 Mā, ā rrohitha JM Ma Pa, ā ro[[line]]her K — vahyam J Or, mahyam K — iva ||] Ku JM V/126 Mā Ma Pa, iva | RM K

#### AVŚ 4.20.3

divyásya suparnásya tásya hāsi kanīnikā | sā bhūmim ā rurohitha vahyám śrāntā vadhūr iva || "Of that heavenly eagle art thou the eye-pupil; thou here hast ascended the earth as a wearied bride (vadhū) a litter" (Whitney).

Diese Strophe wurde von Griffiths 2009, 89 übersetzt: "Of that heavenly eagle['s eye, o plant], you are indeed the pupil: you have grown out over the earth, as an exhausted new wife [spreads herself] over the palanquin."

# **8.6.4 abc** $\sim$ AVŚ 4.20.4abc • **d** = AVŚ 19.6.4b $\sim$ AVŚ 13.1.54d

8.6 Um Zauberer und Zaubrerinnen zu entdecken

| tāṃ me sahasrākṣo devo                  | (8) |
|-----------------------------------------|-----|
| dakṣiṇe hasta ā dadhat                  | (8) |
| tayāhaṃ sarvaṃ paśyāni                  | (8) |
| yad bhūtam yac ca bhāv <sub>i</sub> yam | (8) |

"Diese [Heilpflanze] wird der tausendäugige Gott in meine rechte Hand legen. Mit dieser werde ich auf alles schauen, was vergangen und zukünftig ist."

tāṃ] Or, tāvan K — sahasrākṣo devo ¹] Ku RM, sahasrākṣo devā(→vo) ¹ JM, sahasrākṣo ¹ devo V/126, sahasrākṣo devo Mā Ma Pa K — dakṣiṇe hasta ā dadhat | ] dakṣiṇahasta ā dadhat | Ku JM RM Ma Pa, dakṣiṇa(+hasta) ā dadhat | V/126, dakṣiṇa ā dadhat | Mā, dakṣiṇe hastādadat | K — tayāhaṃ] Or, tenāhaṃ K — paśyāni ¹ yad] Ku JM RM V/126 Mā, paśyāni yad Ma Pa, paśyāmyad K — yac ca] Or, yaś ca K — bhāvyam ||] bhāvyaṃ || Ku JM V/126 Mā Ma Pa, bhāvyaṃ | RM, bhavyaṃ | K

#### AVŚ 4.20.4

tấm me sahasrākṣó devó dákṣiṇe hásta ấ dadhat | táyāháṃ sárvaṃ paśyāmi yáś ca śūdrá utấryaḥ ||

"May the thousand-eyed god set it in my right hand; with it do I see every one, both who is Śūdra and [who] Āryan" (Whitney).

b. Eine Lesung dakṣiṇahaste wäre zwar theoretisch möglich, aber sie würde ein Hapax darstellen. Demgegenüber ist dákṣiṇe háste (so AVŚ) nicht nur gut bezeugt (RV 1.128.6b; 3.39.6d; 6.62.9c = AVŚ 20.36.9c; AVP 1.49.1a = AVŚ 7.50.8a), sondern auch metrisch besser.

c. Obwohl Sāyaṇa (zu AVŚ)  $t\dot{a}y\bar{a}$  als  $tvay\bar{a}$  liest, ist  $tay\bar{a}$  (AVP Orissa und AVŚ) wegen  $t\bar{a}m$  in a wohl die richtige Lesung. Gemäß  $\bar{a}$  dadhat im Pāda b und

8.6.2d ist *paśyāni* zu lesen, vgl. "*Paçyāni* would be an acceptable emendation in **c**" (Whitney z.St.).

**d** = AVP 9.5.4b (*bhāvyam*) = AVP 9.26.13b (*bhāvyam*) = AVP 18.20.3d (*bhāvyam*) = AVŚ 19.6.4b (*yád bhūtám yác ca bhāvyàm*) ~ AVŚ 13.1.54d (*yád bhūtám yád vā bhāvyàm*). Die Kaschmir-Rezension der Paippalāda-Tradition zeigt aber an allen Parallelstellen immer *bhavyam*. Da es sich bei *bhāv<sub>i</sub>yam* um eine jüngere Form (AiGr. II 2, 804) handelt und die normale Form *bhávya*- (RV 3x, AVŚ 15x / AVP 19x) ist, stellt die Form der Kaschmir-Rezension einen Archaismus dar.

#### **8.6.5** nur AVP

| yathā ś <sub>u</sub> vā caturakṣo                                | (8) |
|------------------------------------------------------------------|-----|
| <sup>+</sup> yathāśvaḥ <sup>+</sup> ś <sub>i</sub> yāvo ()rvatām | (8) |
| yathāgnir viśvataḥ pratyaṅ                                       | (8) |
| evā tvam as <sub>i</sub> y oṣadhe                                | (8) |

"Wie der vieräugige Hund, wie das dunkle Pferd unter den Rennern, wie das [sein Gesicht] allen Seiten zukehrende Feuer, so bist du, Heilpflanze!"

yathā śvā] JM RM K, yathā svā Ku V/126 Mā Ma Pa — caturakṣo '] Ku JM RM Mā, caturakṣo V/126 Ma Pa K — 'yathāśvah] yathāśva Or K — 'śyāvo (')rvatām |] syāvorvatāṃ | Or [[Bhatt. syāvordhitāṃ Mā]], syāvorvatāṃ K — viśvatah] Or, viśvatah K — pratyaṅ ' evā] pratyaṅ ' evā Ku JM RM V/126 Mā, pratyaṅ evā Ma Pa, pratya(→stya)ṃ evā K [[Bar. pratyaṅ evā]] — oṣadhe ||] Ku JM V/126 Mā Ma Pa, osadhe | RM K

Bar. und R-V. lesen yathāśvaś śyāvo 'rvatām (b). Bhatt. liest yathāśva(h) syāvorvatām; Upadhyaya: yathāśvah syāvorvatām.

Zu **ab** vgl. AVP 2.8.4ab: *yathā cakṣus suparṇasya yathāśvasya yathā śunaḥ* "Wie die Sehkraft des Adlers, wie die des Pferdes, wie die des Hundes ist" (Zehnder 1999, 183).

a. caturakṣá- ist als Attribut zu Saramās Hunden belegt (RV 10.14.10 und 11 ~ AVŚ 18.2.11 und 12), wonach yathāśvā (Bhattacharya) in AVP 3.22.5 zu yathā  $\dot{}$  śvā zu korrigieren ist, also yathā  $\dot{}$  śuvā caturakṣo rātriṃ naktātipaśyati | evā sahasracakṣo tvaṃ prati paśyāsɨy āyataḥ ||.

b. Bhattacharyas Lesung yathāśva(ḥ) syāvorvatām ist als ein Rückschritt gegenüber Barret und Raghu Vira (yathāśvaś śyāvo 'rvatām) zu beurteilen. Zum Einsatz des Visarga in <sup>†</sup>yathāśvaḥ <sup>†</sup>śyāvo s. Griffiths 2009, lxix. Zu śyāvá- "dunkel(braun)" s. śyāvasyāśvasya cakṣuṣā (AVP 3.22.6c). Das Adjektiv śyāvá- erscheint nicht nur häufig attributiv zu áśva- "Pferd", sondern auch mit diesem zusammengesetzt: śyāváśva- (~ jav. siiāuuāspi-).

cd. Zum Sandhi *pratyań evā* s. Griffiths 2009, lvi mit Anm. 78. Keine doppelte Schreibung von *n* erscheint auch in AVP 9.5.2cd (*visvan aśanānaśane*).

## 8.6.6 = AVS 4.20.7

| kaśyapasya caksur asi                            | . (8) |
|--------------------------------------------------|-------|
| *śun <sub>i</sub> yāś *caturakṣ <sub>i</sub> yāḥ | (8)   |
| vīdhre sūryam <sup>i</sup> va sarpantam          | (8)   |
| mā piśācam tiras karah                           | (8)   |

"Du bist das Auge des Kaśyapa, [das Auge] der vieräugigen Hündin. Wie die schleichende Sonne bei heiterem Himmel verbirg den Piśāca nicht [länger]!"

kaśyapasya] K, kaśyapaśya Ku JM RM V/126 Mā Ma, kaśyakhaśya Pa — asi ¹] Ku JM RM V/126 Mā, asi Ma Pa, akṣas K — \*śunyāś] śūnyāś Or, syamnyāś K — \*caturakṣyāḥ] caturakṣāḥ | JM RM V/126 Mā Ma Pa, caturakṣāḥ || Ku, caturakṣā | K — sūryam] Ku RM V/126 Mā Ma Pa K, {mivasa}sūryam JM — sarpantaṃ ¹] JM RM V/126 Mā, sarpantaṃ ¹ Ku, sarpantaṃ Ma Pa K — mā] Ku RM V/126 Mā Ma Pa K, sā JM — tiras karaḥ ||] Ku JM V/126 Mā Ma Pa, tiras karaḥ | RM, tiras kara | K

#### AVŚ 4.20.7

kaśyápasya cákṣur asi śunyāś ca caturakṣyāḥ | vīdhré sūryam iva sárpantam mā piśācám tirás karaḥ || "The eye of Kaçyapa art thou, and of the four-eyed bitch; conceal thou not the piçācá, like the sun gliding (sṛp) in the clear sky (vīdhra)" (Whitney).

Bhatt. liest \*sunyās caturakṣyāḥ\* (b); Upadhyaya: sunyās caturakṣyāḥ.

Diese Strophe wurde von Griffiths 2009, 89 übersetzt: "You are the eye of the tortoise, of the four-eyed bitch. Do not conceal the demon, [but reveal him] like the sun creeping through the clear sky" (mit \*sunyās und \*caturakṣyāh).

b. Trotz der Lesungen caturakṣā(ḥ) (Or und K) und caturakṣāḥ (AVŚ alle Mss., s. Whitney zur Stelle) ist das Wort als caturakṣyāḥ (Gen.Sg. von caturakṣī-) aufzufassen (recte Bhattacharya). Zu caturakṣāḥ statt caturakṣyāḥ s. Zehnder 1999, 15 und Lubotsky 2002, 137. Die Frage, ob hier ca durch Haplologie nicht geschrieben wurde, also \*śunyāś ca caturakṣyāḥ (AVŚ: śunyāś ca caturakṣyāḥ), erübrigt sich aufgrund der Lesung śunɨyāś.

d. Zu karaḥ s. Hoffmann 1967, 55f.

## **8.6.7 ab** = $AVS 4.20.6ab \cdot cd$ : nur AVP

| darśaya yātudhān <sub>i</sub> yaḥ     | . (8) |
|---------------------------------------|-------|
| †āpaspŗta <sup>i</sup> va† tiṣṭhantaṃ | (8)   |
| darśaya mā kimīdinam                  | (8)   |

"Laß mich die Zauberer sehen! Laß mich die Zaubrerinnen sehen! Laß mich den Kimīdin sehen, der wie āpaspṛta- steht!"

darśaya] Or, darśaye K — mā] Ku JM RM Mā Ma Pa K, <\ā> V/126 — yātudhānān '] yātudhānān ' Ku JM RM V/126, yātudhānān Ma Pa, yātudhānyān ' Mā, yātudhānām K — darśaya] Or, śavaya K — †āpaspṛta iva†] āpaspṛta iva Or, āpaspṛg eva K — tiṣṭhantaṃ '] Ku JM V/126 Mā, tiṣṭhantaṃ RM Ma Pa K — kimīdinam || ku JM V/126 Mā Ma Pa, kimīdinaṃ | RM, kimīdinaṃ K

#### AVŚ 4.20.6

darśáya mā yātudhānān darśáya yātudhānyàḥ | piśācān sárvān darśayéti tvā rabha oṣadhe ||

"Show me the sorcerers; show the sorceresses; show all the  $pic\bar{a}c\dot{a}s$ : with this intent I take hold of  $(\bar{a}$ -rabh) thee, O herb" (Whitney).

Diese Strophe wurde von Zehnder 2011, 16 übersetzt: "Lass (: zauberkräftige Pflanze) mich die Zauberer sehen, lass (mich) die Zauberinnen sehen. Lass mich den gleichsam … (?, āpaspṛte) stehenden Kimīdin sehen".

Zu a vgl. Jamison 1983, 164: "... it seems best to emend  $m\bar{a}$  to dat. me, allowing a translation ,make the sorcerers visible to me", was allerdings durch diesen Beleg entfällt.

c. †āpasprta iva† muß ohne sichere Erklärung bleiben. Vielleicht liegt hier eine Korruption entweder für āpa \*spṛtā iva oder gar für \*āmaspṛśa iva vor. Eine Emendation āpa (d.h. āpas) \*spṛtā iva tisthantam "wie die befreiten Gewässer stehend" (vgl. á-sprta- "nicht losgelassen" RV 2x zu Soma) bietet den Nachteil, daß sie im Zusammenhang mit Kimīdin keine zufriedenstellende Erklärung bietet. Die Annahme, āpas- als "Werk" (ápas-) zu verstehen, ist kaum möglich, weil das Wort im RV (2x) nur in der Wendung pári ắpa āyóh (AiGr. I, 79: "Werk"; II 2, 232: "Unklar" mit Verweis auf Oldenberg zu 1.178.1, der *apas* für "Wasser" hält) und sonst im Veda nicht vorkommt. Sie ist hier auch syntaktisch kaum zu rechtfertigen. Denkbar ist auch, āpaspṛta als eine Lokativform (āpaspṛte zu tiṣṭhantaṃ) zu betrachten. Dies ist aber mit dem Problem verbunden, daß die Form als apas sprte zu segmentieren wäre, was allerdings zu einer Emendation \*apas sprte führen würde. Die Phrase apas spyta va tisthantam kann demnach mit "der steht, wäre es an einem Ort (?), der vom Wasser befreit ist" wiedergegeben werden. Die Annahme scheitert jedoch daran, daß man in Or kein Beispiel für eine Fehlschreibung  $\bar{a}$ für a am Pādaanfang findet. Das gilt auch für den Versuch, \*apasprg iva (nach K āpasprg eva) "wie eine (Milchkuh, die) nicht berühren läßt" (vgl. ánapasprk "sich

nicht weigernd, nicht widerspenstig" in AV 13.1.27b: dev anam dhen ur anapasprg es a) lesen zu wollen. Ähnlich zu beurteilen ist auch die Annahme einer Bildung mit dem HG -sprh- wie in puru-sprh "vielbegehrend" (RV 10.55.2a). Diese Annahme ist noch weniger plausibel, weil in **Or** kein Beispiel für eine Fehlschreibung des Aksaras ga für ta zu finden ist.

Eine vielleicht bessere Alternativlösung könnte sein, daß man āpaspṛta iva als \*āmaspṛśa iva auffaßt. Die Form \*āmaspṛśe stellt somit einen Dativ eines Wurzelkompositums āma-spṛś-, "das Berühren des rohe(n Fleisches)" dar. Eine Fehlschreibung des Akṣaras pa für ma findet sich sowohl in Or (4.35.3b; 5.9.5a; 16.150.2d; 17.49.4c) als auch in K (6.6.4b; 8.2.1d; 9.13.8a; 9.15.6a; 9.18.4d; 9.18.7b; 9.29.6e; 13.8.2a,c; 14.8.8a) häufig. Eine solche des Akṣara ta für śa ist dagegen in Or nur selten anzutreffen (15.20.4d und 18.15.8a) und in K gar nicht. Bemerkenswert ist jedoch AVP 20.16.3c, wo Or apas(p)ṛśethā(ṃ) gegenüber K avaspṛgeṣāṃ steht (für \*apaspṛdhethāṃ). Das Or-Akṣara śe entspricht hier ge in K, vgl. āpaspṛg eva (K). Es scheint also, daß einerseits Or ta für śa, andererseits K ga für śa verschrieben wurde. Der so hergestellte Pāda \*āmaspṛśa iva tiṣthantaṃ ist mit "[den Kimīdin], der dazu steht, als ob er das rohe [Fleisch] berühren würde" wiederzugeben, vgl. svā māmsāny atta "[Kimīdins,] ihr sollt eure eigene Fleischstücke essen" (AVŚ 2.24.1e = AVP 2.42.1e).

# 8.6.8 ~ AVŚ 4.20.8

| udagrabham paripāṇam                 | (8) |
|--------------------------------------|-----|
| yātudhānāt kimīdinaḥ                 | (8) |
| tenāham sarvam paśyān <sub>i</sub> y | (8) |
| uta śūdram utār <sub>i</sub> yam     | (8) |

"Ich habe den Behüter vor dem Zauberer, vor dem Kimīdin, [von der Erde] herausgeholt; mit diesem werde ich auf jeden einzelnen schauen, sowohl Śūdra als auch Ārya."

udagrabhaṃ] Ku JM RM Mā Ma Pa, udanāgrabhaṃ V/126, tadagrabhaṃ K — paripāṇaṃ '] Ku RM V/126 Mā, pāripāṇaṃ 'JM, paripāṇaṃ Ma Pa K — kimīdinaḥ |] Or, kimīdina | K — paśyāny '] Ku JM Mā, paśyāny V/126 Ma Pa, {·}paśyāny ' RM, paśyāmy K — śūdram Ku V/126 Ma Pa K, {··}śūdram RM, sū{·}dram JM, śudram Mā — utāryam ||] utāryaṃ || Or, utaryaṃ | K

#### AVŚ 4.20.8

údagrabham paripánād yātudhánam kimīdínam | ténāhám sárvam paśyāmy utá śūdrám utáryam ||

"I have seized (ud-grabh) out of his shelter (paripāṇa) the sorcerer, the kimīdin; with it do I see every one, both Çūdra and Āryan" (Whitney), vgl. "Ich habe den Zauberer, den Kimīdin

aus seinem Schlupfwinkel geholt; mit diesem (: dem Auge ,Auge Kaśyapas', d.i. das Amulett) sehe ich jeden, sowohl einen Śūdra, als auch einen Āriya" (Zehnder 1999, 92).

- a. Zu bemerken ist, daß paripāna- bald als Nom.ag. (AVP), bald als Nom.loc. (AVS) verwendet ist.
  - c. Hier steht paśyāni (Or) gegenüber paśyāmi (K und AVŚ).
  - d. Zu Śūdra und Ārya s. Zimmer 1879, 204f.

# **8.6.9 a** ~ AVŚ 2.15.3a • **bcd**: nur AVP

| yathā sūryaś candramāś ca           | (8) |
|-------------------------------------|-----|
| viśvā bhūtā vipaśyataḥ              | (8) |
| evā vi *paśyatāt t <sub>u</sub> vam | (8) |
| aghāyur mopa gād iha                | (8) |

"Wie die Sonne und der Mond auf alle Wesen hinschauen, so sollst du überallhin schauen. Nicht soll ein Böswilliger hier eintreffen."

sūryaś candramāś] RM Mā Ma Pa, sūryaś ca candramāś Ku, śūryacandramāś V/126, sūryaś candramas K — ca '] Ku RM V/126 Mā, ca Ma Pa, yā K — vipaśyataḥ |] Or, vipaśyata || K — evā] Ku JM RM Mā Ma Pa K, {ā}evā V/126 — vi \*paśyatāt tvam] vi paśyatāṃ tatvam ' Ku, vi paśyatāṃ tvam ' JM, vi paśyatān tvam ' RM, vi paśyatāṃ tvam V/126, vi paśyatāṃ tva{·}m ' Mā, vi paśyatān tvam Ma Pa, vi pasyatā tvam K — aghāyur mopa] Or, aghāyun mopa K — gād iha ||] Ku V/126 Mā Ma Pa, {·}gād iha || JM, gād iha || RM K

Bhatt. (= Upadhyaya) liest paśya tān tvam (c).

Zu **ab** vgl. AVŚ 10.10.34 = AVP 16.110.4: yấvat sắryo vipáśyati, AVŚ 13.4.11: sá prajābhyo ví paśyati yác ca prāṇáti yáś ca ná und 19: sá sárvasmai ví paśyati yác ca prāṇáti yáś ca ná.

 $\mathbf{a} \sim \text{AVS } 2.15.3a$  (= AVP 6.5.3a):  $y\acute{a}th\bar{a}$   $s\acute{u}rya\acute{s}$  ca  $candr\acute{a}\acute{s}$  ca "Just as both the sun and the moon ..." (Griffiths 2009, 75).

Zu **b** vgl. RV 10.187.4ab = AVŚ 6.34.4: yó víśvābhí vipáśyati bhúvanā ...

c. \*paśyatāt nach Barret. Nicht vorzuziehen ist die Lesung paśya tān (Bhattacharya mit Hinweis auf "paśyatāt?"), weil man hier \*paśya tau/tā erwartet.

# 8.6.10 ~ AVŚ 4.20.9

| yo'ntariksena patati    | (8) |
|-------------------------|-----|
| bhūmim yaś copasarpati  | (8) |
| divam yo manyate nātham | (8) |
| tam piśācam drśe kuru   | (8) |

"Offenbare den Piśāca, der entlang des Luftraums fliegt und zur Erde heranschleicht, der den Himmel für [seinen] Zufluchtsort hält!"

yo'ntarikṣena] V/126, yo'ntarikṣe Ku JM RM Mā, yo ntarikṣe Ma Pa, yo antarikṣena K—patati '] Ku JM RM V/126 Mā, patati Ma Pa K—bhūmim yaś] Or, bhomīś K—copasarpati |] Ku RM Mā Ma K, cāpasarpati | JM Pa, cāpasarpati || V/126—nāthaṃ '] Ku JM RM V/126, nāthaṃ Mā Ma Pa K—taṃ] Or, tvaṃ K—kuru ||] kur || Ku JM V/126 Mā Ma Pa, kur | RM, kuru | K

#### AVŚ 4.20.9

yó antárikșena pátati dívam yáś cātisárpati |

bhūmim yó mányate nāthám piśācám prá darśaya ||

"Whichever, flies through the atmosphere, and whichever creeps across the sky; whichever thinks the earth a refuge ( $n\bar{a}th\dot{a}$ ) — that  $pic\bar{a}c\dot{a}$  do thou show forth" (Whitney), vgl. "(Den Piśāca (d.i. eine Dämonenart)), der den Luftraum entlang fliegt, und (den), der über den Himmel hinaus kriecht, (und den), der die Erde für seinen Zufluchtsort hält, den Piśāca lass (: zauberkräftige Pflanze) (mich) sehen" (Zehnder 2011, 2).

Bhatt. (= Upadhyaya) liest yo antariksena (a).

a. yo 'ntarikṣeṇa wegen des Metrums. Zu antarikṣeṇa patati vgl. RV 10.136.4a (antárikṣeṇa patati) = AVŚ 6.80.1a = AVP 5.38.4a. Sowohl AVP als auch AVŚ haben eine schlechte Kadenz.

b. Zu sarp + úpa s. RV 10.18.10a = AVŚ 18.3.49a: úpa sarpa mātáram bhūmim etām "Schleiche zu dieser Mutter Erde heran!" und AVŚ 5.11.6e: nīcáir dāsā úpa sarpantu bhūmim "Die Dāsas sollen nach unten zur Erde schleichen" und sūpa-sarpaṇá- "gutes Heranschleichen bietend" (AVŚ 18.3.50, in dessen Parallele, RV 10.18.11, sūpavañcaná- "gutes Herantreten bietend" für sūpasarpaná- steht).

## 8.6.11 $\sim$ AVŚ 4.20.5

| mātmānam apa gūhathāḥ                   | (8) |
|-----------------------------------------|-----|
| adhā sahasracakṣo tvaṃ                  | (8) |
| prati paśyās <sub>i</sub> y āyatah    6 | (8) |

"Mache offenbar deine Gestalten, verbirg dein Selbst nicht (länger)! Sodann wirst du, Tausendäugiger, den Ankommenden entgegenblicken" (ab nach Hoffmann 1967, 78).

rūpāṇi '] r̄pāṇi ' Ku RM Mā, rpāṇi ' JM, r̄pāṇi V/126 Ma, rpāṇi Pa, rūpāṇi K — apa gūhathāḥ |] Ku RM V/126 Mā Ma, apa gūhathāḥ  $\{\cdot\}$  | JM, apa guhathāḥ | Pa, api rūhatā | K — adhā] Or, evā K — sahasracakṣo tvaṃ '] Ku V/126, sahasracakṣo tvaṃ JM Ma Pa K, sahasracakṣo tvaṃ 'RM, sahasracakṣo ' tvaṃ Mā — paśyāsy āyataḥ] Or, paśyāmy āyata K — || 6 || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || || |

#### AVŚ 4.20.5

āvis kṛṇuṣva rūpāṇi mātmānam ápa gūhathāḥ | átho sahasracakṣo tváṃ práti paśyāḥ kimīdínaḥ ||

"Make manifest [thy] forms; do not hide thyself away; then mayest thou, O thousand-eyed one, look upon the *kimīdins*" (Whitney).

c. Für K evā statt Or adhā spricht zwar AVP 3.22.5cd: evā sahasracakṣo tvaṃ prati paśyāsy āyataḥ, aber es empfiehlt sich, bei der Or-Tradition zu bleiben (AVŚ: átho).

Zu **d** vgl. RV 10.37.7cd: ... tvā ... práti paśyema sūrya "Dir ..., du Sūrya, möchten wir entgegenblicken" und RV 10.158.5: susamdį́sam tvā vayám práti paśyema sūrya "Dir, dem schön zu Schauenden möchten wir entgegenblicken, du Sūrya!".

Zu āyatah s. AVP 5.34.8d: āyatah prati cālaya "Let those, who are coming, approach" (Lubotsky 2002, 157) und AVŚ 7.38.1d ~ AVP 3.29.2c: āyatáh pratinándanam "den Willkommenheißenden des Ankommenden" (AVP: pratinandanī). Die Parallelstelle der Śaunakīya-Tradition spricht dafür, daß mit āyatah die Kimīdins gemeint sind.

# 8.7 Um das Gift der Giftschlangen wirkungslos zu machen

Diese Kāṇḍikā handelt von den Sprüchen, die mit Hilfe der Heilpflanze Arundhatī verschiedene Schlangen unschädlich und deren Gift wirkungslos machen sollen.

## **8.7.1 ab**: nur AVP • $\mathbf{c} = \text{AV} \times 10.4.20 \, \mathbf{a} \cdot \mathbf{d} \sim \text{AV} \times 2.27.1-6 \, \mathbf{d}$

| *saukṣmyejāṃs todāṃs tumalān         | (8) |
|--------------------------------------|-----|
| <sup>+</sup> pathiṣṭhāmઁ *upaṛṣa tān | (8) |
| ahīnāṃ sarveṣāṃ viṣam                | (8) |
| arasam k $\eta_u$ v osadhe           | (8) |

"Spieße die [Schlangen] an, die in dem aus guter Erde bestehenden [Boden] geboren sind, die anstacheln, die geräuschvoll sind, die sich im Weg befinden! Mache das Gift aller Schlangen wirkungslos, du Heilpflanze!"

\*saukṣmyejāṃs] saukṣejāṃs K, mokṣejāṃs Or — todāṃs] Or, tvodāṃs K — tumalān '] tumalāṇ ' Ku RM V/126 Mā, tumalāṇ Ma Pa, tumalaṃ K — 'pathiṣṭhāṃ \*upaṛṣa tān |] patiṣṭhāma upāṛṣatāṃ K [[note: 'm a']], pathiṣṭhāṇ uta pāṛṣatān | Ku JM RM V/126 Ma Pa, pathiṣṭhāṇ uta pāṛṣa(+tā)n | Mā — viṣam '] RM V/126 Mā, viṣam Ku JM K, viṣas Ma, viṣas Pa — arasaṃ kṛṇv] Ku JM RM V/126 Mā Pa K, arasaṃ kṛṇv Ma — oṣadhe ||] Ku JM V/126 Mā Ma Pa, oṣadhe | RM K

Bhatt. liest mokṣejāṃs (a) ... pathiṣṭhām uta pārṣatān<sup>+</sup> (b); Upadhyaya: mokṣejāṃs ... pathisthān uta pārsatān.

a. \*saukṣmyeja- (K saukṣejāṃs). Das VG mokṣe in mokṣejāṃs (Or) könnte zwar auf ein mokṣa- "Befreiung, Lösung, Erlösung" deuten, aber das Wort ist nicht nur erst im Spätvedischen belegt, sondern es ergibt auch für eine Schlangenbezeichnung wenig Sinn ("bei der Befreiung geboren"?). Daher ist anzunehmen, daß in Or ein Schreibfehler vorliegt, denn sa und ma sind leicht verwechselbar, s. AVP 5.6.8d: asīva für amīva und AVP 16.102.9b: annas adad für annam adad. Zur Schreibung des Clusters -kṣ- für kṣmy- s. 3.16.4-6d; 5.31.1a; 7.2.3a (-kṣ- für -kṣy-) und 5.32.7a; 6.2.9a (-m- für -my-). Das anzunehmende Hapax saukṣmya- ist als Vṛddhi-Bildung zum lexikalisierten su-kṣmá- "(der) aus guter Erde bestehend[e Boden]" zu bestimmen, vgl. saukṣmya- "fein" (MaitU). Das Kompositum su-kṣmá- erscheint in VS 1.27 und bezieht sich auf die aufgegrabene Erde (= die Vedi), die als Boden für den Sitz des Feuers dient: sukṣmā cāsi śivā cāsi | syonā cāsi supādā cāsi | ūrjasvatī cāsi páyasvatī ca || "Du bist sowohl eine, die aus guter Erde besteht, als auch eine, die Glück verheißt. Du bist sowohl eine, die einen guten Sitz gewährt, als auch eine, die eine gute Stätte gewährt. Du bist sowohl eine, die mit

Saft versehen ist, als auch eine, die mit Milch versehen ist"; *saukṣmyeja-* "auf dem aus guter Erde bestehenden Boden geboren" ist Attribut zu *áhi-* "Schlange", vgl. die im Veda häufig anzutreffende Wendung *áhi- budhnyà-* "die auf dem Boden befindliche Schlange". Zum lokativischen Vorderglied s. *pravāte-já-* "in Sturmwind geboren" (RV 10.34.1).

toda- "anstachelnd, anspornend" (Kim 2010, 147), vgl. AVP 2.87.4b: todenāśvatarāv iva "(sie stoßen) wie zwei Maultiere mit dem Anstachler" (Zehnder 1999, 192) und 5.3.6a: yaś ca todo yaś ca sarpaḥ "Whichever "pricker", whichever snake" (Lubotsky 2002, 25).

b ist wahrscheinlich als \*pathisthām \*uparsa tān zu lesen. Eine Analyse mit pārṣatān (Bhattacharya) ist nicht vorzuziehen, weil pārṣata- erst im klass. Sanskrit bezeugt ist. Darüberhinaus wird pārsata- "von der weißgefleckten Gazelle stammend" in der Regel für eine materielle Beschaffenheit, z.B. für Fell, also nicht für eine Farbbezeichnung, die für einen Schlangennamen geeignet wäre, verwendet. Die Annahme \*uparsa "spieße an!" (viersilbig) basiert auf der Schreibung von K  $up\bar{a}r$ șa. Or uta  $p\bar{a}r$ șa ist allerdings zu \* $up\bar{a}r$ șa zu korrigieren. Da aber  $^2ar$ ș + upa +  $\dot{\bar{a}}$  in der Sanskrit-Literatur nicht bezeugt ist, muß der lange Vokal in  $-p\bar{a}_{r}/rsa$  erklärt werden (3.Sg.-Präs.: upārsati in ŚB 5.4.3.8). Allem Anschein nach handelt es sich hier um eine Hiatuswirkung, also \*upa-Hṛṣa (heth. harš- "aufreißen"). Darum sollte man uparsánty (in AVŚ 9.8.14a: yā hídayam uparsánty (7silbig) = AVP 16.75.4a: yā hṛdayam <sup>+</sup>uparṣanty (7silbig), 15a: yā pārśuvé uparṣanty (7silbig) = AVP 16.75.5a: yā pārśuve uparṣanty (7silbig) und 16a: yas tiráścīr uparṣanty (7silbig) = AVP 16.75.6a: yās tiraścīr uparşanty (7silbig)) als uparşánty statt uparsántiv lesen, vgl. Whitney / Lanman 1905 zu 9.8.14: "Prāt. iii. 47 prescribes the form uparsánti (instead of upārsánti)", wobei es eigentlich um die Vokalkürzung geht ( $\bar{a}rC > arC$ , aber keine Kürzung vor rs, s. Whitney 1862, 46). Für diese Hiatuswirkung spricht wohl die Or-Schreibung r in -pārsa. Somit reflektiert Or -pāṛṣa wohl eine Altertümlichkeit (\*upa-Hṛṣa, vgl. dreisilbiges vá-ata- "Wind"). Die mit -pārsa- geschriebenen Formen gehen auf eine spätere, hiatusgetilgte Entwicklung (\*upa-Hrṣa > upārṣa zugunsten des besseren Metrums) und deren Übertragung auf \*upāṛṣa zurück. Ferner deutet das Verb darauf hin, daß diese Heilpflanze wohl mit spitzigen, starren Blättern bzw. mit Dornen versehen ist.

Zu pathistha-, einer thematisierten Form von páthi-sthā- (AiGr. II 1, 211), vgl. inhaltlich áhīn vyasyatāt patháḥ "werfe die Schlangen vom Weg!" (AVŚ 10.4.6c).  $\mathbf{c} = \mathrm{AV} \div 10.4.20$ a: áhīnām sárvesām viṣám.

Zu d vgl. arasán kynv osadhe (AVŚ 2.27.1-6d; AVP 2.16.1d).

## 8.7.2 nur AVP

| aśvakrandasya bandasya   | (8) |
|--------------------------|-----|
| pṛdākor gonaser uta      | (8) |
| śvitrānām sarvesām visam | (8) |

 $arasam\ krn_u v\ osadhe\ \|$  (8)

"[Das Gift] der Aśvakranda-Schlange, der Baṇḍa-Schlange, der Pṛdāku-Schlange und der Gonasi-Schlange; mache das Gift aller weißen [Schlangenarten] wirkungslos, du Heilpflanze!"

aśvakrandasya JM RM V/126 Mā Ma Pa, aśvasya krandasya Ku, aśvakramdasya K—bandasya 'V/126 Mā, bandasya Ku JM RM Ma Pa, vā( $\rightarrow$ va)ndasya K—prdākor] V/126 Mā, pradākor Ku JM RM Ma Pa K—gonaser uta |] gonaserta | Ku JM RM Mā Ma Pa, gonaserta || V/126, gonuśer uta | K—śvitrānām] Ku JM RM V/126 Mā K, śvitrānām Ma, śvatrānām Pa—sarveṣām] Ku JM RM Mā Ma, sarve<·>m V/126, sa{·}rveṣām Pa, sarveṣā K—viṣam '] Ku RM V/126 Ma, viṣam Mā Pa K, viṣamm JM—oṣadhe ||] Ku JM V/126 Mā Ma Pa, oṣadhe | RM K

Bhatt. (= Upadhyaya) liest vandasya (a).

a. aśvakranda- und banda- sind unbekannte Schlangenarten. aśvakranda- heißt wohl "der, dessen Geschrei wie das vom Pferd ist", vgl. AVŚ 11.2.3b: áśvasyeva výṣanaḥ krándaḥ "wie ein Wiehern des bullenhaften Pferdes" bzw. AVŚ 2.30.5c = AVP 2.17.2c: áśvaḥ kánikradad yáthā "wie ein wieherndes Pferd".

Zur Annahme der Lesung *vāṇḍasya* s. EWAia II, 206: "vielleicht hierher auch AVP 8,7,2 *vāṇḍa*- Bezeichnung einer Schlange (Hoffm, Diss 548, 549)". Diese Annahme ist jedoch nicht überzeugend, weil das Wort sonst nirgendwo bezeugt und die Motivation der Vrddhi-Bildung zu *baṇḍá*- "verstümmelt" (*baṇḍéna* in AVŚ 7.65.3b = AVP 9.23.3b; *baṇḍáyā* in AVŚ 12.4.3c = AVP 17.16.3c) unklar ist. Mit *baṇḍa*- ist hier wohl eine Schlangenart bezeichnet, die einen sehr kurzen Schwanz besitzt ("schwanzlos").

b. Zu pŕdāku- s. Zehnder 1999, 59: "Das Benennungsmotiv der Schlange ist die gefleckte ('getigerte') Zeichnung, vgl. die (europäische) 'Leopardnatter'" und Lubotsky 2004, 5: "venomous snake with a pantherine pattern, viz. Russell's viper (*Vepera russelli*), which occurs all over India (Deoras 1965: 127)".

gonasi- ist wohl "Kettenviper (Daboia russelii)", vgl. die Schlangennamen gonasa- (Pāṇ.) und gonāsa- (klass.). Sie alle zeichnen sich durch ihre markanten Nasenlöcher aus, die denen der Kuh ähneln.

#### 8.7.3 nur AVP

| dyāṃpātasya gavakasya               | (8) |
|-------------------------------------|-----|
| <sup>+</sup> godhāpŗṣṭer aher uta∤  | (8) |
| asitānām etaj jātam                 | (8) |
| ariste $_a$ rasam kṛdhi $\parallel$ | (8) |

"[Das Gift] der zum Himmel fliegenden Gavaka-Schlange und der Schlange, deren Seiten wie die von der großen Eidechse sind; mache [das Gift] wirkungslos, das von den schwarzen [Schlangenarten] erzeugt wurde, du Unversehrte!"

dyāmpātasya] Ku JM V/126 Mā Ma Pa, dāmpātasya RM, dyāmpākasya K — gavakasya '] Ku JM RM, gavakasya V/126 Mā Pa K, gavagasya Ma — \*godhāpṛṣṭer] godhāpṛṣṭer Or, godhāpṛṣṭer K [[Bar. Bhatt. godhāpṛṣṭher, R-V. godhāpṛṣṭer]] — aher uta |] K, aheṛta Or — etaj jātam '] JM RM V/126, etaj jātam Ku Mā Ma Pa K — arasam] 'rasam Or, rasam K — kṛdhi ||] Ku JM V/126 Mā Ma Pa, kṛdhi | RM K

Bhatt. liest godhāpṛṣther (b) ... 'rasam (d); Upadhyaya: godhāpṛṣther ... 'rasam.

a. dyāmpāta- ist der erste Beleg als Grundlage für das vrddhierte Patronymikum dáiyāmpāti- (ŚB) und dáyyāmpāti- (TB). Für dyāmpāta- gibt AiGr. II 1, 202 die Bedeutung "Flug zum Himmel" (Nachtrag zu II 1, 61: "zum Himmel fliegend") an. Da aber ein akkusativisch markiertes -m- vor dem agentivischen Hinterglied mit der Struktur CāCa- nicht vorkommt (AiGr. II 1, 204f. und Kim 2010, 245ff.) und das Simplex \*pāta- im Veda nicht belegt ist, ist zu empfehlen, für dyāmpāta- eine Zusammenrückung anzunehmen, vgl. AVP 16.69.13b = 19.22.10b (divam ut patanti) oder 16.150.4b (divam utpatant-). Trotzdem bleibt der Langvokal in -pāta-rätselhaft. Bei dyāmpāta- könnte es sich um die Schmuckbaumnatter (Chrysopelea) handeln.

Das Hapax gavaka- ist unklar. Seine Wortbildung ermöglicht keine sichere Analyse. Am ehesten kann man an eine aka-Bildung denken, die als Nomen agentis fungiert (AiGr. II 2, 145-150), z.B. pīyaka- "Schmäher" (AVŚ). Bei einer solchen kommt die Wurzel gavi "rufen" in Frage. Demnach würde gavaka- zwar "einer, der rufende Geräusche macht" bedeuten, aber diese Wurzel erscheint im Indischen nur mit der Reduplikation (jogū-). Wenn gavaka- als a-ka-Bildung (AiGr. II 2, 143ff.) aufzufassen ist, könnte man es als "Öchs-chen" interpretieren. Diese Bildung ist jedoch in den älteren Sprachstufen unproduktiv. Vielleicht liegt hier der erste Beleg dieses Bildungstypus vor. Ein etymologischer Zusammenhang mit gavaya- "Gayal-Ochse" und klass. gav-ala- "der wilde Büffel" ist höchstwahrscheinlich (gavaka- "dem bos gaurus entsprechend"?).

b. Der Ansatz godhāpṛṣṭhi- (Bhattacharya godhāpṛṣṭher) kommt nicht in Frage, weil er ungrammatisch ist (i-Stamm). Wird hier die Lesung von K godhāpiṣṭer (recte Raghu Vira) angenommen, so könnte man im Hinterglied \*piṣṭi- "Zier, bunte Farbe" vermuten. Somit würde \*godhāpiṣṭi- etwa "mit der bunten Farbe der Godhā-Eidechse versehen" bedeuten. Ein ti-Stamm zu piś- ist jedoch im Indischen nicht belegt, und es handelt sich hier um eine schwarze Schlangenart. Zu empfehlen ist daher der Ansatz \*godhāpṛṣṭi- "dessen Rippen wie die der Godhā-Eidechse (Varan) sind", vgl. sahasrapṛṣṭi- "tausend Rippen habend" in AVP 17.28.1b (zu pavi- "Metallreifen des Wagenrades"). Die hier zu bezeichnenden "Rippen" könn-

ten auch als "Seiten" verstanden werden, vgl. pṛṣṭi-váh- in AVŚ 18.4.10c: áśvāḥ ... pṛṣṭivấhaḥ "die Seitenpferde". Die Schreibung ṣṭhi- für ṣṭi- in den Or-Mss. findet sich noch in 2.84.6a; 5.26.1c; 7.2.6c; 16.59.4d (alle pṛṣṭhīs für pṛṣṭīs), vgl. aber 5.8.1b (vitaṣṭuḥ für vitaṣṭuḥ) und 16.8.5c (patiṣṭair ajaro für patiṣṭhair ajaro). Zur Verwechslung zwischen ṣṭi- und ṣṭhi- s. Zehnder 1999, 185. Bei godhāpṛṣṭi- ahi-handelt es sich vielleicht um den Gelbvaran (varanus flavescens), dessen Seitenteile mit den gelblichen, ringförmigen Streifen versehen sind.

#### **8.7.4** nur AVP

| etaj jātaṃ svajān <sub>a</sub> āṃ | (8) |
|-----------------------------------|-----|
| tad *babhror arasaṃ kṛdhi         | (8) |
| sarvasya babhror bheṣaj¡y         | (8) |
| *asīha viṣadūṣaṇī                 | (8) |

"Mache das [Gift] wirkungslos, das von den Vipern erzeugt ist, das [Gift] der braunen [Viper]! [Du bist] eine, die [das Gift] jeder braunen [Viper] heilt. Sei hier eine, die das Gift vernichtet!"

etaj jātam] Ku JM RM V/126 Ma Pa K, etaj jātam svajānāt tad babhro arasam kṛdhi || etaj jātam Mā [[note: mit Wiederholung von ab]] — svajānām '] svajānām K, svajānām Ku, svajānām 'JM RM V/126, svajānāt 'Mā, svajānān Ma Pa — tad \*babhror] tad babhro Ku RM V/126 Mā Ma Pa, tad ba{·}bhro JM, tad a babhro K — arasam kṛdhi |] Ku JM V/126 Mā Ma Pa, 'rasam kṛdhi | RM, rasam kṛdhi | K — babhror] Or, babhro K — bheṣajy '] JM RM Mā, bheṣajy Ku V/126 Ma Pa K — \*asīha] asīhi Or, asīya K — viṣadūṣaṇī ||] Ku RM V/126 Mā Ma Pa, viṣadūṣaṇī | JM, vidūsanī | K

Bhatt. liest babhro (b) ... asī<u>hi</u> (d); Upadhyaya: babhro ... asīhi.

Zu **bcd** vgl. 6.7.8bcd (an die Erde):  $n\bar{a}m\bar{a}ni$  ... |  $t\bar{a}ni$  te babhroḥ saṃ vidma sehaidhi viṣadūṣaṇī || "The names ..., those of you, the brown, we know thoroughly: so be a poison-spoiler here" (Griffiths 2009, 96).

b. Wahrscheinlich als tad \*babhror arasam krdhi | zu lesen. Ein Vokativ babhro paßt hier nicht, weil es im AVP keine Stelle gibt, an der eine Pflanze (c: bheṣajī-) als babhru-"rotbraun" bezeichnet wird. Vielmehr bezieht sich babhru-auf eine Schlangenart (Viper), vgl. AVŚ 5.13.5ab (= AVP 8.2.4ab = AVP 1.44.1ab): asitásya taimātásya babhrór ápodakasya ca "der schwarzen [Schlange], der Taimāta-Schlange, der braunen [Schlange] und der [Schlange], die vom Wasser abgewandt ist". Ein auf eine Schlange bezogener Vokativ babhro ergibt ebenfalls wenig Sinn ("Mache das Gift wirkungslos, du braune [Viper]"?), vgl. 8.7.11b: arasam jīvale krdhi "Mache [das Gift] wirkungslos, du Belebende!" Es ist also davon auszugehen, daß bei babhro arasam eine Haplologie stattgefunden hat

(babhrorarasam > babhrorasam). Folglich verstand man babhro rasam als babhro 'rasam und schließlich als babhro arasam.

d. Zur Lesung \*asīha vgl. AVP 6.7.8d (sehaidhi visadūṣanī). Die Verschreibung hi für ha (K: ya, s. den Kommentar zu AVP 8.7.7d) kommt in Or öfters vor, s. z.B. AVP 5.24.7d (apāhi für \*apāha). Eine Analyse asī ha kommt nicht in Betracht, weil asī mit seinem gedehnten Vokal (asi "du bist") am Pādaanfang unbekannt ist.

# **abd**: nur AVP • **c** ~ AVŚ 7.56.1a

64

| trāyamāṇā pra bravītu              | (8) |
|------------------------------------|-----|
| +sarvān rājño ahīn <sub>a</sub> ām | (8) |
| tiraścirājīn asitān                | (8) |
| atho upaśayāś ca ye                | (8) |

"Die Behüterin soll [mir] alle Könige der Schlangen verraten, [nämlich] die, die quergestreift, schwarz sind und auch die, die koitieren."

trāyamāṇā] JM RM V/126 Mā Ma Pa K, trāyamāṇāhya Ku — pra bravītu '] Ku JM RM V/126 Mā, pra bravītu Ma Pa, pra vravītu K — \*sarvān] sarvāņ Or, sarvaņ K — ahīnām |] ahīnām | Mā, 'hīnām | Ku JM RM V/126 Ma Pa, mahīnām K — tiraścirājīn] Ku RM V/126 Mā Ma Pa, tiraścirājin JM, tiraścarājair K — asitān 1 Ku JM RM V/126 Mā, asitān Ma Pa K — atho upaśayāś] Ku JM RM V/126 Mā Pa, ath(+o) upaśayāś Ma, athopasayāś K ye ||] Ku JM V/126 Mā Ma Pa, ye | RM K

Bhatt. liest sarvān (b); Upadhyaya: sarvān.

a. In AVP 8.2.11c ist trāyamānā ein Attribut zu oṣadhi-.

Zu bravi + prá "verkünden, bekannt machen, verraten" s. v.a. AVP 13.7.9d und 13.8.1b.

b. sarvā<u>n</u> (Bhattacharya) ist sicher als sarvān zu lesen, vgl. z.B. 6.21.5c (sarvān raksanti). Zum Sandhi s. AVPrātŚ 2.28 und AiGr. I, 332.

c. Barret z.St. verweist auf AVŚ 7.56.1a hin: tíraścirājer asitát "von der quergestreiften, schwarzen (Schlange)" (= AVP 20.14.7a).

Zu tíraścirāji- s. Lubotsky 2004, 6 Anm. 12: "The name tíraścirāji- probably refers to Banded Krait (Bungarus Fasciatus), a poisonous snake from the North of India with jet black stripes alternating with deep yellow stripes of the same size on the body (Deoras 1965: 118f.)".

d. Das Hapax upaśaya- scheint hier "beischlafend, sich paarend" zu bedeuten.

## 8.7.6 nur AVP

| sahasāhaṃ yātudhānān             | (8)     |
|----------------------------------|---------|
| sahasā yātudhān <sub>i</sub> yaḥ | (8)     |
| saho vaḥ sarvān sāsāha           | (8)     |
| tasyāhaṃ nāma jagrabha           | <br>(8) |

8.7 Um das Gift der Giftschlangen wirkungslos zu machen

"Durch [deine] Kraft [habe] ich die Zauberer, durch [deine] Kraft [habe] ich die Zaubrerinnen [in meiner Gewalt]. Euch alle hat in [deiner] Gewalt die Kraft, über deren Erscheinungsform ich verfüge."

sahasāham] Ku JM V/126 Mā Ma Pa, sahastāham RM, śāmsām K — vātudhānān ] vātudhānān Ku JM V/126 Mā RM, vātudhānān Ma Pa, vātudhānam K — sahasā] Ku JM RM V/126 Ma Pa, sahasa Mā K — yātudhānyaḥ | ] Or, yātudhānyaḥ K [[note: 'h s']] saho vah sarvān] saho vah sarvān Ku JM V/126 Ma Pa, saho va(+h) sarvān RM, sah(+o) vah sarvāņ Mā, sasahasvān K — sāsāha 1 Ku JM RM V/126 Mā, sāsāha Ma Pa, sāsaha K — tasyāham] Or, mamhā K — jagrabha | | jagrabha | K, jagrabhah | | Ku JM V/126 Mā. jagrabhah | RM, jagabhah || Ma Pa

Zu c vgl. "Die Gewalt hat euch [Zauberer] alle in seiner Gewalt" (Kümmel 2000, 564).

Mit sahas- ist wahrscheinlich die Kraft der göttlich gedachten Pflanze gemeint, die in Strophe 5 als trāyamāṇā- "Beschützerin" bezeichnet wurde, vgl. 8.2.11c: trāyamāṇā sahamānā sahasvatī ~ AVŚ 8.2.6c: trāyamānām sáhamānām sáhasvatīm. In 19.31.13c liest man saho 'si yātudhānajambhanam "Du (= die Pflanze) bist die Kraft, die die Zauberer abwehrt". Vedisch sähas- "Kraft, Stärke, Gewalt" gehört in der Regel zur Sphäre einer individuellen Gottheit, steht gelegentlich sogar für eine solche selbst (s. v.a. AVP 2.45.4 = AVS 2.17.2 und AVP 5.9.3a). Es gibt jedoch im RV und AV keine Stelle, an der sáhas- auf Menschen bezogen ist. Daher ist im Pāda c eine Interpretation wie "ich als Stärke habe euch alle in meiner Gewalt" kaum wahrscheinlich. Da auch ein thematisiertes sahá- im AV nicht vorzukommen scheint (obwohl im RV 2mal belegt, s. Kim 2010, 165), kommt es hier nicht in Betracht. Denkbar wäre zwar auch die Lesung sahasvān (Bar. sahasvān) statt saho vah, aber sie ist wegen tasva im Pāda d nicht empfehlenswert.

d = AVP 15.18.8c.

Zu  $n\dot{a}man$  +  $grabh^i$  s. Hoffm.Aufs. I, 300 und Kim 2010, 207f.

## 8.7.7 **acdef**: nur AVP • **b** = AVŚ 5.23.2d

| sahaḥ sākaṃ paid <sub>u</sub> vena- | (8) |
|-------------------------------------|-----|
| -ugreņa vacasā mama                 | (8) |
| andhāhīṃś ca sṛjayāś ca             | (8) |
| śaphakāmś ca *ratharv;yah           | (8) |

sahasā saha utpatya  $\cdot$  (8)  $t\bar{a}n^+sarv\bar{a}m^+aras\bar{a}m^*akah \parallel$  (8)

"Die Kraft hat zusammen mit Paidva, von meinem gewaltigen Wort begleitet, sowohl die Blindschlangen als auch die *srjayā*-Schlangen sowie die *śaphaka*-Schlangen und die *ratharvī*-Schlangen [unschädlich gemacht]; all diese [Schlangen] hat die Kraft unschädlich gemacht, nachdem sie mit der Kraft [der Sonne] aufgeflogen war."

sahaḥ sākaṃ JKu RM V/126 Mā Pa, saho vaḥ sarvāṇ sāsāda tasyāhaṃ nāma jagrabhaḥ | sahaḥ sākaṃ JM [[note: mit Wiederholung von 8.7.6cd]], sahaḥ sākaṃ Ma, mahas mākaṃ K — paidvenoˈgreṇa] Ku Mā, paidveˈnogreṇa JM RM, paidvenogreṇa V/126 Ma Pa K — andhāhīṃś] Or, andhāyūṃś K — srjayāś ca ˈ] Ku RM Mā, srjayāś ca JM V/126 Ma Pa, hūdayāṃś ca K — śaphakāṃś] Ku JM RM Ma Pa, <>phakāṃś V/126, saphakāṃś Mā, śapathāṃś K — \*ratharvyaḥ |] rathavrayaḥ | V/126 Mā Ma Pa, rathavrayaṃh | Ku, {·}rathavrayaḥ | JM, rathavrayaḥ || RM, rathavrihaḥ K [[note: °ḥ s°]] — sahasā saha] Or, sāmā K — utpatya] Or, utapadya K — tān ˈ] tāṇ ˈ JM RM V/126 Mā, tāṇ ˈ Ku, tāṇ Ma Pa, tāṃ K — \*sarvāṃ \*arasāṃ] sarvāṇ arasāṇ Ku JM RM V/126 Mā Pa, sarvāṇ ara arasāṇ Ma, sarvān arasaṃ K — akaḥ ||] Mā Ma Pa, akaḥ ||<sup>(3)</sup> Ku JM V/126, akaḥ | RM, akaḥ K [[note: °ḥ a°]]

K: Bar. ordnet 7ab in Strophe 6 ein.

Bhatt. liest  $ratha\underline{vrayah}$  (**d**) ...  $sarv\bar{a}\check{m}$   $aras\bar{a}\check{m}$  (**f**, Bar.  $sarv\bar{a}n$   $aras\bar{a}\dot{n}$ ; R-V.  $sarv\bar{a}n$   $aras\bar{a}\check{m}$ ); Upadhyaya:  $rathavraya\dot{h}$  ...  $sarv\bar{a}\dot{n}$   $aras\bar{a}\dot{n}$ . Bhatt.App.: "ca u.  $sarv\bar{a}\dot{n}$   $aras\bar{a}\dot{n}$ ".

Zu **b** vgl. AVŚ 5.23.2d (= AVP 7.2.9d ): ugrėna vácasā máma.

Zu sākam paidvenogreņa vacasā mama s. AVP 13.4.3cd-4ab.

c. Zu andhāhi- "Blindschlange" s. andhám ... áhim kṛṇu "Mache die Schlange blind!" (AVŚ 19.47.8cd = AVP 6.20.9ab).

Laut PW sollen  $srjay\acute{a}$ - einen bestimmten Vogel und (f.)  $srjay\acute{a}$ - ein bestimmtes Tier (TS) bezeichnen. Als ihre Ableitungsgrundlage kommt zwar die Wurzel  $^2sarj$  "knarren" in Frage, aber ein \*srj- $ay\acute{a}$ - (zum Suffix s. AiGr. II 2, 214) ist wegen seiner Bedeutung für eine Schlangenbezeichnung ungünstig. Bei  $srjay\acute{a}$ - könnte es sich auch um ein schlangenartiges Wesen handeln, dessen Schuppenkleid wie ein Gewinde aussieht (vgl.  $sr\acute{a}j$ - "Kranz, Gewinde", also \*sraj- $ay\acute{a}$ - >srj- $ay\acute{a}$ -?) und die mit ihren pulsartigen Wellenbewegungen des Körpers voranschleicht.

d. śaphaka- scheint ursprünglich einen Bestandteil des Lotus zu bezeichnen, s. AVŚ 4.34.5cd: āṇḍīkaṃ kúmudaṃ sáṃ tanoti bísaṃ śālūkaṃ śáphako mulālī) ~ AVP 6.22.8ab: puṇḍarīkaṃ kumudaṃ saṃ tanoti †bisaṃ śālūkaṃ śaphako mulālī, "The lotus is spreading out, the white waterlily, the lotus-stalk, the lotus-root, the śaphaka, the lotus-fiber" (Griffiths 2009, 238). Griffiths aaO., 239 vermutet, daß śaphaka- hier eine adjektivische Bedeutung "hoof-shaped, hoofed" hat. Jedoch be-

deutet śaphaka- in AVŚ 4.34.5 wohl "Lotuskapsel, Samenkapsel des Lotus", die einem Huf ähnelt. Das legt nahe, daß es sich bei śaphaka- an unserer Stelle um eine Schlangenart handelt, deren Schuppenkleid wie die Lotuskapsel aussieht.

\*ratharviyaḥ (Akk.Pl. von ratharvī-). Das Wort ratharvī- kommt auch in AVŚ 10.4.5c vor: ratharvyāḥ śiras- "der Kopf der ratharvī-Schlange" (~ AVP 16.15.5c: Bhattacharya: rathavrayāḥ śiras-). AiGr. II 1, 64 erwähnt "die Radform liebend" (nach Ludwig) bzw. II 2, 371: "lies -ry(u)vāḥ von \*ratharyū- zu v. ratharya- "im Wagen fahren". Dies ist jedoch nicht überzeugend. Denn es handelt sich bei \*ratharviyaḥ zuerst um eine metathetisierte Form mit vr statt rv, die bereits der Paippalāda-Samhitā zugrundeliegt, vgl. AVP 5.19.2b: sarvataḥ für savrataḥ. Hinzu kommt, daß in Or eine Fehlschreibung °vrayaḥ für °vriyaḥ vorliegt, vgl. AVP 1.17.2a: śiśrayāno für śiśriyāno, aber K hat rathavrihaḥ mit ha für ya, dessen Fehlschreibung nicht selten anzutreffen ist (AVP 1.19.4a; 6.23.11a; 9.28.6c; 14.8.10a). Daraus ergibt sich, daß man hier mit rathar-vī- zu tun hat, nicht mit \*ratharyū-. Das läßt sich auch durch rátha-vīti- (EN in RV 5.61.18 und 19) bestätigen. Der Schlangenname rathar-vī- ist als "hinter dem gefahrenen Streitwagen herseiend" zu interpretieren. Diese Schlange zeichnet sich wohl dadurch aus, daß sie gewöhnlich entlang der Wagenspur läuft, vgl. pada-vī- "der Spur folgend".

ef. Der Sinn dieser beiden Pādas ist nicht ganz klar. Mit sahasā ist wohl die Kraft der Sonne gemeint, s. RV 1.191.9a.

Zu f vgl. AVP 8.2.7d: nu sāhīn <sup>+</sup>arasām akaḥ "diese hat jetzt die Schlangen unschädlich gemacht".

Der Anunāsika in sarvām ist aufgrund der **Or**-Lesung sarvān a- gesetzt, obwohl **K** sarvān a- liest. Es ist nicht auszuschließen, daß **Or** sarvān a- analog zum unmittelbar folgenden arasān a- eingeführt wurde.

#### **8.7.8** nur AVP

| asitasya vidradhasya                 | (8) |
|--------------------------------------|-----|
| harito yaś ca vidradhah              | (8) |
| <sup>+</sup> nimankṣī vidradhānām yo | (8) |
| mṛjantī <sup>+</sup> tām ajījabhat   | (8) |

"Welche [Sorten von vidradha-Krankheiten es gibt] — die der schwarzen vidradha-Krankheit, die der gelben vidradha-Krankheit, die der unter den vidradha-Krankheiten [tief in die Haut] Gesunkenen — sie [alle] hat die Reinigende ferngehalten."

vidradhasya ¹] Ku RM V/126 Mā, vidradhasya JM Pa, vidradhasya Ma, vidradasya K—yaś ca] Ku RM V/126 Mā Ma Pa, yaśaś ca JM, yasya K—vidradhaḥ |] Or, vidradha | K—†nimankṣī] nimaṃkṣī Ku JM RM V/126 Mā Pa, nimaṃkṣī Ma, imaṃkṣī K—vidradhānāṃ yo ¹] Mā, vidradhānāṃ 'yo Ku JM RM, vidradhānāṃ yo Ma Pa K [[note: °o s °]] — mṛjantī] JM V/126 Mā Ma Pa, mṛjantī Ku, mṛjantī RM, sṛjāṃtvayi K—†tām

ajījabhat ||] tāṇ ajījabhat || JM, tāṇ ajījabhat | RM, tāṃ ajījabhat || Ku V/126 Mā Ma Pa, tā ajījanat | K

Bhatt. liest nimankṣī (c) ... tām (d, vgl. "u. tām" im Apparat); Upadhyaya: nimankṣī ... tān.

ab. vi-dradha- ist eine durch einen Schlangenbiß verursachte Krankheit, wohl "Eiterbildung der Haut" < "wider die Haut gehend, weg von der Haut" (Nekrose?) mit drá- "Haut, Hülle, Schale" (Kim 2010, 254 mit Anm. 12, vgl. EWAia II, 555), vgl. TS drá-dhas- "Gewand". In RV 4.32.23ab (kannīnakéva vidradhé náve drupadé arbhaké) ist vi-dradhá- wohl im Sinne von "ohne Hülle" (Geldner: "unbekleidet") verwendet. Im AV (AVŚ 6.127.1a ~ AVP 1.90.1a; AVŚ 6.127.3d; AVŚ 9.8.20a = AVP 16.75.10a; AVP 1.90.3b) erscheint vi-dradhá- zusammen mit anderen Krankheiten (vor allem mit visalyá- "eine Krankheit, die sich (in den Gliedern) ausbreitet").

### a = AVP 1.90.1a.

c. nimankṣin- "durch das Untertauchen/Einsinken charakterisiert": Die von Pāṇini Dhp 7.1.60 (mankṣyati) erwähnte Form erscheint in ŚB 13.7.1.15 (upa-mankṣyati), ŚāṅkhŚS 16.16.3 (upamankṣye) und AB 8.21.10 (nimaṅkṣye). Zur Bestimmung der Form s. AiGr. II 2, 649: "B. maṅkṣyati kl. maṅktum u. dgl. sind zu MS magná- geneuert" und 656: "Mit sekundärem Nasal kl. maṅktuā neben maktvā (P. 6, 4, 32; 7, 1, 60)". Gotō 1987, 234 spricht von dem sogen. "s-Präs." in ĀpŚS und BhārŚS (an-upa-makṣant-, vgl. -majjant- in den Paralleltexten), schreibt aber, daß es unklar ist, wie diese Form mit s zustande kam. Es ist jedoch nicht ausgeschlossen, daß s beim "s-Präs." analog zu den obengenannten Futurformen eingeführt wurde. Zu majj + ní s. AVŚ 10.4.4b (araṃghuṣó nimájyonmájya púnar abravīt) = AVP 16.15.4b (†araṃghuṣo nimajyonmajya punar abravīt) und AVP 9.22.10b (nimajya papimodakam, K: unmṛjya papisodakam).

d. mṛjantī (wörtlich: "die Abstreifende") ist ein Hapax.

Der Anunāsika in  ${}^{+}t\bar{a}m$   $aj\bar{\imath}jabhat$  ist aufgrund der JM-, RM-Lesung  $t\bar{a}n$  a- gesetzt. Ein Anunāsika vor dem Augment des Verbs ist gut annehmbar, s. z.B. AVŚ 10.6.19d und 30d:  $adhar\bar{a}m$   $akah \parallel$  (s. die Einleitung 6.3).

Zu *ajījabhat* vgl. AVŚ 7.56.5d: *átho enam ajījabham* "dann habe ich dieses (Gift) unschädlich gemacht". Zu *jambh-* s. Mumm 1999 und Kim 2010, 65f.

#### 8.7.9 = NilarU 21

| yah svajānām nīlagrīvo             | (8) |
|------------------------------------|-----|
| yaḥ svajānāṃ harir uta             | (8) |
| kalmāṣapucham oṣadhe               | (8) |
| jambhayās <sub>i</sub> y arundhati | (8) |

"Die [Viper], die unter den Vipern dunkelblaunackig und die [Viper], die unter den Vipern goldgelb ist; [auch] die [Viper] mit einem gesprenkelten Schwanz wirst du, du Heilpflanze, unschädlich machen, du Arundhatī!"

8.7 Um das Gift der Giftschlangen wirkungslos zu machen

yaḥ] Ku V/126 Mā Ma Pa, yāḥ JM RM, ya K — nīlagrīvo ¹] nīlagrīvo K, nīlagrīvo ¹ Ku JM RM V/126 Mā, nīlagrīvo Ma, nīlagrā(→grī)vo Pa — yaḥ] Or, ya K — harir uta |] harirta | Or, harīr uta | K — kalmāṣapucham] Ku JM RM, kalmāṣapucham V/126 Mā Pa, ····· Ma, kalmaṣapraścham K [[Bar. kalmaṣapuścham]] — oṣadhe ¹] Ku RM V/126, oṣadhe JM Mā Pa K — jambhayāsy] Or, jambhayāmy K — arundhati || arndhati || Ku JM V/126 Mā Pa, arndhati | RM, ···· Ma, arundhatī | K

#### NīlarU 21

yáḥ svajấnāṃ nī́lagrīvo yáḥ svajấnāṃ hárir utá | kalmấṣapucham oṣadhe jambháyāsy arundhati ||

"The blue-necked of the vipers, and the green one of the vipers, [and] the spotted-tailed, O plant, you shall devour [them], O Arundhatī" (Lubin 2007, 113).

Bhatt. liest kalmāsapuccham (c); Upadhyaya: yāḥ (a) ... yāḥ (b) ... kalmāsapuccham.

**a**. Or  $n\bar{\imath}lagr\bar{\imath}vo$ : In den Or-Mss. kommt die Schreibung ! für ! häufig vor (s. die Einleitung 3.1 (b)), z.B. in 8.16.8d (ni !ayisyate für ni !ayisyate).

**b** hat eine schlechte Kadenz.

c. Zu *kalmāṣapucha*- "einen gesprenkelten Schwanz habend" (Hapax) vgl. *kalmāṣa-grīva*- "einen gesprenkelten Nacken habend" (AVŚ 3.27.5, TS, MS).

#### 8.7.10 nur AVP

| māyam marad ahidastah               | (8) |
|-------------------------------------|-----|
| pitur asmā asad viṣam               | (8) |
| *imāṃ h <sub>i</sub> y asmā oṣadhim | (8) |
| ā harām <sub>i</sub> y arundhatīm   | (8) |

"Nicht soll der sterben, der von einer Schlange gebissen ist. Für ihn wird das Gift ein Saft sein. Denn ich hole für ihn diese Heilpflanze, die Arundhatī, herbei."

māyaṃ] Ku JM RM V/126 Mā Pa K, 'yaṃ Ma — marad] Or, sala'j K [[Bar. sala\*aj; Bhatt. salaXjaj]] — ahidaṣṭaḥ '] Ku JM RM V/126 Mā, ahidaṣṭaḥ Ma Pa, ahijaṣṭaḥ K [[note: 'ḥ p']] — pitur] Or, pitar K — aṣmā aṣad] Or, aṣmātṣad K — viṣaṃ |] viṣaṃ | Or K — \*imāṃ] imā Or K — oṣadhim '] RM V/126 Mā, oṣadhim JM Pa K, oṣadhiṃm Ku — arundhatīṃ || aṛndhatīṃ || Ku V/126 Pa, aṛndhatīṃ | RM K, aṛndhatīṃ || Mā, aṛtīṃ || JM, … Ma, arundhatīṃ | K

8. Kānda 8

Bhatt. (= Upadhyaya) liest  $im\tilde{a}$  (c).

ab in K ist korrupt: "For ab I can suggest nothing" (Barret).

a. Zu marat (Inj.) vgl. die Konjunktive marāti und marāma (RV 1.191.10cd). ahi-dasta- "von einer Schlange gebissen" kommt auch in AVP 9.8.9b (ahidasta upāsarat) vor, vgl. klass. sarpa-dasta- "Schlangengebiß" und aśupādasta- "nicht von Papageien gebissen".

b. Zu pitú- "Saft, Trank" s. den Kommentar zu AVP 8.3.2d.

cd = AVP 1.85.4cd.

Zu c vgl. AVP 1.85.4cd: imā hy asmā oṣadhim ā harāmy arundhatīm || (so Bhattacharya). imā hier und an unserer Stelle ist als imām zu lesen, s. imām khanāmy ósadhim (RV 10.145.1a = AVŚ 3.18.1a = AVP 7.12.10a = AVP 3.29.2a = AVP 9.6.1a). Zum in den Or-Mss. nicht geschriebenen Anusvāra s. z.B. 9.15.3c (esām für esā).

#### **8.7.11** nur AVP

| etaj jātaṃ <sup>†</sup> pŗdākūnām | (8) |
|-----------------------------------|-----|
| arasam jīvale kŗdhi               | (8) |
| indrasya bhadrikā vīrud           | (8) |
| *asīha viṣadūṣaṇī    7            | (8) |

"Mache das [Gift], das von den Prdākū/u-Schlangen erzeugt wurde, wirkungslos, du Belebende! Glückbringend ist Indras Pflanze. Sei hier eine, die das Gift vernichtet!"

prdākūnām | pradākūnām Ku JM RM V/126 Mā, prrdākūnām [Ma] Pa, pradākūnām K —vīrud '] vīrd ' JM RM Mā, vīrd V/126 Ma Pa, vird Ku, vīrujjy K — \*asīha] asīhi Or,  $as\bar{i}ya \ \mathbf{K} - ||7||\mathbf{1}||7||\mathbf{K}|| \mathbf{M}\mathbf{\bar{a}} \ \mathbf{Ma} \ \mathbf{Pa}, ||7||\mathbf{r} \cdot || \mathbf{V}/126, ||\mathbf{r} \ 11||7|| \mathbf{Ku}, ||\mathbf{r} \ 12||7|| \mathbf{JM},$ || r || 7 ||**RM**, Z 2 Z**K** 

Bhatt. liest prdākūnām (a) ... asīhi (d); Upadhyaya: prdākūnām ... asīhi.

ab wurden von Lubotsky 2004, 4f. übersetzt: "make this brood of the prdākusnakes sapless, of life-bringing [plant]".

Zu a vgl. Strophe 4a: etaj jātam svajānām.

Zu bcd vgl. AVP 15.16.4: trāyamānā hy asi jīvalā vīryāvatī | arundhati tvam tasvāsi visasva visadūsanī ||.

Zu jīvala- "full-of-life" s. Griffiths 2009, 352.

Zu c vgl. bhadrá indrasya rātáyah (RV 8.62.1-6e, 7-9d, 10-12e; 8.99.4b; AVŚ 20.58.2b).

 $\mathbf{d} = \text{AVP } 8.7.4\text{d}$ : \*asīha visadūsanī.

# 8.8 An die heilenden Wasser

#### nur AVP 8.8.1

| śatam arvāk pra syandante | , (8) |
|---------------------------|-------|
| pra syandante śatam paraḥ | (8)   |
| śatam vrtrasya kāṇḍāni    | (8)   |
| tebhya āpo vi dhāyatha 🛘  | (8)   |

...Hundert eilt herwärts, Hundert eilt hinweg. Hundert [sind] die [zerstückelten Körper-] Abschnitte des Vrtra. Von diesen aus lauft ihr, Gewässer, in verschiedene Richtungen."

arvāk] RM K, arvāķ Ku V/126 Mā, arvā {·}k JM, arvā· Ma, arvāka Pa — syandante '] Ku, syamdante JM, syamdante 'RM V/126 Mā, syandante [Ma] Pa, syandante K — syandante] Ku K. syandate JM, syamdante RM [Ma] Pa, syandamte V/126 Mā — parah |] Or, para K — vṛtrasya] JM RM V/126 Mā Ma Pa, vrṛtrasya Ku, vṛttrasya K — kāṇḍāni '] Ku JM V/126 Mā, kāṇḍāni Ma Pa, kaṇḍāni ¹RM, kāṇḍā(→nvā)ni K — tebhya JM RM Ma Pa K [Bar. tebhyo], te{·}bhyā Ku, tebhyo V/126, tebhyah Mā — dhāvatha ||] Ku V/126 Mā, dhāvatha || JM, dhāvatha | RM, dhāvathā || Ma Pa, dhāvatāḥ K [[note: 'ḥ a']]

- ab. Zur Konstruktion ... arvák ... paráh s. RV 10.71.9a: imé vé nárván ná parás cáranti ..die sich nicht herwärts und nicht hinweg bewegen" und AVP 16.153.10a (= AVŚ 11.5.10a); arvāg anvah paro anvah "der eine herwärts, der andere hinweg".
- c. vrtrasya kāndāni "die [zerstückelten Körper-]Abschnitte des Vrtra". Das Wort kanda- heißt urspr. "das Stück des Halms oder Stängels von einem Absatz zum anderen" (PW). Der botanische Begriff dafür wäre Internodium (der Zwischenraum zwischen zwei Knoten). Diese Bedeutung kommt klar hervor, wenn von einem Pfeil die Rede ist: isuh trikanda "ein Pfeil, aus einem Rohr mit drei Absätzen bestehend" (PW). Daraus entwickelte sich die Bedeutung "Abschnitt, Stück", vgl. jedoch EWAia I, 336f. Zu śatam ... kāndāni vgl. śata-kānda- "hundert Abschnitte [zwischen Knoten] habend" (AVP 7.7.1b; 11.12.1d,10a = AVŚ 19.32.1a,10a; 11.13.1a = AV Ś 19.33.1a; 15.22.10b).

#### **8.8.2** nur AVP

| antarikșe patayișnavo           | (9) |
|---------------------------------|-----|
| nabhasas pari jajñire           | (8) |
| āpo hiraņ <sub>i</sub> yavarņās | (8) |
| tās te bhavantu śaṃ hṛde        | (8) |

"Im Zwischenraum fliegend, aus dem Gewölk geboren sind sie, die goldfarbigen Wasser; sie sollen deinem Herzen wohl sein."

patayiṣṇavo '] RM V/126 Mā, pata iṣṇavo 'Ku JM, ····· Ma, patayiṣṇavo Pa, pathayiṣlavo K — nabhasas] Ku RM V/126 Mā Pa, na[[line]]nabhasas JM, ··· Ma, nabhasaḥ K — jajñire |] V/126 Pa K, yajñire | Ku JM RM Mā, ··· Ma — hiraṇyavarṇās '] hiraṇyavarṇās K, hiraṇyavarṇās ' RM V/126 Mā, hiraṇyavarṇās Ku JM Pa, ···· Ma — śaṃ] Ku JM RM V/126 Mā, · Ma, saṃ Pa K — hṛde ||] JM V/126 Mā, hṛde | Ku RM, ·de || Ma, hyade || Pa, hṛde K

Zu a vgl. AVP 1.107.5a: antarikṣe patayantam "(dich), der im Zwischenraum fliegt". Dieser Pāda hat eine Silbe zu viel.

- c. Zu *hiraṇyavarṇa- ap-* s. auch AVP 3.4.6d (~ AVŚ 3.13.6d); 6.3.11ab; 14.1.2ab (~ AVŚ 1.33.1ab).
- **d**. Imperativ +  $\dot{s}\dot{a}m$   $h_{r}\dot{d}\dot{e}$  (auch in einem Nominalsatz) "dem Herzen wohl" ist eine geläufige Stilfigur (RV 5.11.5b; 8.17.6c; 8.48.4a; 8.79.7c; AVP 16.13.8e = AVŚ 8.7.17d; AVP 19.4.6d = AVŚ 6.12.3d; AVŚ 20.126.15c).

#### **8.8.3** nur AVP

| śam te santu hrdayāya                 | (8) |
|---------------------------------------|-----|
| śam te *hṛday¡yābh¡yaḥ                | (8) |
| śam te yakaklomabh <sub>i</sub> yaḥ   | (8) |
| śam u te *antastyebh <sub>i</sub> yaḥ | (8) |

"Sie sollen deinem Herzen wohl, deinen Koronararterien wohl, sowohl deiner Leber als auch deinen Lungen wohl und deinen Eingeweiden wohl sein."

śam te] K, śan te Or — hrdayāya '] Ku RM V/126 Mā, hrdayāya JM Ma Pa, hrdayyāya K — śam te] K, śan te Or — śam te] Ma Pa K, śan te Ku JM RM V/126 Mā — \*hrdayyābhyaḥ] hrdayābhyaḥ | Or K — yakaklomabhyaḥ '] Ku JM V/126 Mā, yakaklomabhyaḥ Ma, yakaklomabhyaḥ Pa, akaklosadbhyaś K — śam] Or, cam K — \*antaṣṭyebhyaḥ || Jyantaṣṭyebhyaḥ || V/126 [Ma] Pa, yaṃtaṣṭyebhyaḥ || Ku, yaṃtaṣṭebhyaḥ || JM, yaṃtaṣṭyebhyaḥ || KM, ya{·}ntaṣṭebhyaḥ || Mā, yaṃnveṣṭebhyaḥ || K

Bhatt. (= Upadhyaya) liest hrdayābhyaḥ (b) ... te yantaṣṭebhyaḥ (d).

Diese Strophe wurde von Griffiths 2009, 408f. übersetzt: "Let them (the waters) be weal to your heart, weal to your coronary [arteries], weal to your liver and lungs, and weal to your intestines" (mit \*hṛdayyābhyaḥ und \*te antaṣṭyebhyaḥ).

b. hṛdayyà- "im Herzen befindlich, am Herzen liegend" ist im AV belegt: hṛdayyam (2.90.1b; 3.29.3d; 19.7.13c ~ AVŚ 6.18.1c; 19.37.2b) und hṛdayyābhyah (4.7.3a). Die feminine Pluralform bezeichnet wohl die Koronararterien.

c. yaka-kloman- "Leber und Lungen" ist ein Hapax.

d. Die Or-Schreibung mit einem hiatusbedingten y (auch in K) in te yantastyebhyah für te antastyebhyah findet sich auch in AVP 9.12.6c (prajā yairayad für prajā \*airayad). Zu antastya- "Eingeweide" (belegt noch in AVP 7.15.7d) s. EWAia I, 78 (unter antastya-) und Knobl 2007, 40 (antastya- umgestaltet nach niṣtya-).

## **8.8.4 abd**: nur AVP • c = AVS 6.24.2c

8.8 An die heilenden Wasser

| yad angair <sup>†</sup> apasismiṣe        | (8) |
|-------------------------------------------|-----|
| <sup>+</sup> yac chīrṣṇā yac ca pṛṣṭibhiḥ | (8) |
| āpas tat sarvam nis <sup>+</sup> karan    | (8) |
| tasṭā riṣṭam *ivānaśa                     | (8) |

"Was du dir an den Gliedern, am Kopf und an den Rippen durch Lächeln Schaden zugefügt hast, all das sollen die Wasser [wieder] zurechtbringen, wie der Zimmermann einen Schaden in den Griff bekommen hat."

yad angair <sup>†</sup>apasismiṣe <sup>†</sup>] yad angairpasismiṣe <sup>†</sup> Ku RM Mā, yad angairpasismiṣe JM Ma, mad angairpasismiṣe V/126, yad a{·}ngairpasismiṣe Pa, yad angair apasaspṛśe K — <sup>†</sup>yac chīṛṣṇā] yat śīṛṣṇā Ku V/126 Mā [Ma] Pa, yat śīṛṣṇā JM RM, yaś chīṛṣṇā K — yac ca] Ku JM RM V/126 Mā, ca Pa, ·· Ma, yaś ca K — pṛṣṭibhiḥ |] Ku RM V/126 Mā Pa, pṛṣṭibhiḥ | JM, ·ṣṭibhiḥ | Ma, pṛṣṭibhiḥ K [[note: <sup>o</sup>ḥ ā <sup>o</sup>]] — tat] JM RM V/126 Mā Ma Pa K, ta Ku — niṣ <sup>†</sup>karan <sup>†</sup>] niṣ karaṃ <sup>†</sup> Ku RM V/126 Mā, niṣ karaṃ JM Ma Pa K — taṣṭā] Ku V/126 Mā Pa, tvaṣṭā JM RM K, ·· Ma — \*ivānaśa || ] ivānaśaḥ K [[note: <sup>o</sup>ḥ s <sup>o</sup>]], ivānasaḥ || Ku V/126 Mā Pa, ivā{····}nasaḥ || JM, ivānasaḥ | RM, ····· Ma

Bhatt. liest apasismiṣe<sup>+</sup> \*yac chīrṣṇā (**ab**) ... karan\* (**c**) ... ivānaśaḥ (**d**); Upadhyaya: apasismiṣe yac chīrṣṇā ... karan ... ivānaśaḥ. Bhatt.App.: "u. niṣkaraṃ" (**c**).

Zu ab vgl. inhaltlich AVP 19.7.8ab: yad akṣībhyām ādidyota pārṣṇibhyām hṛdayena ca "was er durch Aufblitzen an den Augen, an den Fersen und am Herzen herbeigeführt hat" ~ AVŚ 6.24.2ab: yán me akṣyór ādidyóta pārṣṇyoḥ prápadoś ca yát "Was mir an den Augen eingebrannt ist (?), an den Fersen und den" (Kümmel 2000, 252 mit einer Auslassung der Übersetzung für prápadoḥ "an den Fußspitzen"); zum Instrumental vgl. RV 3.7.4c: vy ángebhir didyutānáḥ sadhásthe "[Agni], der in [seiner] Stätte mit den Gliedern nach allen Seiten leuchtet". Durch diesen Vergleich ergibt sich, daß es sich bei AVP 8.8.4ab um eine Synästhesie (†apasismiṣe "du hast dir durch Lächeln Schaden zugefügt", d.h. "... durch Aufblitzen ...") handelt, vgl. RV 1.168.8c: áva smayanta vidyútah pṛthivyām "Die Blitze lächeln auf die Erde hernieder" (Geldner). In diesem Zusammenhang ist AVP 2.70.1 interessant: \*apādyaud apātatanad †apaskandya vadhed ahim

kalyāṇyā yathā \*smitaṃ śam u naḥ santu vidyutaḥ || "Er (: Parjanya) hat die Schlange weggeblitzt, er hat sie weggedonnert, und nachdem er sie hat wegspringen lassen, möge er sie erschlagen; wie das Lächeln eines lieblichen Mädchens, so sollen uns die Blitze wohl tun" (Zehnder 1999, 156). Bei diesen beiden Pādas handelt es sich also wohl um Brandverletzungen.

a.  $^+apasismise$  (statt Or upasismise) ist aufgrund von apasmitam in der nächsten Strophe zwingend. Eine Verwechslung des Akṣara in Or  $_{\it f}$  [ $\it ru$ ] ( $\it angairpa$ -) für K  $\it ra$  findet häufig statt, s. z.B. 20.15.10b. Das Präverb  $\it apa$  scheint hier "miß-, fehl-" zu bedeuten ( $\it smay + \acute{a}pa$  ist nur hier und in der nächsten Strophe belegt).

**cd** = AVP 19.7.8cd (mit \*karan ... \*ivānasa).

- c = AVŚ 6.24.2c: ápas tát sárvam nís karan "may the waters remove all that" (Whitney), vgl. "die Wasser sollen das alles herausbringen" (Kümmel 2000, 252). Das Verb kar mit (n)is heißt allerdings "[wieder] zurechtbringen, heilen" (Tichy 1995, 338 und Kim 2005, 87).
- d. \*iva-ānaśa "wie ... in den Griff bekommen hat", d.h. "wie ... jetzt im Griff hat". Or sa wird häufig für śa (recte K) geschrieben. Der redundant geschriebene Visarga am Pādaende ist sowohl in Or als auch in K eine häufig anzutreffende Erscheinung. Der Pāda d erinnert an RV 9.112.1c: tákṣā riṣṭáṃ rutám bhiṣág brahmā sunvántam ichati- "Der Zimmermann wünscht einen Schaden, der Arzt einen Bruch, der Hohepriester einen Somaopfernden ..." (Geldner).

#### 8.8.5 nur AVP

| sam hṛdayena hṛdayam               | (8) |
|------------------------------------|-----|
| opaśena sam opaśah                 | (8) |
| adbhir muñcā <sub>a</sub> pasmitaṃ | (8) |
| pārsnidvotah sam etu me            | (8) |

"[Dein] Herz [soll] mit [meinem] Herz [zusammentreffen], [deine] Kopfbinde mit [meiner] Kopfbinde — Mache durch die Wasser das los, was durch Lächeln geschädigt wurde! — [Dein] Fersensporn soll mit meinem zusammentreffen."

hṛdayena] Ku JM RM V/126 Mā, hṛ{·}dayena Pa, ···· Ma, hṛdena K — hṛdayam ¹] Ku RM, hṛday{·}am ¹ JM, hṛdayam V/126 Pa K, hṛyam ¹ Mā[, hṛyam Ma] — opaśena] Ku JM RM V/126 Mā Pa, ··· Ma, opaśena K — opaśaḥ ḷ] Ku RM V/126 Mā Pa, opa{·}(→śa)ḥ ḷ JM, ···· Ma, opaśaḥ K [[note: °ḥ a°]] — adbhir] JM RM V/126 Mā Ma Pa K, adbhir Ku — muñcāpasmitaṃ ¹] Ku RM, muñcāpasmitaṃ JM Mā Ma Pa, mṛñcāpasmitaṃ ¹ V/126, muñcāpassitaṃ K — pāṛṣṇidyotaḥ] Ku JM RM V/126 Mā Ma, pā{·}ṛṣṇidyotaḥ Pa, tāṛṣṇebhyo(→dyo)tas K [[Bar. tāṛṣṇebhyo tas]] — sam etu me ḷḷ] Ku JM V/126 Mā, sam etu me ḷ RM, ····· Ma, sam etu te ḷḷ Pa, sam etu te ḷ K

a hat eine schlechte Kadenz.

d. pārṣṇidyota- "Fersenschmerz, Fersensporn" (Hapax), vgl. hṛddyotá- (AVP 1.28.1b = AVŚ 1.22.1b) "Sodbrennen" (Gotō 1987, 93 und Kim 2010, 234, vgl. Zysk 1985, 29-31) und aṅgadyota- (AVP 3.17.5d) "Gliedschmerz".

Der Sinn des Pāda d ist schwer erfaßbar ("wir sollen deine Krankheit gemeinsam bekämpfen"?). Möglich ist auch die Lesung sam etu te "der Fersensporn soll sich mit dir vereinen" (?). Da aber muñca an die 2. Person gerichtet ist, läßt sich pārṣnidyotaḥ als eine der 2. Person gehörige Form auffassen.

## **8.8.6** abc: nur AVP • d = AVS 6.109.2d usw.

| ācarantīḥ parvatebhyo                   | (8) |
|-----------------------------------------|-----|
| devīr devebh <sub>i</sub> yas pari      | (8) |
| $\bar{a}po$ yam adya pr $\bar{a}_a$ pan | (8) |
| na sa rişyāti pūruṣaḥ                   | (8) |

"Die von den Bergen Herbeikommenden, die von den Göttlichen göttlichen Wasser; welchen Menschen sie heute erreichen werden, der wird nicht zu Schaden kommen."

Ma unleserlich • ācarantīḥ] Ku JM RM V/126 Mā, acarantīḥ Pa, ācarantīḥ K — parvatebhyo '] Ku RM, parvatebhyo JM K, pa<-va>tebhyoḥ V/126, parvatebhye ' Mā, parvatebhye Pa — prāpan '] Ku Mā, prāpaṃ JM K, prāpaṃ ' RM, prāpan V/126 Pa — riṣyāti] Ku JM RM V/126 Pa, riṣyā(→ṣyā)ti Mā, riṣyāt K — pūruṣaḥ || ] pūṛṣaḥ || Ku JM V/126 Mā Pa, pūṛṣaḥ | RM, pauruṣaḥ K [[note: 'ḥ ś']]

#### a = AVP 8.12.10a.

Zu b vgl. AVP 10.6.8a: bhagam devebhyas pari.

**d** = AVP 11.7.4d; 15.15.3d; AVŚ 6.109.2d; RV 10.97.17d; VS 12.91d; TS 4.2.6.5d; MS 2.7.13d: 94.14; KS 16.13d: 236.14.

## **8.8.7** = AVŚ 19.2.1 • $\mathbf{d}$ = TĀ 6.4.1 $\mathbf{d}$

| śaṃ ta āpo haimavatīḥ                                 | (8) |
|-------------------------------------------------------|-----|
| śam u te $^+$ sant $_u$ ūts $_i$ yā $\!\!\!/h$ $\mid$ | (8) |
| <sup>+</sup> śaṃ te saniṣyadā āpaḥ                    | (8) |
| śam u te santu vars <sub>i</sub> yāh                  | (8) |

"Die von den schneebedeckten [Bergen] stammenden Wasser [sollen] dir wohl [sein], und die aus Quellen stammenden [Wasser] sollen dir wohl sein. Die in Eile fließenden Wasser [sollen] dir wohl [sein], und die aus Regengüssen stammenden [Wasser] sollen dir wohl sein."

śam ta āpo] śan ta āpo Or, śam tāpo K — haimavatīḥ '] Ku RM V/126, haimavatīḥ Pa, haimavatī JM Mā, ···· Ma, haimavatīś K — śam u] Or, śam K — †santūtsyāh |] santūchyāh | Ku JM RM Ma Pa, santuchyāḥ | V/126, santucyāḥ | Mā, santūśchā K — †śaṃ] śan Or, śa K — saniṣyadā āpaḥ ¹] Ku RM V/126 Mā, saniṣyadā āpaḥ JM Pa, ····· Ma, saniṣyadāpaḥ K [[note: "h ś"]] — santu] Or, saṃtu K — varṣyāh ||] varṣyāh K [[note: "h s"]], variṣyāh || Ku JM V/126 Mā [Ma] Pa, varisyāh | RM

#### AVŚ 19.2.1

śám ta āpo haimavatīh śám u te santūtsyāh | śám te sanisyadá ápah śám u te santu varsyáh ||

"Weal to thee [be] the waters from the snowy mountains (haimavatá), and weal be to thee those from the fountains; weal to thee the running waters, and weal to thee be those of the rain" (Whitney).

Bhatt. liest  $sant\bar{u}tsy\bar{a}h^+ \mid \acute{s}am$  (bc); Upadhyaya:  $sant\bar{u}tsy\bar{a}h \mid \acute{s}am$ .

b. Die Schreibung cha (Or) vs. ścha (K) für tsa ist häufig zu beobachten, s. z.B. 7.9.2d (**Or** vīchāyā vs. **K** vīraśchāyāa- für <sup>+</sup>vīrtsāyā).  $d = T\bar{A} 6.4.1d.$ 

# 8.8.8 ~ AVŚ 19.2.2

| <sup>+</sup> śam ta āpo dhanvan <sub>i</sub> yāḥ | (8) |
|--------------------------------------------------|-----|
| śam u te santv anūp <sub>i</sub> yāḥ             | (8) |
| śam te khanitrimā āpaḥ                           | (8) |
| śam yāḥ kumbhebhir ābhŗtāḥ                       | (8) |

"Die in der Wüste befindlichen Wasser [sollen] dir wohl [sein], und die im Schwemmland befindlichen [Wasser] sollen dir wohl sein. Die durch Graben auffindbaren Wasser [sollen] dir wohl [sein], die zum Wohle mit den Krügen herbeigebracht worden sind".

†śam ta āpo] śan ta āpo Ku JM RM V/126 Mā Pa, ···· Ma, san tāpo K — dhanvanyāḥ '] V/126 Mā, dhanvanyāh JM Pa, dhanvanyāh Ku, dhanavanyāh RM, nyāh Ma, dhanvinyāś K — śam u] Ku V/126 Mā Ma Pa K, śan JM RM — santv anūpyāh |] Ku JM RM Ma Pa, santupyāh | V/126 Mā, santanyapyā K — śam] K, śan Or — khanitrimā āpaḥ '] Ku JM RM V/126 Mā, śa $(\rightarrow kha)$ nitrimā āpaḥ Pa, khani $\cdots$  Ma, khanitramāpaḥ K [[note:  ${}^o\!h$ ś"] — śam yāh] śam yāh K, sam yāh Ku JM RM Mā Pa, sam yā V/126, ·· Ma kumbhebhir] Ku JM RM Mā Pa K, k<br/>>mbhebhir V/126,  $\cdots$  Ma —  $\bar{a}bhrt\bar{a}h$  ||] Ku Mā Pa, ā<br/>bhṛ>tāh || JM, ābhṛtāḥ | RM, āvṛtāḥ || V/126, ···· Ma, āvṛtā K

## AVŚ 19.2.2

8.8 An die heilenden Wasser

śám ta ấpo dhanvanyāh śám te santv anūpyāh | śám te khanitrímā ápah śám yáh kumbhébhir ábhrtāh ||

"Weal to thee [be] the waters of the wastes, weal be to those of the marshes; weal to thee the waters of the canals (khanitrima), weal those brought with vessels" (Whitney).

Bhatt. (= Upadhyaya) liest śam  $t^{\circ}$  (a), vgl. Bhatt.App.: "u. śan" (a,c).

**ab** ~ TĀ 6.4.1ab: śam te dhanvanyā āpah śam u te santv anūkyāh. cd ~ AVŚ 1.6.4cd: śám nah khanitrímā ápah śám u yāh kumbhá ábhrtāh.

## $8.8.9 = AV \pm 19.2.3$

| anabhrayah khanamānā              | (8) |
|-----------------------------------|-----|
| viprā gambhīre <sub>a</sub> pasaḥ | (8) |
| bhiṣagbhɨyo bhiṣaktarā            | (8) |
| āpo achā vadāmasi                 | (8) |

"Die Wasser, die ohne Spaten [die Erde] graben, die erregt in der Tiefe werktätig sind, die besser als die Heiler heilend [sind], rufen wir an."

Ma unleserlich • anabhrayah] Ku JM RM Mā K [[note: "h kh"]], anabhraya(+h) V/126, anabhrāyah Pa — khanamānā '] Ku JM RM V/126 Mā, khanamānā Pa K — gambhīre apasah | gambhīre 'pasah | Ku JM RM, gambhīre (+')pasah | V/126, gambhīre 'pasah | Mā, garbhyīte 'pasyaḥ | Pa, gambhīrepsā K — bhisaktarā 'āpo] Ku JM RM V/126 Mā, bhisaktarā āpā(→po) Pa, bhisakvarāpo K — achā vadāmasi || JM, 'chā vadāmasi || Ku V/126 Mā Pa, chā vadāmasi | RM, vatsā vadāmasi Z K

#### AVŚ 19.2.3

anabhráyah khánamānā víprā gambhīré apásah bhiságbhyo bhisáktarā ápo áchā vadāmasi ||

"Digging for themselves without shovels, keen (vípra), working in the deep (gambhīrá), more healing than the healers (bhisái), the waters we address" (Whitney).

Bhatt. liest <sup>+</sup>acchā (d); Upadhyaya: acchā. Bhatt.App.: "gha u. 'chā".

ab ~ AVP 9.11.9ab: anabhrau khanamānam vipram gambhīre apasam "[Ich habe mir den Heilenden,] der in der ohne Spaten [zu grabenden] Tiefe gräbt, der erregt ist, der [in der Tiefe] werktätig ist[, genommen]".

Zu a vgl. AVP 8.12.10b: khanamānā anabhrayah "die ohne Spaten [die Erde] grabenden [Wasser]"; AVP 9.3.3: ... bhesajam ... tad abhrivākhanam ..das Heilmittel ... das grub ich mit Spaten aus"; 9.9.4c: anabhrikhāta oṣadhe "du Heilpflanze, die ohne Spaten ausgegraben wurde!"

Zu c vgl. AVŚ 6.24.2d: bhisájām súbhisaktamāh.

# 8.8.10 = $AV \hat{S}$ 19.2.4 • $d = AV \hat{S}$ 1.4.4c usw.

| apām aha divyān <sub>a</sub> ām               | (8) |
|-----------------------------------------------|-----|
| $ap\bar{a}m \ srotas_i y \bar{a}n_a \bar{a}m$ | (8) |
| apām aha pranejane                            | (8) |
| gśvā bhavatha vājinaḥ                         | (8) |

"Beim Abwaschen der Wasser wahrlich, der himmlischen Wasser wahrlich, der strömigen Wasser werdet ihr antriebskräftige Pferde."

apām aha] Ku RM V/126 Mā Pa K, apom aha JM, ···· Ma — divyānām ˈ apām] Ku RM V/126 Mā, divyānām apām JM Pa, ····· Ma, divyānāmmā K — srotasyānām |] srotasyānām | Ku V/126 Mā Pa, śrotasyānām | JM RM, ····· Ma, srodasyānām K [[note: °m a°]] — apām aha] Ku RM V/126 Mā Pa K, apā</br>
ha Pa K, praņe ' V/126, <····> JM, ···· Ma — praṇejane '] RM Mā, praṇejane Ku Pa K, praṇe ' V/126, <····> JM, ···· Ma — aśvā] 'śvā Ku RM V/126 Mā Pa, śvā JM, ··· Ma, svā K — bhavatha] Or, bhavata K — vājinaḥ ||] Ku JM V/126 Mā Pa, vājinaḥ | RM, ··naḥ || Ma, vājinaḥ K [[note: °ḥ t°]]

#### AVŚ 19.2.4

apām áha divyānām apām srotasyānām | apām áha praņējanē 'svā bhavatha vājinaḥ || "Of the waters indeed from the sky, of the waters from the streams (srotasyà) — in the forth-washing indeed of the waters, ye become vigorous (vājin) horses" (Whitney).

Diese Strophe wurde von Kim 2010, 299 übersetzt: "Beim Abwaschungsort der Gewässer, der himmlischen Gewässer, der Gewässer des Stroms werdet ihr gewiß zu den gewinnbringenden Rossen".

 $\mathbf{d} = \text{AVP } 1.2.4\text{d}; \text{ AV$ } 1.4.4\text{c}; \text{ TS } 1.7.7.2\text{c}; \text{ KS } 13.14\text{c}: 165.23 \sim \text{VS } 9.6\text{c}$  (bhávata statt bhavatha); MS 1.11.1: 161.11; \$\text{S}\$ 5.1.4.6c.

## 8.8.11 ~ AVŚ 19.2.5

"Diese Wasser, die glückverheißenden Wasser; die Wasser [sind] diejenigen, die gesund machen. Genau wie eine Erfrischung für einen Dürstenden[, so sind sie] für

dich die Heilenden eines, dem [eine Krankheit] durch das Aufblitzen herbeigeführt wurde."

tā āpaḥ] Or, tāpaś K — śivā āpo ¹] Ku JM V/126 Mā, śivā (+ā)po ¹ RM, śivā āpo Ma Pa, śivāpo K — "yakṣmaṃkaraṇīr] 'yakṣmaṃkaraṇīr Ku JM V/126 Mā Pa, 'yukṣmaṃkaraṇīr RM, 'yakṣmaṃkara· Ma, avayakṣmaṃkaraṇīr K — apaḥ |] Or, apaḥ K [[Bar.: āpaḥ, R-V.: apaḥ, note: ⁰ḥ a⁰]] — yathaiva] Ku JM RM Mā Pa, yathai<·> V/126, ··· Ma, athaiva K [[R-V.: yathaiva]] — tṛṣyate] Or, dṛṣyate K [[R-V.: tṛṣyate]] — mayas ¹] Ku RM, mayas JM V/126 Mā Pa K, ·· Ma — tās ta \*ādyuttabheṣajīḥ] tās ta ādyuttabheṣajī Or, tvābhya[[line]]tvabheṣajī K — || 8 || ] || ṛ 11 || 8 || Ku JM, || ṛ || 8 || RM, || 8 || ӷ || Mā Pa, || 8 || ӷ ·· || V/126, ···· Ma, Z 3 Z K

## AVŚ 19.2.5

```
tấ apáḥ śivấ apó 'yakṣmaṃkáraṇīr apáḥ |
yáthaivá tṛpyate máyas tấs ta ấ datta bheṣajīḥ ||
```

8.8 An die heilenden Wasser

Bhatt. liest *ādyuttabheṣajī* (d); Upadhyaya: *ādyuttabheṣajī*.

Whitney z.St. unternimmt mehrere Emendationen im Text ("The verse is so corrupt throughout that it offers a free field for conjectural emendation."); er ersetzt  $t\bar{a}s$  ("the mss. and SPP.") durch  $s\dot{a}m$  ta (Pāda a),  $ap\dot{a}s$  durch  $\dot{a}pas$  (3mal in Pāda a und b), tpyate durch  $t\dot{p}syate$  (Pāda c) und  $t\dot{a}s$  ta  $\dot{a}$  datta bhesajih (SPP.) durch  $t\dot{a}s$  ta ahrutabhesajih. (Zu ahruta- bemerkt er, daß die Mss. meist ad uta haben, aber auch adutta, adatta, adatta, adruta, ahruta) Der daraus gewonnene Text lautet:

```
śám ta ấpah śivấ ấpo 'yakṣmaṃkáraṇīr ấpah |
yáthaivá tṛṣyate máyas tấs ta āhrutabhesajīh ||.
```

Whitney übersetzt demgemäß: "Weal [be] to thee the waters, propitious the waters, effecting freedom from yákṣma the waters; just as joy to one who thirsts, [be] they for thee healers of dislocation".

Durch den Vergleich mit dem AVP-Text ist aber jetzt klar geworden, daß Whitneys Emendationen in Pāda a nicht notwendig waren. Der Nom.-Pl. apás (2x) in Pāda a des AVŚ ist eine jüngere Form, die auch in AVŚ 2.3.6a: "apáḥ AV. 2,3,6a (falsch Roth-Whitney āpáḥ)" (AiGr. III, 240) = AVŚ 6.23.3c vorkommt. Im AVP hingegen erscheint die ältere, regelrechte Form āpas. In Pāda b des AVP hat man jedoch mit einer jüngeren Form apas (AVŚ apás) zu tun, die in einer Zeit des Uratharvaveda gebildet wurde. Whitney hat in Pāda c tṛpyate zu Recht zu tṛṣyate emendiert, wogegen er in Pāda d āhrutabheṣajīḥ aufnahm, obwohl es in den Mss. einige Hinweise für den Ansatz ādyuttabheṣajīḥ gab. Daraus ergibt sich, daß Pāda c und d des AVŚ folgendermaßen zu emendieren sind: yáthaivá \*tṛṣyate máyas tā́s ta \*ādyuttabheṣajīḥ.

a. Der Pāda a ist unterzählig (ebenso in AVŚ).

b. Zu ayaksmam-kárana- "gesund machend" s. Kim 2010, 335f.

cd. Griffiths / Lubotsky 2000/01, 200 (mit \*ādyuttabhesajīh) übersetzen: "just as a refreshment to one who thirsts, they (the waters) are healers of what of yours is inflamed". Es scheint jedoch, daß durch ādyutta- eine Person bezeichnet ist, die an einer nicht genau zu bestimmenden Krankheit leidet, die durch das Aufblitzen verursacht wurde, s. AVP 19.7.8ab (und den Kommentar zu AVP 8.8.4a).

# 8.9 An das Bráhman (Rätsellied)

# $\sim$ AVŚ 19.22.21 = AVŚ 19.23.30 $\sim$ TB 2.4.7.26

8.9 An das Bráhman (Rätsellied)

| brahmajyeṣṭhā saṃbhṛtā vīr <sub>i</sub> yāṇi | (11) |
|----------------------------------------------|------|
| brahmāgre jyeṣṭhaṃ divam ā tatāna            | (11) |
| bhūtānām *brahmā *prathamayta jajñe          | (11) |
| tenārhati brahmaṇā spardhituṃ kaḥ            | (11) |

"Die Manneskräfte, die das Bráhman zum Ersten haben, [sind] gesammelt. Das erste Brahman am Anfang hat den Himmel ausgedehnt. Und der erste Brahman unter den Wesen ist geboren. Wer vermag mit diesem Brahman zu wetteifern?"

Ma unleserlich • brahmajyesthā] Ku RM V/126 Pa, brahmajye<·> JM, brahmajyesthām Mā, vrahmajyesthās K [[Bhatt. brahmajyesthās]] — sambhrtā vīryāni '] V/126 Mā. sambhytā vīryāṇi Ku RM Pa K, <·····> JM — brahmāgre] Ku RM Mā Pa, <···> JM. brahmā<:>re V/126, vrahmāgre K — ā tatāna | ] Or, ā tatānah K [[note:  ${}^{\circ}h$  bh ${}^{\circ}$ ] bhūtānām \*brahmā] bhūtānām brahma Ku JM RM Mā, bhūtā< >ām brahma V/126, bhūtānām brahmya Pa, bhūtānām vrahma K—\*prathamauta jajñe 1] prathamota vajñe Ku JM Pa, prathamota yajñe 'RM V/126 Mā, prathamodhi jajñe K — brahmanā] Or, vrahmaṇā K — spardhitum ] sparddhitum Or, spardhattim K — kaḥ ||] Ku JM V/126 Mā **Pa**,  $kah \mid \mathbf{RM}$ ,  $kah \mathbf{K}$  [note: "h v"]

## AV\$ 19.22.21 = AV\$ 19.23.30

bráhmajyeşthā sámbhrtā vīryāni bráhmāgre jyéstham dívam á tatāna bhūtānām brahmā prathamótá jajñe ténārhati bráhmanā spárdhitum káh || "Heroisms [were] gathered with the bráhman as chief; the bráhman as chief in the beginning stretched the sky; the Brahmán was born as first of creatures; therefore (téna) who is fit to contend with the Brahmán?" (Whitney; Whitney emendiert prathamótá in c zu prathamó ha und bráhmanā in d zu brahmanā).

#### TB 2.4.7.26

bráhmajyesthā vīryā sámbhrtāni bráhmāgre jyéstham dívam ā tatāna rtásya bráhma prathamótá jajñe ténārhati bráhmaṇā spárdhitum káḥ ||

Bhatt. liest brahma prathamota (c); Upadhyaya: brahma prathamota yajñe.

Zu b vgl. AVP 16.152.8b: bhrājad ajasram įvotir divam ā tatāna "Das strahlende alterlose Licht hat den Himmel ausgedehnt" und RV 10.88.3cd: vó bhānúnā pṛthivīm dyām utémām ātatāna ródasī antáriksam "[Agni,] der mit seinem Strahl die Erde und diesen Himmel, die beiden Welthälften, den Zwischenraum ausgedehnt hat".

*jyeştham* ist nicht Adverb, sondern Attribut zu *brahma*, s. AVP 16.153.4c; 17.9.5b und 17.10.3c,4d,5d,6d.

c. \*brahmā \*prathamauta: \*brahmā ist gemäß brahmā (AVŚ) korrigiert, denn die Annahme von brahma (n., auch TB bráhma) bietet bezüglich des prathamota keine Kongruenz. Bei prathamota (AVŚ und TB: prathamótá) liegt wahrscheinlich eine Form mit Doppelsandhi (aus \*prathamá utá) vor. Sie entstand bereits in einer Phase des AV-Archetypus. Die korrekte Lesung mit \*prathamá utá würde jedoch einen überzähligen Pāda darstellen. Die Stellung von utá ist allerdings ungewöhnlich, aber es scheint, daß diese Partikel den ganzen Pāda b koordiniert.

## 8.9.2 nur AVP

| brahmeme dyāvāpŗthivī    | (8) |
|--------------------------|-----|
| brahmeme sapta sindhavaḥ | (8) |
| brahmeme sarva ādityā    | (8) |
| brahma devā upāsate      | (8) |

"Dieser Himmel und diese Erde [verehren] das Bráhman. Diese sieben Flüsse [verehren] das Bráhman. All diese Ādityas [verehren] das Bráhman. Die Götter verehren das Bráhman."

brahmeme] Ku JM RM Pa, brahmeme V/126, brahmame Mā, ··· Ma, vrahmeme K — dyāvāpṛthivī '] Ku RM V/126 Mā, dyāvāpṛthivī JM Ma Pa K — brahmeme] Or, vrahmeme K — sindhavaḥ |] Or, sindhavaḥ K [[note: °ḥ b°]] — brahmeme] Ku JM RM V/126 Pa, brahm(+e)me Mā, ··· Ma, vrahmame K [[Bhatt. brahmame]] — sarva ādityā '] Ku RM V/126 Mā, sarva ādityā JM Pa, ···· Ma, sarvadā[[line]]dityā K — brahma] Ku JM RM V/126 Mā Pa, ··· Ma, vrahma K — upāsate ||] Ku JM V/126 Mā Pa, upāsate | RM K, ··· Ma

Zu **d** vgl. AVP 17.9.5ab (= AVŚ 10.7.24ab): *yatra devā brahmavido brahma jyeṣṭham upāsate* "wo die Bráhman-kennenden Götter das erste Bráhman verehren".

## 8.9.3 nur AVP

| brahma brāhmaņo vadati  | (8) |
|-------------------------|-----|
| brahma rātrī ni viśate  | (8) |
| sāvitram brahmaņo jātam | (8) |
| brahmanāgnir vi rocate  | (8) |

"Der Brahmane erhebt die Stimme über das Brahman. Die Nacht läßt sich [zur Ruhe] ins Brahman nieder. Aus dem Brahman [ist] das geboren, was zu Savitg gehört. Durch das Brahman leuchtet das Feuer auf."

Ma unleserlich • brahma brāhmaṇo] Or, vrahma vrāhmaṇo K — vadati '] Ku V/126 Mā, vadati JM Pa, vada{nti}ti RM, vadati | K — brahma] Or, vrahma K — viśate |] Ku JM V/126 Mā Pa, viśate || RM, vasate | K — sāvitraṃ] Or, sāvitre K — brahmaṇo jātaṃ '] V/126 Mā, brahmaṇo jātaṃ Ku JM RM Pa, vrahmaṇo jātaṃ K — brahmaṇāgnir] JM RM V/126 Mā Pa, brahmaṇāgni< Ku, vrahmaṇāgnir K — rocate ||] Ku JM V/126 Mā Pa, rocate | RM K

b hat eine schlechte Kadenz.

c. Das Bezugswort zu *sāvitra-* "zu Savitr gehörig, von Savitr stammend" ist unklar. AVP 8.9.9c (*brahmedaṃ brahmaṇo jātaṃ*) deutet als solches zwar auf das Bráhman hin, aber es könnte auch *sávana-* "das Antreiben" in Frage kommen.

Zu **d** vgl. AVŚ 13,1,48b (~ AVP 18.19.8b): *bráhmaṇāgníḥ sám idhyate* "Durch das Bráhman wird das Feuer angezündet".

## **8.9.4** abc: nur AVP • $\mathbf{d} = AVS 10.10.34d$

| brahmauṣadhayo ni tiṣṭhanti | (9) |
|-----------------------------|-----|
| brahma varşanti vrştayah    | (8) |
| brahmedam sarvam ātmanvad   | (8) |
| yāvat sūryo vipaśyati       | (8) |

"Die Heilpflanzen gründen sich auf das Bráhman. Die Regengüsse regnen das Bráhman. All dieses, was mit dem Lebenshauch versehen ist, [ist] das Bráhman, soweit die Sonne [auf dieses] hinschaut."

brahmauṣadhayo] Or, vrahma oṣadhayo K — ni tiṣṭhanti '] Ku RM V/126 Mā, ni tiṣṭhanti JM Pa, ···· Ma, na tiṣṭhanti K — brahma] Or, vrahma K — varṣanti] Or, varṣantu K — vṛṣṭayaḥ |] Or, vṛṣṭayaḥ K [[note: 'ḥ v']] — brahmedaṃ] Or, vrahmedaṃ K — ātmanvad '] RM V/126 Mā, ātmanvad Ku JM Ma Pa K — sūryo] Or, saryo K — vipaśyati ||] Or, vipaśyati | K

Bhatt. liest bṛṣṭayaḥ (b) ... ātmanvada (c), vgl. Upadhyaya: ... vṛṣṭayaḥ ... ātmanvad.

Diese Strophe wurde von Griffiths 2009, 62 übersetzt: "The plants are standing firm as *bráhman*. The rains are pouring as bráhman. The bráhman is this entire living [cosmos] here as far as the sun can see".

a. Der Pāda ist überzählig. Zu *sthā* mit *ni* "sich aufhalten, beruhen" (nur hier und in AVP 6.4.4a belegt) s. Griffiths 2009, 62. In AVP 6.4.4 regiert \**ni tiṣṭhasi* 

einen Lokativ. Hier ist brahma vielleicht als ein Akkusativ der Richtung aufzufassen.

b. brahma ist ein Akkusativ des Inhalts, vgl. AVP 2.76.1cd: apām payasvad yat payas tan me varṣantu vṛṣṭayaḥ "die, welche die lebenskraftreiche Lebenskraft der Wasser ist, die sollen mir die Regengüsse regnen" (Zehnder 1999, 171). In Zehnder ebd. findet man ein weiteres Beispiel aus AVP für den Inhaltsakkusativ.

Zu c verweist Barret auf AVŚ 10.8.2c: skambhá idám sárvam ātmanvát "in the skambhá [is] all this that has soul" (Whitney) und 11.2.10c: távedám sárvam ātmanvát "thine is all this that has life (ātmán)" (Whitney). Zu ergänzen sind AVP 1.40.4d und 16.104.10c (idam sarvam ātmanvat = AVŚ11.2.10c).

d = AVS 10.10.34d.

## 8.9.5 $\sim \text{AV} \pm 19.42.1 \cdot \text{b} = \text{TB } 2.4.7.10\text{b}$

| brahma hotā brahma yajño | (8) |
|--------------------------|-----|
| brahmanā svaravo mitāh   | (8) |
| adhvaryur brahmano jāto  | (8) |
| brahmanot tirate haviḥ   | (8) |

"Das Bráhman [ist] der Hotr. Das Bráhman [ist] das Opfer. Durch das Bráhman [sind] die Pfosten eingerammt. Der Adhvaryu [ist] aus dem Bráhman geboren. Durch das Bráhman steigt der Opferguß an."

Ma unleserlich • brahma] Or, vrahma K — brahma] Or, vrahma K — yajño '] Ku RM V/126, yajño JM Pa K, {·}yajño 'Mā — brahmaṇā] Or, vrahmaṇā K — svaravo] Or, suro K — mitāḥ |] Or, mitā | K — adhvaryur] Ku RM V/126 Mā Pa K, adhvaryu JM — brahmaṇo] JM RM V/126 Pa, bra(+hma)ṇo Ku, brahmaṇoj Mā, vrāhmaṇo K — jāto '] Ku V/126 Mā, jāto JM RM Pa K — brahmaṇot] Or, vrahmaṇet K — haviḥ ||] Ku JM V/126 Mā Pa, havih | RM, haviḥ K [[note: 'ḥ v']]

#### AVŚ 19.42.1

bráhma hótā bráhma yajñá bráhmaṇā sváravo mitáḥ | adhvaryúr bráhmaṇo jātó bráhmaṇo 'ntárhitaṃ havíḥ ||

"The bráhman is invoker (hótr); the bráhman is the sacrifice; by the bráhman the sacrificial posts are set up; the officiating priest (adhvaryú) is born from the bráhman; within the bráhman is put the oblation" (Whitney mit dem Kommentar: "our edition emends to antár hitám; SPP. agrees so far as to give antárhitam".).

a. Zu brahma yajñaḥ vgl. brahma-yajña- "das Bráhman und das Opfer" in AVP 13.1.2b und bráhma yajñáṃ ca vardhaya "Laß das Bráhman und das Opfer wachsen!" in RV 10.141.6b; AVŚ 4.20.5b; AVP 3.34.8b; SV 2.855b.

**b** = TB 2.4.7.10b, vgl. RV 4.51.2b: *mitā iva sváravo 'dhvarésu* "wie die eingerammten Pfosten bei den Opfern".

**8.9.6**  $\sim \text{AV\'S } 19.42.2 \text{abcd} \cdot \mathbf{a} = \text{TB } 2.4.7.10 \cdot \mathbf{cd} = \text{TB } 2.4.7.11$ 

| brahma <sup>+</sup> sruco ghṛtavatīr | * | (8)   |
|--------------------------------------|---|-------|
| brahmaṇā vedir udyatā                |   | (8)   |
| brahma yajñasya tantava              |   | (8)   |
| rtvijo ye havişkrtah                 |   | . (8) |

"Das Bráhman sind die Opferlöffel mit [ihrer] Schmalzbutter. Durch das Bráhman [ist] die Vedi aufgestellt. Das Bráhman sind die Fäden des Opfers[; mit denen verbunden sind] die Priester, die den Opferguß bereiten."

Ma unleserlich • brahma] Or, vrahma K — \*sruco] srco Or K [[Bar. Bhatt. mrco]] — ghṛtavatīr '] Mā, ghṛtavatīr Ku JM RM V/126 Pa K — brahmaṇā] Or, om. K — vedir udyatā |] vedirdyatā | Ku V/126 Mā Pa, vedirdyatāṃ | JM RM, om. K — brahma yajñasya] Or, om. K — tantava '] Ku JM RM Mā, tantava V/126 Pa, om. K — ṛtvijo ye] Ku RM Mā Pa, rtviyo je JM, {·}ṛtvi<-> ye V/126, om. K — haviṣkṛtaḥ ||] Ku JM V/126 Mā Pa, haviskṛtaḥ | RM, om. K

#### AVŚ 19.42.2

bráhma srúco ghrtávatīr bráhmaṇā védir úddhitā | bráhma yajñásya táttvaṃ ca rtvíjo yé haviṣkftaḥ | śamitấya svấhā ||

"The bráhman is the sacrifical spoons filled with ghee; by the bráhman is the sacrificial hearth set up (ud-dhā); and the bráhman is the essence (tattvá) of the sacrifice — the priests that are oblation-makers: [to the slaughtered [victim] hail!]" (Whitney mit dem Kommentar: "In c all the authorities give yajñásya táttvam ca …, and SPP. retains táttvam, without even making the necessary emendation of accent to tattvám; the comm. also supports it, and it is implied in the translation given above", wozu Lanman ergänzt: "The place of the accent in the ms.-reading táttvam ca, the Paris reading tán-, the un-Vedic look of tattvam, the reading is yajñásya tántavas ca of xv.3.6, and the TB. parallel, all join in suggesting that the true reading is yajñásya tántavas".).

Bhatt. liest \*sruco (a) ... rtviyo (d); Upadhyaya: sruco und rtviyo.

**a** = TB 2.4.7.10. Die Kadenz ist schlecht.

cd = TB 2.4.7.11. Man könnte zwar ye (d) auf tantavas (c) beziehen: "die Fäden, welche als Priester den Opferguß bereiten", aber dies ist kaum verständlich.

## 8.9.7 nur AVP

| brahma rṣabho bhadraretā | (8) |
|--------------------------|-----|
| brahma gāvo haviṣkṛtaḥ   | (8) |
| brahma rathasya devasya  | (8) |

8. Kānda 8

. (8) \*jāvate s"varamkṛtaḥ 📙

"Das Bráhman [ist] der Stier, dessen Samen glückbringend ist. Das Bráhman [sind] die Rinder, die den Opferguß bereiten. Das Brahman [ist ein Teil] des göttlichen Streitwagens. [Durch das Bráhman] wird das wohlbereitete [Opfer] erzeugt."

Ma unleserlich • brahma] Or, vrahma K — rṣabho] ṛṣabho Ku JM RM Mā Pa K, om. V/126 — bhadraretā '] Ku JM Mā, bhadraretā Pa K, bhadrabhetā 'RM, om. V/126 brahma] Ku JM RM Mā Pa, om. V/126, vrahma K — gāvo havişkṛtaḥ |] Ku RM Mā Pa, gāvo haviskṛtah |  $\{mosohitah\}$  || 2 || JM, om. V/126, gāvo haviskṛta | K — brahma] Or, vrahma K — rathasya devasya ¹] Ku JM RM V/126, rathasya devasya Mā K, rathasya {ya} devasya Pa — \*jāyate] yajjāti Or, yujjeyāti( $\rightarrow$ te) K — svaraṃkṛtaḥ ||] Ku JM V/126 Mā Pa, svaramkṛtaḥ | RM, svaramkṛtā | K

Bhatt. liest yaj <sup>†</sup>jayāti svarankṛtah (**d**); Upadhyaya: yaj jayāti svarankṛtaḥ.

cd. Dieser Vers ist syntaktisch und inhaltlich schwer erfaßbar. Die Konstruktion brahma rathasya "das Bráhman [ist ein Teil] des Streitwagens" stellt eine ungewöhnliche Verbindung dar. Vielleicht liegt hier etwa brahma nidhānam rathasya "das Bráhman [ist] der Abstellplatz des Streitwagens" (s. RV 3.53.5 und 6) bzw. brahma dhū rathasya "das Bráhman [ist] das Anschirrwerk des Streitwagens" (s. RV 2.18.7; 3.35.2; 10.114.10) zugrunde. Das nächste Problem ergibt sich dadurch, daß man nicht weiß, worauf sich svaramkrta- "gut geeignet gemacht, wohlbereitet, schön geschmückt" (immer svàramkṛta- in RV 1.162.5c, AVP 15.22.9a = AVŚ 10.1.25a; 16.37.5a) bezieht. Sicher ist dabei, daß die Bezugswörter von svaramkṛta- an den gerade genannten Stellen nie agensfähige Nomina sind. Aus diesem Grund ist nicht angebracht, daß man in d yaj <sup>†</sup>jayāti (yajjāti Or, yujjeyāti(→te) K) annimmt (so Bhattacharya). Im übrigen ist aufgrund von svàramkṛtah in diesem Pāda noch ein dreisilbiges Wort zu erwarten. Daher ist zu empfehlen, Or vajjāti zu  $*j\bar{a}ya$ - zu emendieren (ya und ja sind sowohl in Or als auch in K häufig vertauscht) und die Endung -te nach K zu ergänzen. Die so gewonnene Form jäyate bietet einen guten Sinn, wenn der Ausdruck svàramkṛta- yajñá- "das wohlbereitete Opfer" in RV 1.162.5c damit in Verbindung gebracht wird. Somit läßt sich der Pāda d herstellen: \*jāyate svaramkṛtaḥ "Das wohlbereitete [Opfer] wird erzeugt", zu yajñá- + jani vgl. RV 8.89.6a; AVP 6.22.1d ~ AVŚ 4.34.1d; AVP 16.108.10c ~ AV\$ 10.10.20c; AVP 18.19.8c = AV\$ 13.1.48d; AVP 18.20.4ab = AV\$ 13.1.55ab; AVŚ 13.4.39 und yajñásya janitý- in AVP 18.16.3a = AVŚ 13.1.13a.

#### **8.9.8** nur AVP

| brahmanā <sup>+</sup> sīram vahati | (8) |
|------------------------------------|-----|
| brahmanā yujyate rathaḥ            | (8) |
| brahmaṇā puruṣo dvipān             | (8) |

(7)  $na v_i y a thate caran ||$ 

"Durch das Bráhman zieht der Pflug. Durch das Bráhman wird der Streitwagen angeschirrt. Durch das Bráhman [wird] der Mensch zweifüßig; Er kommt nicht ins Wanken, wenn er geht."

Ma unleserlich • brahmanā] Or, vrahmanā K — \*sīram] śīram Or, sādam K — vahati '] Ku IM RM V/126 Mā, vahati Pa, vanati K — brahmanā Or, vrahmanā K — rathaḥ | ] Ku RM Mā Pa, rathaḥ | JM V/126, rathaḥ K [[note: h v]] — brahmaṇā] Or, vrahmaṇā K puruso] K, purso Or — dvipān '] Ku RM V/126 Mā, dviphām 'JM, dvipān Pa, bhyapā K na] Or, nam K — caran ||] Ku V/126 Pa, caran || || JM, caran | RM Mā, caram K

Bhatt. liest śīram (a); Upadhyaya: śīram.

a. Zur Schreibung śī- in Or für sī- vgl. AVP 8.18.2b (sīram K, śīram Or). Das Aksara da in K wird für ra häufig verschrieben.

d ist unterzählig. Zu erwarten wäre yo na ...

#### 8.9.9 nur AVP

| brahmaņo jātā ŗṣayo                | (8) |
|------------------------------------|-----|
| brahmaṇo rājanyā uta               | (8) |
| brahmedaṃ brahmaṇo jātaṃ           | (8) |
| brahmano <sup>†</sup> avisyā annam | (8) |

"Aus dem Bráhman [sind] die Rsis geboren. Und aus dem Bráhman [sind] die Rājanyas [geboren]. Dieses Bráhman [ist] aus [jenem] Bráhman geboren. Aus dem Bráhman [sind] verschiedene Arten der Eßgier [und] das Essen [geboren]."

brahmano] Or, vrahmano K — jātā] Ku JM RM V/126 Pa K, jjātā Mā, ·· Ma — ṛṣayo ¹] Ku JM RM V/126 Mā, ··· Ma, ṛṣayo Pa K — brahmano] Or, vrahmano K — brahmedam brahmano] Or, vrahmedam vrahmano K — jātam '] Ku RM V/126 Mā, jātam JM Pa K, ·· Ma — brahmaņo] Or, vrahmaņo K — <sup>+</sup>avisyā annam ||] visyā annam || Ku V/126 Mā Ma Pa, visyā 'nnam | JM, visyā 'nnam | RM, visyannam | K

Bhatt. liest (')visy $\bar{a}^+$  (d); Upadhyaya: 'visy $\bar{a}$ .

d. <sup>+</sup><sub>a</sub>viṣyā annam: Als Alternativlösung kann man die Auffassung vertreten, von der K-Lesung visyannam ausgehend, brahmano <sup>+</sup><sub>a</sub>vis<sub>i</sub>yānnam zu lesen. <sup>+</sup><sub>a</sub>vis<sub>i</sub>yānnam könnte entweder als <sup>+</sup>avis<sub>i</sub>yā-annam (avisyā Nom.Sg.f.) oder als Dvandva "Eßgier und Essen" verstanden werden. Da aber in K ein Doppelsandhi wie  $-\bar{a}$   $a - > -\bar{a}$ - unzählige Male anzutreffen ist, ist diese Option nicht wahrscheinlich.

#### 8.9.10 nur AVP

| brahma śūdrā rājanyānāṃ    | (8) |
|----------------------------|-----|
| brahmaiṣām uta *vikṣadaḥ   | (8) |
| brahmaiṣāṃ bhadraṃ sādanaṃ | (8) |
| brahmanaisām sabhāsadah    | (8) |

"Das Bráhman [sind] die Śūdras (= Hörige) der Rājanyas, und das Bráhman [ist] deren Beisitzer bei der Hofversammlung. Das Bráhman [ist] deren glückbringender Sitz. Durch das Bráhman [sind] deren Beisitzer bei der Hallenversammlung."

brahma] Or, vrahma K — rājanyānāṃ '] Ku RM V/126 Mā, rājanyānāṃ JM Pa K, rājanyānāṃ Ma — brahmaiṣām] Ku JM RM V/126 Ma Pa, brahmaiṣāṃm Mā, vrahmaiṣām K — \*vikṣadaḥ |] vīkṣadaḥ | Ku RM V/126 Mā Ma Pa, vīṣadaḥ || JM, cikṣataḥ K [[note: 'h v']] — brahmaiṣām] Or, vrahmaiṣāṃ K — sādanaṃ '] Ku JM RM V/126 Mā, sādanaṃ Pa K, ··· Ma — brahmaṇaiṣāṃ] JM RM V/126 Mā Pa, brahmai{·}ṇaiṣāṃ Ku, ···· Ma, vrahmaṇaiṣāṃ K — sabhāsadaḥ ||] Ku V/126 Mā Pa, sabhāsadaḥ | JM RM, ···· Ma, sabhāsadaḥ | K

Bhatt. liest vikṣadaḥ (b, mit dem Komm.: "viś+sadaḥ; tu. pā. 8.2.36, 41, padam idam anyatrālabhyam"); Upadhyaya: vikṣadaḥ.

b. Or vīkṣadaḥ ist als eine metrisch motivierte Schreibung zu beurteilen. \*vikṣad-(Hapax) scheint eine Person zu bezeichnen, die in einer Clanversammlung als Beisitzer fungiert. Er erteilt Rat über die Hofangelegenheiten. Im Vergleich dazu scheint sabhāsád- (in Pāda d, s. noch AVP 20.22.3c ~ AVŚ 7.12.2c, AVŚ 3.29.1; 19.55.6) ein Beisitzer zu sein, der in der Hallenversammlung seine Tätigkeit ausübt. Er erteilt Rat über die Gemeindeangelegenheiten.

#### 8.9.11 nur AVP

| brahma dāśā brahma dāsā             | (8) |
|-------------------------------------|-----|
| brahmeme kitavā uta                 | (8) |
| strīpumsau brahmaņo jātau           | (8) |
| strivo <sup>+</sup> brahmota vāvana | (8) |

"Das Bráhman [sind] die Fischer, das Bráhman [sind] die Dāsas, und das Bráhman [sind] diese Würfelspieler. Frauen und Männer [sind] aus dem Bráhman geboren. Und das Bráhman hat die Frauen gern."

brahma] Or, vrahma K — dāśā] Ku V/126 Pa, om. JM, dāsā RM Mā, dā{·}śā Ma, dāsad K — brahma dāsā '] Ku RM V/126 Mā, brahma dāsā JM Ma Pa, vrahma dāsād K — brahmeme] Ku JM RM V/126 Ma Pa, brahmese Mā [[Bhatt. brahmame]], vrahmese K —

uta |] Ku JM RM V/126 Mā Pa K, uta || JM, ·· Ma — brahmaṇo] Ku JM RM V/126 Pa, bra<hma>no Mā, ··· Ma, vrahmaṇo K — jātau '] Ku RM V/126 Mā, jātau JM Pa K, ·· Ma — 'brahmota] brahma uta Or, vrahmotha K — vāvana ||] Ku JM V/126 Mā Ma Pa, vā{·}vana | RM, vāvanā | K

Bhatt. (= Upadhyaya) liest brahma uta (d).

ab. Bhattacharya erwähnt in seinem Apparat Bādarāyaṇas Brahmasūtra 2.3.43. Bhattacharya 2008, lxii zitiert diese Stelle ausführlich: "amśo nānāvyapadeśād, anyathā cāpi dāśakitavāditvam adhīyata eke" und übersetzt: "(Jīva) is part (of God) because of multifarious (ie separate) mentioning; also otherwise, (since) some read (His) identity with fishermen, gamblers etc." Bhattacharya 2008, lxiif. erwähnt auch Śānkaras Kommentar: "eke śākhino dāśakitavādibhāvam brahmana āmananty ātharvanikā brahmasūkte".

a. dāśa-"Fischer" ist der erste Beleg dieses Wortes in der vedischen Literatur.

d. striyo \*brahmota vāvana "Und das Bráhman hat die Frauen gern". Aufgrund der Stellung von uta ist die Übersetzung "ich habe die Frauen und das Bráhman gern" kaum möglich, was auch keinen guten Sinn ergibt. Das Perfekt vāvana "hat gern" wurde mit seinem kurzen Wurzelvokal (iir. \*-vanH-) regelrecht gebildet, vgl. vāvána (RV 2x).

#### **8.9.12** nur AVP

| *brahmodvato nivato brahma saṃvato           | (12) |
|----------------------------------------------|------|
| vānaspatyāḥ parvatā brahma vīrudhaḥ          | (12) |
| brahmedam sarvam an <sub>u</sub> v ā tatāna- | (11) |
| - <sub>a</sub> ntarā dyāvāpṛthivī ubhe       | (10) |

"Das Bráhman [ist] die Höhen [und] die Tiefen. Das Bráhman [ist] die Strecken. Das Bráhman [ist] die bewaldeten Berge [und] die Pflanzen. Das Bráhman hat sich über all dieses ausgedehnt, zwischen den beiden, Himmel und Erde."

\*brahmodyato] brahmodyato Ku RM V/126 Mā Pa, brahmo{dva}dyato JM, brahmodyato Ma, vrahmobhyato K [[Bar. vrahmodvato]] — nivato] Ku RM Mā Pa K, niva{`}to JM, om. V/126, nivato Ma — brahma] Or, vrahma K — saṃvato '] Ku V/126 Mā, saṃvato JM, saṃvato ' RM, saṃvato Ma Pa, {śarva} [[line]] sarvato K [[Bhatt. "śarva sarvato]] — vāṇaspatyāh parvatā] Or, vāṇaspatyā parvatā K — brahma] Or, om. K — vīrudhaḥ [] vīṛdhaḥ | Or, vīrudhaḥ K [[note: "h v"]] — brahmedaṃ] Or, vrahmedaṃ K — anv ā tatāṇāˈntarā] Ku V/126, anya tatāṇāˈntarā JM, anv ā tatāṇāṇtarā RM, anv ā tatāˈnāntarā Mā, anv ā tatāṇāṇtarā Pa, …… Ma, antr ā utāṇāmantarā K [[Bar. antrā utāṇām antarā]] — ubhe ||] Ku JM V/126 Mā Pa, ubhe | RM K, … Ma

K: Bar. ordnet  $ut\bar{a}n\bar{a}m$  antar $\bar{a}$   $dy\bar{a}v\bar{a}prthiv\bar{i}$   $ubhe \mid (8.9.12)$  in die Strophe 13 ein mit der Anmerkung "The ms does not indicate the end of the hymn at this point, but what follows does not seem to me to be a part of the hymn."

Bhatt. liest brahmodvato\* (a); Upadhyaya: brahmodvato.

a. Möglich ist auch die Auffassung, *udvato nivato ... samvatah* als Abl.Sg. oder Akk.Pl. zu bestimmen. In Übereinstimmung mit Pāda b sind diese jedoch als Nom. Pl. zu beurteilen.

d = AVP 2.72.3b (Zehnder 1999, 162: "Dem Metrum fehlt eine Silbe am Pāda-ende"); 6.23.6b (Griffiths 2009, 251: "Deletion of either antarā or ubhe would render this pāda regular"). VS 13.25b und ŚB 8.7.1.6b haben 'ntarā dyāvāpṛthivī imé, während andere Parallelen (TS 4.4.11.2b, MS 2.8.12: 116.6 und 14, KS 17.10: 253.3 und 11, TB 1.2.1.18b) nur 'ntarā dyāvāpṛthivī (TB: antarā dyāvāpṛthivī) haben. Das bedeutet, daß antarā dyāvāpṛthivī (8 Silben) ein fester Bestandteil dieses Pādas war.

#### 8.9.13 nur AVP

| brahmaivābhūd uttaram jātavedo    | (11) |
|-----------------------------------|------|
| adad vajro yātudhānam mahālam     | (11) |
| bhavāśarvau tapuṣīṃ hetim asmai   | (11) |
| mayeşitau vi srjatāṃ vadhāya    9 | (11) |

"Das Bráhman gewann die Oberhand, du Jātavedas! Der Vajra wird den ungeheuren Zauberer fressen. Bhava und Śarva sollen, von mir angetrieben, das glühende Geschoß auf diesen schießen, um [ihn] zu töten."

brahmaivābhūd] Ku JM RM V/126 Pa, brahmaivāhūd Mā [[Bhatt. brahmevāhūd]], ···· Ma, vrahmaivābhavad K — jātavedo '] Ku V/126 Mā, jātavedo JM RM Pa K, ···· Ma — adad vajro] K, rad vajro Ku JM RM V/126 Pa, rad va<··> Mā [[Bhatt. rad vabhrojo]], ··· Ma — mahālam |] mahālam | Or, mahābalam K — bhavāśarvau] Or, bhavaśavau K [[note: °au u °]] — tapuṣīm] Ku V/126 Pa, tapūṃṣīm JM, tapūṣīm RM, tapuṃṣīm Mā, ··· Ma, upuṣiyaṃ K — asmai '] Ku RM V/126, asmai JM Mā Pa K, ·· Ma — mayeṣitau] Ku JM RM V/126 Pa, mayeṣitau Mā, ···· Ma, nayaṣitau K — || 9 || ] || r 13 || 9 || Ku, || r 12 || 9 || JM, || r || 9 || RM, || 9 || r || Mā Ma Pa, || [[line]] || 9 || r ·· || V/126, Z 4 Z apnūpavrahmasūktam 1 ZZ K [[note: am linken Rand geschrieben: brāhmasūktam kāraṇaṃ \*]]

Bhatt. liest jātavedo<u>ra</u>dvajro (ab); Upadhyaya: jātavedoradvajro.

Bhatt. kommentiert: "kā. sarvatra brahma - ity asya sthāne vrahma- iti | kā. patrasya vāmato brāhmasūktam kāraṇam iti | utkalīyahastalekheṣu ba-vayor bhedo nāsti |".

Pāda c und d wurden von Griffiths 2009, 402f. übersetzt: "Let Bhava and Śarva, incited by me, shoot the burning missile at him here, so as to slay [him]".

Zu ab vgl. inhaltlich AVP 4.37.6ab: yaḥ kṛtyākṛd yātudhāno mahālo ni tasmin hatam adhi vajram ugrau "Wer als ungeheurer Zauberer behext, auf den sollt ihr Gewaltige (= Bhava und Śarva) den Vajra herabschleudern [und ihn töten]" ~ AVŚ 4.28.6ab: yáḥ kṛtyākṛn mūlakṛd yātudhāno ni tásmin dhattaṃ vájram ugráu.

b. Zu adad vajro "der Vajra wird fressen" s. AVŚ 10.8.22ab (= AVP 16.102. 9ab): bhógyo bhavad átho ánnam adad bahú "Er wird am Genuß teilhaben. Und er wird viel Speise essen". Ein denkbares Kompositum adad-vajra- "den Vajra fressend" ist hier syntaktisch nicht möglich.

mahāla- "enorm, ungeheuer" ist Attribut zu yātudhāna- (belegt auch in AVP 4.37.6a). Das Wort scheint von mahā- "groß" mit la- abgeleitet worden zu sein (zur Ableitung s. AiGr. II 2. 862ff.). Allerdings besteht für diesen Ansatz ein Problem, nämlich daß eine suffixiale Ableitung in der Regel mit mahi- erfolgt, z.B. mahitvá-, nicht \*mahā-tvá-. Eine Alternativlösung mit der Analyse mahā-āla- "kräftiges Gift habend" scheitert daran, daß mahā-āla- als Attribut zu yātudhāna- kaum denkbar ist.

- c. Zu tapuṣīṃ hetim vgl. tápuṣiṃ hetím (RV 3.30.17d = RV 6.52.3d).
- d. Da vadhá- in der Regel "tötend; Mordwaffe" heißt (Kim 2010, 155f.), ist hier ein vádha- anzunehmen.

# 8.10 An eine Frau, die einen Gatten sucht

## 8.10.1 nur AVP

| yad aśvinā oṣadhīṣuv   | (8) |
|------------------------|-----|
| āsiktaṃ puṣkarasrajā   | (8) |
| vīrudho madhu bibhrati | (8) |
| tenāham asyā mūrdhānam | (8) |
| abhi siñcāmi nār;yāh   | (8) |

"Mit dem [Honig], der in die Heilpflanzen eingegossen wurde, ihr lotusbekränzte Aśvins — die Pflanzen tragen den Honig — begieße ich den Kopf dieser Frau."

yad] Ku JM V/126 Mā Ma Pa K, pad RM — oṣadhīṣv 1] Ku RM Mā, oṣadhīṣv JM, orşadhīşv V/126, oşadhīşv Ma Pa K — āsiktam] Ku JM RM V/126 Ma Pa K, āsikta Mā — puṣkarasrajā ˈ] Ku JM RM V/126 Mā, ····· Ma, puṣpāmrasrajā Pa, puṣkarasrajā K vīrudho] K, vīrdho JM RM V/126 Mā Pa, vi(\(\rightarrow\vi\))rdho Ku, \(\cdots\) Ma \(-\beta\) bibhrati \(\beta\)] Or, bibhratīnah K [[note: "h t"]] — tenāham] Or, tinaham K — asyā] Or, asya K — mūrdhānam [] mūrddhānam V/126, {nāyā}mūrddhānam Ku, mūrddhānam JM RM Mā Pa, ···· Ma, mūrdhānam K — nāryāh ||] Ku JM V/126 Pa, nāryāh | RM Mā, nāyah | K

de = AVP 4.10.7de.

## 8.10.2 nur AVP

| yad aśvinā puṣpād adhi   | (8) |
|--------------------------|-----|
| māksikam madhu saṃbhṛtam | (8) |
| anne lavaṇe yan madhu    | (8) |
| tena°°°                  |     |

"Mit dem Honig, der von der Blüte gesammelt wurde [und] der von der Biene stammt, ihr Aśvins; [mit dem] Honig, der in der gesalzenen Speise [gesammelt wurde, begieße ich den Kopf dieser Frau]."

Ma unleserlich • yad] JM RM V/126 Mā Pa, (+ya)d Ku, om. K — puṣpād adhi |] Ku V/126, puṣpa ād adhi JM, puṣpād adhi RM Pa K, puṣyād adhi Mā — sambhṛtam | sambhṛtam | Or, sambhrtam | K — lavane yan] Ku JM V/126 Mā Pa, lavane yan RM, lavane na K madhu ' tena °°°||] madhu ' tena || Ku V/126, madhu tena || JM Mā Pa, madhu tena | RM, tena | K

b. mākṣika- "von der Biene stammend" (Hapax). Das Wort ist eine Vrddhi-Ableitung aus máksikā- "Fliege, Biene" (RV 1.119.9a; 1.162.9a (!), AVP 16.104.2d ~ AVŚ 11.2.2d, AVŚ 11.9.10b; 11.10.8c). Mit máksikā- bilden máks- "Biene" (RV 4.45.4d; 7.32.2b) und máksā- "Biene" (RV 10.40.6c, AVP 5.1.8c; 16.33.8a ~ AVŚ 9.1.17a) eine gemeinsame Sippe. Es scheint, daß es sich bei ihr um ein Merkmal "Fluginsekt mit Saug- oder Leckrüssel" handelt, das vielleicht als Benennungsmotiv gedient hat. Ein etymologisch möglicher Anschluß wäre idg.\*mnk-s- zu \*menk-"drücken, kneten" (LIV<sup>2</sup> 438).

c. lavana- heißt hier "salzig, gesalzen", während das Wort in AVP 1.21.1d und 19.40.11b "Salz [aus den Salzseen]" bedeutet.

#### 8.10.3 nur AVP

| yad aśvinā *gulgulun <sub>i</sub> y | (8) |
|-------------------------------------|-----|
| āñjane madhu saṃbhṛtaṃ              | (8) |
| yad asmin madhughe madhu            | (8) |
| tena°°°                             |     |

"Mit dem Honig, der im Bdellium [und] in der Salbe gesammelt wurde, ihr Aśvins; [mit dem] Honig, der in dieser Madhugha-Pflanze [gesammelt wurde, begieße ich den Kopf dieser Frau]."

Ma unleserlich • yad] Or, om. K — \*gulguluny | āñjane] gulgunyā njane Ku V/126, gulgunyāñjane JM Pa, gulgunyāĥjane RM, gulgunyā'<ñja>ne Mā, guggūlumrāñjane K [Bar. guggūlum | āñjane; Bhatt. guggūlum nāñjane] — sambhṛtam '] Ku RM Mā, sambhytam {|} JM, sambhytam V/126 Pa, sambhytam | K — madhughe] Ku JM RM Mā Pa, madhughen V/126, madhugo K — madhu | tena | ooo | madhu tena | JM, madhu | Ku  $M\bar{a}$  Pa, madhu (+tena) | RM, madhu ||<sup>(k\bar{a})</sup> V/126, madhu | K

Bhatt. (= Upadhyaya) liest ... gulguny (a).

8.10 An eine Frau, die einen Gatten sucht

a. \*gulguluny (so auch Barret) ist eine selten belegte Lok.-Sg.-Form (AiGr. III, 132) auf -ni von gulgulu- "indisches Bdellium" (Commiphora wightii, vgl. Zysk 1985, 258). Die Or-Mss. (gulguny āñjane) haben alle schon eine Silbe verloren, während sich **K** eine Fehlschreibung (mr für ny) leistete.

c. Zu madhugha- s. Zehnder 1999, 90 und Griffiths 2009, 78.

## 8.10.4 **a**: nur AVP • **b** = AVŚ 9.1.18b usw. • **cd** ~ AVŚ 6.69.1cd usw.

| yad aśvinā *kṣāman madhu            | (8) |
|-------------------------------------|-----|
| gos <sub>u</sub> v aśvesu yan madhu | (8) |
| surāyām sicyamānāyām                | (8) |
| kīlāle adhi yan madhu               | (8) |
| $tena^{\circ\circ\circ}$            | (0) |

"Mit dem Honig, der auf der Erde [gesammelt wurde; mit dem] Honig, der bei den Kühen [und] den Pferden [gesammelt wurde], ihr Aśvins; [mit dem] Honig, der im Surā-Trank, der gegossen wird, und im Kīlāla-Trank [gesammelt wurde, begieße ich den Kopf dieser Frau]."

Ma unleserlich • yad aśvinā \*kṣāman] yad aśvinākṣa K, aśvinākṣa Or — madhu '] Ku JM V/126 Mā, madhu RM Pa K — gosv Or, gośv K — yan madhu |] Ku V/126 RM Mā Pa K, jan madhu | JM — surāyām] Ku JM RM V/126 Mā K, surāyā Pa — sicyamānāyām '] Ku RM V/126, sicyamānāyām JM Mā Pa K — kīlāle adhi] JM, kīlāle 'dhi Ku RM V/126 Mā Pa,  $k\bar{\imath}l\bar{a}le\ dhi\ K$  — yan madhu 'tena °°°||] yan madhu 'tena ||  $V/126\ M\bar{a}$ , yan madhu tena || Ku Pa, jan madhu tena || JM, yan madhu tena | RM K

Bhatt. liest yad aścinākṣa (a) ... kolāle 'dhi ... (d); Upadhyaya: yad aśvinākṣa ... kīlāle 'dhi ....

a. In den Or-Mss. fehlt eine Silbe. Die Lesung (yad) aśvinākṣa (Or K) ergibt keinen Sinn ("ihr Aśvins, du Wagenachse!" bzw. "ihr Aśvins, du Würfel!", vgl. Barret: makse "du Fliege!"). Blickt man aber auf den Pada a der unten in b genannten Parallelstellen und der vorausgehenden Strophen 1 und 3, so ist auch hier ein Lokativ zu erwarten. Dafür kommt entweder kṣāman "auf der Erde" (endungsloser Lokativ von kṣáman-) oder kṣami "=" (Lokativ von kṣám-) in Frage. Die Annahme kṣami ist aber nicht wahrscheinlich, weil diese Form im AV nur in den Wiederholungsstrophen aus dem RV (allesamt: ádhi kṣámi) vorkommt (AVP 20.19.4b = AVŚ  $19.\overline{5}.1b = RV 7.27.3b$  und AVP 18.57.1d = AVS 18.1.1d = RV 10.10.1d). Dagegen scheint kṣāman im AVP noch produktiv zu sein (AVP 5.2.6b ~ AVŚ 4.1.4b: kṣéman), obwohl die Form nur einmal belegt ist (kṣấman auch in RV 6.15.5b). Somit wird in Pāda a aśvinā \*ksāman madhu hergestellt. In dieser Konstellation erfolgte eine Assimilation \*kṣāmam madhu, was in den Or-Mss. häufig anzutreffen ist (z.B. in AVP 5.12.8a: adhām madha- für adhān madha-). Die Lautfolge -mmverlor schließlich ihren ersten Teil, und geschrieben wurde nur -m- (s. AVP 1.33.2a und 16.33.5a: samāgne für sam māgne; 3.12.8a: varuņa mitram für varuņam mitram; 5.19.1a: sāmanasyam für sāmmanasyam; 16.70.8c: evedamopadasam für evedam mopa dasat; 20.41.7ef: devahūtyāmayi für devahūtyām mayi). Bei \*kṣāma madhu trat eine Haplologie \*kṣāma madhu > \*kṣā madhu ein. Da bei \*kṣā madhu das Metrum gestört und der Text nicht mehr verständlich wurde, geschah eine Fehlschreibung ksa madhu. Diesen Vorgang müssen wohl alle Mss. der Paippalāda-Schule mitgemacht haben.

 $\mathbf{b} = \text{AVP } 2.35.2\text{b}; \ 4.10.7\text{b}; \ 20.28.1\text{b}; \ \text{AV$ } 9.1.18\text{b}; \ \text{TB } 2.5.8.6\text{b}; \ \bar{\text{A}}\text{p$$'$S$ } 4.14.4\text{b}$  $\sim$  MānŚS 1.4.3.10b.

- c = AVP 2.35.2c; AVS 6.69.1c; 9.1.18c.
- $d \sim AVP 2.35.2d$  (kīlāle madhu tan mayi); AVŚ 6.69.1d.

## 8.10.5 nur AVP

8.10 An eine Frau, die einen Gatten sucht

| yad aśvinā govarcasam                | (8) |
|--------------------------------------|-----|
| hiraṇyavarcasam hastivarcasam aśvinā | ()  |
| tenāham asyā mūrdhānam               | (8) |
| abhi sincāmi nār <sub>i</sub> yāḥ    | (8) |

95

"Mit dem, was der Glanz der Rinder, ihr Aśvins, der Glanz des Goldes [und] der Glanz der Elefanten [ist], ihr Aśvins, begieße ich den Kopf dieser Frau."

Ma unleserlich • govarcasam <sup>+1</sup>] govarcasam K, govarccasam Or — hiranyavarcasam K, hiranyavarccasam JM RM Pa, hira<nya>varccasam Ku, hiranya'varccasam V/126 Mā hastivarcasam] K, hastivarccasam Or — mūrdhānam | mūrddhānam | Ku V/126, mūrddhānam JM RM Mā Pa, mūrdhānām K — siñcāmi] Ku RM V/126 Mā Pa K. si{·}ñcāmi JM — nāryāḥ ||] Ku JM V/126 Pa, nāryāḥ | RM, nā<ryā>ḥ || Mā, nāryāh K [note:  $^{\circ}h \ a^{\circ}$ ]

Pāda a und b wurden von Lubotsky 2002, 132 übersetzt: "whichever kine-splendor [there is], O Aśvins, [whichever] golden splendor, elephant-splendor, O Aśvins ..."

ab. Das Metrum wurde gestört (8 + 14). Manche Handschriften (V/126 und  $M\bar{a}$ ) setzen den Padamarker nach hiranya-, sodaß man in ab zweimal einen Elfsilbler bekommt.

Zu b vgl. AVP 5.29.7a: hiranyavarcasam uta hastivarcasam "The golden splendor and the elephant-splendor" (Lubotsky ebd.).

# cd = AVP 8.10.1de.

8.10.6 abc: nur AVP •  $d = \text{Kau} \pm \text{S} = 58.1$ 

| abhinandam <sup>+</sup> abhīmodam | (8) |
|-----------------------------------|-----|
| abhidarpaṃ kṛṇomi te              | (8) |
| ā te bhagaṃ vartayatām            | (8) |
| aśvinā puṣkarasrajā               | (8) |

"Ich bereite dir Wonne, Jubel, Verzückung. Ihr lotusbekränzte Aśvins, ihr sollt dir das Glück zuwenden."

Ma unleserlich • abhinandam] Ku JM RM V/126 Mā K, abhinanva(→nda)m Pa — †abhīmodam | abhimodam | Ku JM Mā, abhimodam RM Pa, abhi{·}modam | V/126, abhimojam K — abhidarpam] Or, abhitalpam K —  $\bar{a}$ ] Or,  $y\bar{a}$  K —  $vartayat\bar{a}m$ varttayatām Ku JM RM V/126 Mā, varttayatām Pa, vattayetām K — puṣkarasrajā ||] Ku V/126 Mā Pa, {·} puṣkarasrajā | JM, puṣkarasrajā | RM, puṣkarassrjā | K

Bhatt. (= Upadhyaya): abhi nandam abhi modam abhi darpam ... (ab).

Pāda a und b wurden von Zehnder 1999, 186 übersetzt: (mit abhinandam abhinand

**a**. abhinánda- "Wollustgefühl" (PW) ist in ŚB 14.9.1.16 = BĀU 6.2.13 und ChU 5.8.1 belegt, vgl. nánda- "Freude" in AVŚ 10.2.9c ~ AVP 10.60.1c.

Das handschriftlich belegte Wort *abhimoda*- ist zu <sup>+</sup>*abhīmoda*- zu korrigieren wegen *abhīmoda-múd*- (so in AVP 16.84.8b; 16.87.4b, vgl. *abhimoda-múd*- an seinen Parallelstellen (AVŚ 11.7.26b; 11.8.24b, Roth / Whitney <sup>3</sup>1966 druckt jedoch zu Recht *abhīmoda-múd*-), vgl. *móda*- "Fröhlichkeit" (nur neben *ānandá*-, s. Kim 2010, 76).

abhidarpa- "Verzückung" (so nach Zehnder ebd.) ist ein Hapax. Da darp + abhinirgendwo bezeugt ist, kann die Bedeutung von abhidarpa- nur vermutet werden.

 $d = Kau \le 58.1$ .

## 8.10.7 nur AVP

| datsu te varcaḥ subhage | (8) |
|-------------------------|-----|
| jihvāyām te madhūlakam  | (8) |
| aksyau nikaranī tava    | (8) |
| pratīkam madhumattaram  | (8) |

"An deinen Zähnen [ist] der Glanz, du mit schönem Anteil! Auf deiner Zunge [ist] die Süßigkeit. Deine Augen [sind] eine (?), die [jeden Mann] unterwürfig macht. [Dein] Gesicht [ist] süßer [als Honig]."

Ma unleserlich • datsu] Or, ya dapsu K — varcaḥ] varccaḥ Or, varcas K — subhage '] Ku RM V/126 Mā, subha{·}ge ' JM, subhage Pa K — jihvāyām te] K, jihvāyān te Ku JM V/126 Mā Pa, jighnāyān te RM — madhūlakam |] madhūlakam | Or, madhūlaka | K — akṣyau] Or, akṣau K — nikaraṇī tava '] JM V/126 Mā, nikaraṇī tava Ku RM, nikara{ṇi}ṇī tava Pa, na karaṇī tavat K — pratīkaṃ] Or, putīkaṃ K — madhumattaram || Ku JM V/126 Pa, madhumattaraṃ | RM Mā K

Zu **b** vgl. inhaltlich 2.9.2ab: <sup>†</sup>*jihvāyā agre me madhu jihvāmūle madhūlakam* "An der Spitze meiner Zunge ist Honig, an der Zungenwurzel Süssigkeit" (Zehnder 1999, 43).

c. ni-karaṇa- "das Unterwerfen, das Liebedienern" (n.) kommt nur noch in AVP 4.20.5cd vor: tenāham sarvasmai pumse kṛṇve nikaraṇam hṛdi "Mit der [Madhugha-Pflanze] mache ich mir jeden Mann im Herzen unterwürfig." Das Bezugswort des Femininums nikaraṇī ist hier unklar.

## 8.10.8 nur AVP

8.10 An eine Frau, die einen Gatten sucht

| ā sacasva talāśeva                         | • | (8) |
|--------------------------------------------|---|-----|
| vŗkṣa <sup>i</sup> vāpatikaḥ patim         |   | (8) |
| $t_u$ vaṃ sam agrabh $ar{\imath}$ ḥ puṃsaḥ |   | (8) |
| śyena <sup>i</sup> vānyān patatriṇaḥ       |   | (8) |

"Stehe dem Gatten zur Seite wie ein Talāśā-Baum, wie ein Āpatika am Baum! Du hast die Männer zusammengerafft wie ein Falke andere Vögel."

Ma unleserlich • sacasva] Ku RM V/126 Mā Pa, (+sa)casva JM, śitasya K — talāśeva ¹] Mā, talāśeva Pa K, balāśeva ¹ Ku JM RM V/126 — vṛkṣa ivāpatikah] Ku JM RM V/126 Pa, vṛkṣa i<a >vā>patikah Mā, vṛkṣaivāpatikah K — patim | ] patim | Or, pati | K — agrabhīh] Ku JM V/126 Mā Pa, agrabhih RM, agrabhīt K — puṃsah ˈ śyena] Ku RM, puṃsah śena JM, puṣah śyena V/126, puṃsa śye¹na Mā, puṃsah śvena Pa, puṃsaś śyena K — ivānyān] K, ivānyān Ku RM V/126 Mā Pa, [vānyāna JM — patatrinah | | Ku JM V/126 Pa, patatrinah | RM Mā, patantrinah K [[note: ʰh ā]] K: Bar. hat diese Strophe in 7 eingeordnet.

Diese Strophe wurde von Griffiths 2009, 301 übersetzt: "Go after a husband, [you who are] like a Talāśā(-tree), like an Āpatika on a tree. You have snatched the men, like a falcon other birds" (mit Verweis auf AVŚ 6.15.3).

**ab**. Zu talāśā- s. AVŚ 6.15.3cd: talāśā vṛkṣānām ivāhám bhūyāsam uttamáḥ "as the talāçā of trees, [so] may I be highest" (Whitney). Das Wort (die Banyan-Feige?) ist außer KauśS 1.8.16 (talāśa-) sonst nicht belegt.

Der Āpatika scheint eine Art von Liane zu sein, s. AVP 12.5.1cd: *ugra āpatikād adhi yo vṛkṣām adhirohati* "as a powerful one, from the Āpatika that grows over trees" (Griffiths ebd. mit der Anmerkung: "it may be taken as an epithet of the Aśvattha-tree").

#### **8.10.9** abcde: nur AVP • f = AVS 3.22.4f usw.

| ā hi te (')hārṣam udakam             | (8) |
|--------------------------------------|-----|
| apo bhagābhiṣecanīḥ                  | (8) |
| yat te varco <sub>a</sub> pakrāntaṃ  | (8) |
| mukhasya praticakṣaṇāt               | (8) |
| punas tad aśvinā tvay <sub>i</sub> y | (8) |
| ā dhattāṃ puṣkarasrajā               | (8) |

"Ich habe nämlich für dich das Wasser herbeigeholt. Die Wasser dienen zum Weihen, Bhaga! Wenn dein Glanz deshalb fortgegangen ist, weil man [dein wahres] Gesicht wiedererkennt, so sollen ihn die lotusbekränzten Aśvins in dich wieder hineinsetzen."

Ma unleserlich • hi] Or, yi K — te (')hārṣam] te hārṣam Or K — udakam '] RM V/126, udakaṃm ' Ku, udakam JM Mā Pa K — bhagābhiṣecanīḥ |] Ku V/126 Mā Pa, bhagābhiṣesacanīḥ | JM, bhagābhiṣecanīḥ | RM, bhagādiṣecanaṃ | K — varco] K, varcco JM RM V/126 Mā Pa, varcco Ku — apakrāntaṃ '] 'padrāntaṃ ' Ku, pakrāntaṃ JM Pa [Ma] K, pakrāntaṃ ' RM V/126, 'pakrāntaṃ Mā — mukhasya] Or, manasya K — praticakṣaṇāt |] Or, praticakṣaṇaḥ K [[note: °ħ p°]] — aśvinā tvayy '] Ku, a{·} śvinā tvayy JM, aśvinā tva{·} yy RM, aśvinā tvaryy ' V/126 Mā, aśvinā tvayy Pa, aśvina tvayy K — dhattāṃ] Ku JM RM V/126 Pa, dhatāṃ Mā, dattāṃ K — puṣkarasrajā || Ku V/126, puṣkarasrajā || Mā Pa, puṣkarasrajā | RM, puṣkarasrajāḥ K [[note: °ħ a°]]

K: Pāda a und b wurden bei Barret in die Strophe 8 eingeordnet.

Bhatt. (= Upadhyaya) liest ... te hārṣam (a).

a hat eine schlechte Kadenz.

Zu c vgl. vát te várco jātavedaḥ (AVŚ 3.22.4a = AVP 3.18.3a).

d. Zu *praticáksana-* "das Wiedererkennen, zum Wiedererkennen dienend" s. Kim 2010, 300.

f = AVP 2.9.5d; 5.11.6d; 8.10.11d; 12.3.4d; AVŚ 3.22.4f; 5.25.2d; RV 10.184. 2d; RVKh 10.151.2d usw. (eine häufige Formel).

# **8.10.10 ab** ~ TB 2.7.15.4ab usw. • **cd**: nur AVP

| abhi tvā varcasāsicam                  | (8) |
|----------------------------------------|-----|
| divyena payasā saha                    | (8) |
| $vath\bar{a}^+pativatn_{\bar{i}}v$ aso | (8) |
| *devrbhyo madhumattarā                 | (8) |

"Mit dem Glanz habe ich dich begossen, zusammen mit der himmlichen Milch, damit du einen Gatten haben wirst als eine noch Süßere für seine Brüder."

Ma unleserlich • varcasāsicam '] varccasāsicam 'Ku V/126, varccasāsicam JM RM Pa, varccasasicam 'Mā, varcasāsrjam K — divyena] Ku JM RM V/126 Pa K, divy(+e){·}na Mā — pativatny] patipatny Ku JM RM V/126 Mā, patipatry Pa, pativinsy K — aso '] Ku V/126 Mā, aso JM RM Pa K — devrbhyo] devrgbhyo Ku JM RM Mā, devr{·}gbhyo V/126, devrgbhyo Pa, deva rgbhyo K — madhumattarā | Ku V/126 Mā Pa, madhumattarā | JM RM, manumattarā | K

Bhatt. liest *pativatny*<sup>+</sup> ... *devṛgbhyo* (**cd**); Upadhyaya: *pativatny* ... *devṛgbhyo*. Bhatt.App.: "u. *patipatny*" (**c**).

ab = AVP 4.2.7ab; TB 2.7.15.4ab.
 a = KS 36.15: 84.1 ~ AVŚ 4.8.6a (abhí tvā várcasāsican).
 b ~ KS 36.15: 84.1 (yajñéna páyasā sahá).

- c. Zu <sup>+</sup>pativatny s. Bhattacharya 1997, xxxvii und Zehnder 1999, 152. Das Akṣara pa und va ist in den **Or**-Mss. häufig vertauscht geschrieben.
- d. \*devrbhyah kommt auch in AVP 19.37.9cd (Leidener Text, basierend auf Pa, Gu, Ji<sub>4</sub>) vor: yathāsi priyā patyur \*devrbhyah subhagāsasi "wie du für [deinen] Gatten eine liebe [Frau] bist, so wirst du für seine Brüder eine sein, die den guten Anteil gibt"(, vgl. Upadhyaya's Text: athāsasi priyah patir devrgbhyah subhagāsasi). Aus dieser Stelle geht hervor, daß \*devrbhyah in 8.10.10d trotz madhumattarā ein Dativ ist.

## 8.10.11 nur AVP

| bhagam te mitrāvaruņā                        | (8) |
|----------------------------------------------|-----|
| bhagaṃ devī sarasvatī                        | (8) |
| bhagam te aśvin $_{\bar{a}}$ obh $\bar{a}$ - | (8) |
| -ā dhattāṃ puṣkarasrajā                      | (8) |

"Mitra und Varuna sollen dir ein Anteil-Haben [am Erzeugen eines Kindes], die göttliche Sarasvatī [dir] ein Anteil-Haben, die beiden lotusbekränzten Aśvins dir [ein Anteil-Haben] verschaffen."

Ma unleserlich • bhagam te] K, bhagamn te Ku, bhagan te JM RM V/126 Mā [Ma] Pa — mitrāvarunā '] mitrāvarnā ' Ku V/126, mitrāvarnā JM Mā Pa, mitrāvarno ' RM, mittrāvarunā K — bhagam devī] Ku JM V/126 Mā Pa, bhagam devī RM, bhagam divī K — bhagam] K, bhagan JM RM V/126 Mā [Ma] Pa, bhagamn Ku — aśvinobhā'dhattām] V/126, aśvinobhādhattām RM, 'švinobhādhattām Ku JM Mā [Ma] Pa, aśvinobhā dattām | ādattām K — puṣkarasrajā || Ku V/126 Mā Pa, puṣkarajā || JM, puṣkarasrajā | RM, puṣkarasraja Z K [[note: unter der Zeile ergänzt: (+bhagam te mittrāvaruṇau bhagam divī sarasvatī bhagam te aśvinau devau ādattām puṣkarāsrjam pāthaḥ), vgl. Bhatt.App.: "dra. patrasyādhodeśa "bhagam te mitrāvaruṇau bhagam divī sasvatī bhagam ta aśvinau devau ādattām puṣkarāsrjam pāthaḥ" iti"]

Zehnder 1999, 44 (zu AVP 2.9.5: jāyām me mitrāvaruņā jāyām devī sarasvatī | jāyām me aśvināobhāā dhattām puṣkarasrajā || "Eine Frau sollen mir Mitra und Varuṇa, eine Frau die göttliche Sarasvatī, eine Frau mir die beiden Aśvins verschaffen, die lotosbekränzten.") hat zu Recht bemerkt "Variation einer häufigen Formel" und verweist auf RV 10.184.2 und AVP 8.10.11. Es scheint, daß AVP 8.10.11 eine leicht abgewandelte Variante zu AVP 5.11.6 (nur putram statt bhagam) ist. Etwas abweichend ist RV 10.184.2: gárbham dhehi sinīvāli gárbham dhehi sarasvati | gárbham te aśvinau devāv ā dhattām púṣkarasrajā || "Mache eine Leibesfrucht, Sinīvalī; mache eine Leibesfrucht, Sarasvatī! Die beiden lotusbekränzten Götter Aśvin sollen dir eine Leibesfrucht machen!" (Geldner), dessen Variante AVŚ 5.25.3: gárbham dhehi sinīvāli gárbham dhehi sarasvati | gárbham te aśvinobhā dhattām púṣkarasrajā || und AVP 12.3.4: garbham dhehi sinīvāli

garbham dhehi \*sarasvati | garbham yuvam aśvināsyāmā dhattam puṣkarasrajā || ist.

Zu bhága- in diesem Zusammenhang s. Kim 2010, 72f.

## 8.10.12 nur AVP

| patim te rājā varuņaļ                     | (8) |
|-------------------------------------------|-----|
| patim devo brhaspatih                     | (8) |
| patim ta indraś cāgniś ca                 | (8) |
| patim dhātā dadhātu te    10    anuvāka 2 | (8) |

"Einen Gatten [soll] dir König Varuna, einen Gatten [soll dir] Gott Brhaspati, einen Gatten [sollen] dir sowohl Indra als auch Agni, einen Gatten soll dir Dhātr verleihen."

Ma unleserlich • patiṃ] Ku JM, patin RM V/126 Mā Pa, pati [[folio]] patiṃ K — varuṇaḥ '] varṇaḥ 'RM, varṇaḥ Ku JM V/126 Mā Pa, varuṇaḥ K — brhaspatiḥ |] Or, vrhaspatiḥ K — patiṃ ta] JM K, patiṃ te Ku, patin te RM, patin ta V/126 Mā Pa — ca '] RM V/126, ca Ku JM Mā Pa K — dhātā] Or, dātā K — dadhātu] Ku JM RM V/126 Pa, dhatātu Mā, dadātu K — te] Ku JM RM Mā Pa K, me V/126 — || 10 || anuvāka 2 ||] || r 12 || 10 || a 2 || Ku, || r 1{2}0 || 10 || JM, || r || 10 || RM, || 10 || r || a 2 || Mā Pa, || 10 || r || a · || V/126, r 5 r anu 2 r r K

Bhatt.App.: "u. patin te" (a).

# 8.11 An den Dreschplatz (khala-)

## 8.11.1 nur AVP

| catasras te khala sraktīr | (8) |
|---------------------------|-----|
| atho madhyam ahaṃ khala   | (8) |
| dhārāś catasra stoṣyāmi   | (8) |
| vedim manuşyavardhanīm    | (8) |

"Deine Kanten [sind] vier, du Dreschplatz! Und die Mitte [bin] ich, du Dreschplatz! Ich werde [deine] vier Schneiden preisen, [nämlich] die Vedi, die die Menschen mehrt."

Ma unleserlich • catasras] Ku JM RM V/126 Mā K, catastas Pa — khala] Ku JM RM Mā Pa K, <--> V/126 — sraktīr '] Ku V/126 Mā, sraktīr JM RM Pa K — khala |] Ku JM V/126 Mā Pa K, khala ' RM — dhārāś] Ku JM RM Pa K, dhātāś V/126 Mā — stoṣyāmi '] Ku JM RM V/126 Mā, stocyāmi Pa, stoṣyāmi | K — manuṣyavardhanīm ||] manuṣyavarddhanīm || Ku JM V/126 Mā Pa, manuṣyavarddhanīm | RM, mānuṣyavardhinīm Z K

Bhatt. (= Upadhyaya) liest catasrastoṣyāmi (c).

Zu **ab** vgl. inhaltlich AVP 11.10.4cd: *madhye khalasya nirmita indrarāśir mahodaraḥ* "In der Mitte des Dreschplatzes gebaut ist der Indrahaufen, der Riesenbauch".

**ad**. Der Dreschplatz wird mit der Vedi verglichen, die ebenfalls vierkantig ist, vgl. *cátuḥ-srakti-*,,vierkantig, viereckig" (ŚB 2.6.1.10 zu *védi-*).

c. Der Ausdruck *dhārāś catasras* läßt vermuten, daß der Dreschplatz (Tenne) einen glatten, felsigen Untergrund mit vier scharfen Kanten hat.

#### 8.11.2 nur AVP

| ūrjasvantam ā rabhadhvaṃ | (8) |
|--------------------------|-----|
| sphātimantam punītana    | (8) |
| indro bījasyābhyāvoḍhā   | (8) |
| bhaga aitu purogavah     | (8) |

"Ergreift den nahrhaften [Anteil]! Reinigt den fruchtbaren [Anteil]! Indra ist einer, der den Samen herbeibringt. Bhaga soll als Anführer herbeikommen."

Ma unleserlich • ūrjasvantam] Ku JM RM V/126 Mā Pa, [urjjasvantam Ma,] ūrjasvatam K — rabhadhvam '] RM V/126 Mā, rabhadhvam 'Ku, rabhadhvam JM K, ravadhvam [Ma]

8. Kānda 8

Pa — sphātimantam] Or, sphātivantam K — punītana | ] Or, punīdinah K [[note: oh io]] bījasvābhvāvodhā 1 bījasvābhvāvorhā Mā, bījasvābhvāvorhā Ku JM V/126 Pa, {··}bījasyābhyāvorhā ˈ RM, bījasyābhyāvodhā K — bhaga aitu] Or, bhagaitu K purogavah ||] Ku JM V/126 Mā Pa, purogavah | RM, purogava | K

ab. Da als einziges maskulines Bezugswort zu úrjasvant- im RV und AV nur bhāgá- "Anteil" belegt ist (RV 10.51.9, vgl. úrjo bhāgá- in AVŚ 18.4.54a = AVP 18.81.1a), wurde hier ebendieses Wort angenommen. Es scheint, daß mit bhāgá-Getreide gemeint ist. Als mögliche Bezugswörter zu úrjasvant- und sphātimantkommen noch yáva- "Gerste" oder rāśi- "[Getreide-]Haufen" in Betracht.

c. abhyāvodhar- ist ein Hapax.

### 8.11.3 nur AVP

| bhagasya h <sub>i</sub> y anaḍvāhau | (8) |
|-------------------------------------|-----|
| yuñjāthām rāśivāhanau               | (8) |
| adhā pṛthivyāḥ kīlālam              | (8) |
| ihā vahatam aśvinā                  | (8) |

"Schirrt euch die beiden Zugtiere an, die ja Bhaga anführt, [denn] sie dienen dazu, einen [Getreide-]Haufen zu fahren! Bringt dann den Kīlāla-Trank von der Erde hierher, ihr Aśvins!"

Ma unleserlich • hy anadvāhau '] Ku Pa, hy anarvāhau JM RM V/126 Mā, h anadvāhau K — yuñjāthām] Ku JM V/126 Mā Pa, yu {·} ñjāthām RM, yamjāta K — rāśivāhanau |] Ku JM RM V/126 Pa, rāśivāhanau || Mā, rāśirvāhanau K [[note: onau ao]] — adhā] JM RM V/126 Mā Pa, adhāḥ Ku, adhāḥ K — pṛthivyāḥ] Or K [[note: "h k"]] — kīlālam '] Ku JM RM V/126, kīlālam Pa K, kīlālas Mā — vahatam Ku JM RM Mā Pa, varatam V/126, vahattam K — aśvinā ||] Ku V/126 Pa, aśvinā | JM RM Mā, aśvinā K

Bhatt.App.: "dra. mā. prathamārdhānte dandadvayam asti | mantrānte eko dandah | ".

a. Der Genetiv bhagasya ist im Zusammenhang mit bhagah ... purogavah "Bhaga als Anführer" (8.11.2d) zu verstehen.

b. rāśi-vāhana- ist ein Hapax.

#### **8.11.4** nur AVP

| <sup>+</sup> abhīvṛtaḥ parihito       | (8) |
|---------------------------------------|-----|
| dhān <sub>i</sub> yena vibhuḥ prabhuḥ | (8) |
| bhartā manuṣyāṇāṃ jajñe               | (8) |
| devānām āj <sub>i</sub> yam khalah    | (8) |

"Mit dem Getreide bedeckt [und] herumgelegt [ist der Dreschplatz]; [er ist] ausgezeichnet [und] herrlich. Der Erhalter der Menschen ist geboren. Der Dreschplatz [war] das Opferschmalz der Götter."

Ma unleserlich • 'abhīvṛtah] abhivṛtah Or, abhihitah K [[note: oh pol] — parihito | Ku JM V/126 Mā, parihito RM Pa K — dhānyena] Or, dhānena K — vibhuḥ] Ku JM RM, vibhu V/126 Mā Pa, vibhuh K — prabhuh | Ku RM V/126 Mā, prabhuh | JM, prabhūh | Pa, prabhuh K [[note: °h dh°]] — bhartā] bharttā Or, dhartā K — manusyānām] Ku JM RM Mā Pa K, manusyānam V/126 — jajñe] K, yajñe 'Ku JM RM V/126 Mā, yajñe Pa khalah || ] Ku V/126 Pa, khalah | RM Mā, khala || JM, khala K

Bhatt. (= Upadhyaya) liest abhivṛtah (a). Bhatt.App.: ,*u*. ... *vibhu*" (b).

a hat eine schlechte Kadenz.

 $\bar{i}$  abhīvṛtah: Zur Form mit gedehntem  $\bar{i}$  (im RV immer so) s. AVP 16.68.7a ~ AVS 9.10.7a (abhivrta-); 16.108.7a = AVS 10.10.16a.

Zu b vgl. AVP 8.18.9c: khalo jyestho vibhuh prabhuh "der Dreschplatz, der Vorzüglichste, der Ausgezeichnete, der Herrliche".

c. Zu bhartā manusyāṇām vgl. AVŚ 18.2.30c (= AVP 18.66.3c): ténā jánasyāso bharta ...dann sollst du damit (Instr.) den Menschen (Gen.) erhalten" (Tichy 1995, 355f.).

d schließt sich an die Strophe 5 an. Zu devānām ājyam vgl. AVP 7.18.1b (= AVŚ 5.8.1b): devebhya ājiyam vaha "Carry the butter for [the enjoyment of] the gods" (Griffiths 2009, 423).

#### **8.11.5** nur AVP

| sruca āsan pavanīḥ                     | (7) |
|----------------------------------------|-----|
| <sup>+</sup> sṛṇīkāḥ paridhiṣkṛtaḥ     | (8) |
| kīnāśā āsan hotāro                     | (8) |
| <sup>+</sup> bījadā āsīd dhavispatih ∐ | (9) |

"Die Wurfschaufeln (?) waren die Opferlöffel, die Sicheln die Bereiter der Schutzwehr. Die Pflüger waren die Hotars. Der Verteiler (?) der Samenkörner war der Herr des Opfergusses."

sruca āsan] srca āsan Ku JM RM [Ma] Pa, srcca āsan V/126, srta āsan Mā, srucāsam K — pavanīh '| pavanīh Pa, apavanīh ' Ku JM RM V/126, apivanīh ' Mā, ··· Ma, panī K —  $^\dagger$ sŗnīkāḥ] śŗnīkāḥ  $\mathbf{Or}$ , śŗnīkā  $\mathbf{K}$  — paridhiskṛtah |]  $\mathbf{Or}$ , pa[[line]|riskṛta |  $\mathbf{K}$  — kīnāśā āsan] kīnāśā āsan Ku RM, kīnāśā āsana JM, kīlāśā āsan Mā, kīlā(→nā)śā ā<·>na V/126, kīnāśā āṣaṇ Pa, ···· Ma, kīnāśāsam K — hotāro 1 Ku JM Mā, hotāro RM V/126 Ma Pa, notāro K — <sup>+</sup>bījadā āsīd] bijadā āsīd **Ku RM Mā**, bijada āsīd **JM**, bi<sup>l</sup>jadā āsīd V/1**26**, bijada āsād

Ma [[Bhatt. vi°]] Pa, bījadāsīd K [[Bhatt. °sād]] — dhavispatih ||] Ku JM V/126 Mā Pa, dhavispatih | RM, dhavispati Ma, dhavismatih K [[note: °h i°]]

Bhatt. liest  $sruca^+$ ... (a)  $^+sr\bar{n}ik\bar{a}h$  ... (b)  $^+b\bar{i}jad\bar{a}$  (d); Upadhyaya: sruca ...  $sr\bar{n}ik\bar{a}h$  ...  $b\bar{i}jad\bar{a}$ .

a. Pāda a besteht aus sieben Silben. Problematisch ist pavanīḥ (Hapax), weil pávana- (n.) "Sieb" ein bereits lexikalisiertes Wort ist. Das feminine Geschlecht des pavanī- setzt jedoch voraus, daß das Wort vor der Lexikalisierung als "Sieb" entstanden war, also in einer Phase, in der pávana- "das Reinigen, zum Reinigen dienend" hieß, wofür pavanāya kam "um zu läutern" (AVP 9.24.7b) spricht. Diese Beobachtung ermöglicht den Schluß, daß pávanī- ein Gerät (f.) bezeichnet, Getreide zu reinigen (falls ábhri- "Spaten" zugrundeliegt, dann etwa "Wurfschaufel"). Eine Lesung apavanīḥ kommt wegen der K-Schreibung āsaṃ panī < \*āsan papanīś < \*āsan pavanīṣ́ und aus semantischem Grund kaum in Frage.

b. \*sṛṇīka- "Sichel" (Hapax) ist eine Erweiterung von sṛṇt- "=" (RV), zum Typus s. AiGr. II 2, 429.

Zu paridhiskṛt- vgl. AVP 4.14.8b: śalyasya paridhis kṛtaḥ "die Schutzwehr vor der Pfeilspitze ist bereitet". Es scheint, daß paridhiskṛt- (Hapax) einer ist, der zum Schutz des Opferplatzes den Erdwall errichtet.

**d**. Der Pāda ist überzählig ( ${}^{\dagger}b\bar{\imath}jad\bar{a}s\bar{\imath}d$  mit einem Doppelsandhi?).  ${}^{\dagger}b\bar{\imath}jad\bar{a}-$  ist ein Hapax. Bei diesem "Verteiler des Saatgutes" handelt es sich wohl um eine Person, die nach dem Pflügen die Samenkörner streut (vgl. die Konstruktion  $b\bar{\imath}jam+vap$ ). Daher ist dem Hinterglied  ${}^{\circ}d\bar{a}-$  eher die Wurzel  ${}^{4}d\bar{a}$  "verteilen" als  ${}^{1}d\bar{a}$  "geben" zuzuschreiben.

#### 8.11.6 nur AVP

| ihendra muṣṭī vi sṛjasva pūrṇāv           | (11) |
|-------------------------------------------|------|
| iha saumanasah sam ṛdh <sub>i</sub> yatām | (11) |
| hutādo ye ca gandharvās                   | (8)  |
| ta iha sphātim sam ā vahān                | (9)  |

"Mache hier deine beide volle Fäuste auf, du Indra! Hier soll [dein] Wohlwollen vollkommen verwirklicht werden. Und die Gandharvas, die das Geopferte essen, werden Fruchtbarkeit gesammelt hierher bringen."

muṣṭī] RM V/126 Mā Pa, muṣṭī Ku, muṣṭī JM, ·· Ma, muṣṭīr K — vi] Or, dhya K — szjasva pūrṇāv ˈ] szjasva pūrṇṇāv ˈKu V/126, szjasva pūrṇṇāv JM Pa, szjasva ˈpūrṇṇāv RM, szjasu parṇṇāv ˈ Mā [[Bhatt. parṇāv]], ····· Ma, szjasva pūrṇāv K — saumanasaḥ] RM V/126 Mā Pa, sau{·}manasaḥ JM, saumanasyaḥ Ku, ···· Ma, saumanasas K — rdhyatāṃ |] Ku RM Mā Ma Pa, rddhyatāṃ | JM, rtāṃ | V/126, rddhyatāṃ K — hutādo] Ku JM Mā Pa, hyutādo RM, hṛtādo V/126, hutā· Ma, hotāro K — gandharvās ˈ] Ku JM V/126 Mā, gandharvās

RM Pa K, ··· Ma — iha] Ku JM Mā Pa, i RM V/126, ·· Ma, hi K — sam ā vahān ||] Ku JM V/126 Pa, sam ā vahān | RM Mā, ···· Ma, mam ā vahaḥ | K

b. Die Zäsur fällt auf das Wortinnere. Die Kadenz ist ungewöhnlich. saumanasá- "Wohlgesinntsein, Wohlwollen" ist im AV Maskulinum, während

das Wort im RV Neutrum ist, s. Zehnder 1993, 88 mit Anm. 142.

d. Der Pāda hat eine Silbe zu viel. Mit *sphāti-* ist *dhānyàsya sphāti-* "die Fruchtbarkeit des Getreides" (AVŚ 2.26.3c = AVP 2.12.3c) gemeint.

## 8.11.7 nur AVP

| atipaśyo nicāyaka                   | (8)  |
|-------------------------------------|------|
| *iṇḍukaḥ pakvam ā bhara             | (8)  |
| īśānā gandharvā bhuvanasya          | (10) |
| sarva ā vahantu khale               | (8)  |
| sphātim iha <sup>+</sup> sūnŗtāṃ ca | (8)  |

"Hinüberschauend [und] ausschauend [ist] der geflochtene Ring [auf dem Kopf]; bringe die gekochte [Milch] herbei! Alle Gandharvas, die über das Wesen herrschen, sollen Fruchtbarkeit und Lebenskraft hierher zum Dreschplatz bringen."

nicāyaka ¹ \*iṇḍukaḥ ] nicāyaka ¹ iḍukaḥ Ku, nicāyaka ¹ iṛukaḥ JM RM V/126 Mā, niśayaka iḍukaḥ Pa, ······ Ma, nṛcāyakayaḍūkaḥ K — ā bhara | ] JM K, ā bharaḥ | Ku RM V/126 Mā Pa, ··· Ma — īśānā ] K, iśānā Ku JM RM V/126 Mā, ··· Ma, iĦānā Pa — bhuvanasya ¹ ] Mā, bhuvanasya Ku JM V/126 Pa K, bhuva(+na)sya RM, ··· Ma — sarva ā ] JM RM Pa, sarva ¹ ā Ku V/126, (+sarva) ā Mā, ··· Ma, sa K — sphātim ] Ku JM V/126 Mā Ma Pa K, sphāti{·}m RM — iha ] Or, ihā K — ¹sūnṛtām ] sūnṛtām RM, sunṛtām Ku JM V/126 Mā Ma Pa, saunṛtām K — ca | | ] Ku JM V/126 Mā Ma Pa, ca | RM K

Bhatt. liest ... idukaḥ (b) ... \*sūnṛtāṃ (e); Upadhyaya: ... idukaḥ ... sūnṛtāṃ. Bhatt. App.: "u. bharah | ... sunṛtāñ ca" (b,e).

**a**. *atipaśya-*: Zur deverbalen Bildung auf *-ya-* s. Kim 2010, 256. *nicāyaka-* "aufmerksam beobachtend, ausschauend" ist ein Hapax.

b. \*induka- "der geflochtene Ring" ist ein Hapax. Verwandt mit diesem Wort sind klass. unduka- (m.) "Geflecht, Netz" und Pāli anduka- "Rolle (aus Stoff)". Neben diesem existiert eine Variante mit -va- in indvà- (ab ŚB, Belege bei Hoffm. Aufs. II, 389), ein aus Gras geflochter Ring, der zum Anfassen von Töpfen, als Untersatz und Tragwulst verwendet wurde (Hoffm.Aufs. II, 390). Das Wort setzt sich als īduā "(runder) Tragwulst" im Hindi fort.

pakvá- "gekocht" bezieht sich wohl auf die Milch (páyas-). c bietet kein gutes Metrum (Eingang?).

## 8.11.8 nur AVP

| ā paścād ā purastād      | (7) |
|--------------------------|-----|
| ottarād adharād uta      | (8) |
| indreha vasor īśānaḥ     | (8) |
| khale sphātiṃ sam ā vaha | (8) |

"Von hinten, von vorne, von oben und von unten; du Indra, der über das Gut herrscht, bringe Fruchtbarkeit gesammelt hierher zum Dreschplatz!"

ā purastād '] Ku Mā, ā purastād JM RM Pa K, ā puravrastād 'V/126, ···· Ma — ottarād] Or, uttarād K — indreha] Ku JM RM V/126 Pa, ihendra Mā, ··· Ma, indrāya K — vasor] Ku JM RM V/126 Pa K, vaśor Mā, ··r Ma — īśānaḥ '] Ku RM V/126 Mā, īśānaḥ JM Ma Pa K — sphātiṃ] Ku JM RM V/126 Mā K, ·· Ma, sphāti Pa — sam ā vaha ||] Ku JM V/126 Mā Pa, sam ā vaha | RM, ···· Ma, sam āhāṃ K

Zu **ab** vgl. RV 6.19.9ab:  $\acute{a}$  te śúṣmo vṛṣabhá etu paścād óttarād adharād  $\acute{a}$  purástāt "Dieser dein Mut komme (wie) ein Stier von hinten, von oben, von unten, von vorne" (Geldner); MS 4.11.4ab: 170.11; KS 9.19ab: 123.1 ~ TB 2.5.8.1ab (adharāg statt adharād); 2.8.5.8ab.

a. Der Pāda ist unterzählig.Zu d vgl. AVP 8.11.6d.

## 8.11.9 nur AVP

| sphātim indraḥ khale bahvīm      | (8) |
|----------------------------------|-----|
| *ih <sub>a</sub> otpṛṇa ut pṛṇat | (8) |
| sphātim me viśuve devāh          | (8) |
| sphātim somo atho bhagah         | (8) |

"Indra, der Auffüllende, füllt hier auf dem Dreschplatz Fruchtbarkeit reichlich auf. Die Allgötter [werden] für mich Fruchtbarkeit [auffüllen]. Soma und Bhaga [werden] Fruchtbarkeit [auffüllen]."

bahvīm '] Ku RM Mā, bahvīm JM Ma Pa K, bahvīḥm V/126 — \*ihotpṛṇa] ihotprāṇa Ku JM RM Ma Pa, i'hoprāṇa V/126, ihoprāṇa Mā, ihotprāṇam K — pṛṇat |] Ku JM RM V/126 Ma Pa K, pṛṇata | Mā — sphātiṃ] Or, sphāti K — devāḥ '] Ku RM, devāḥ JM V/126 Ma Pa, devā ' Mā, devā K — sphātiṃ] Ku JM RM Mā Ma Pa K, sphāti V/126 — atho] K, 'tho Or — bhagaḥ ||] Ku JM V/126 Mā Pa, bhagaḥ | RM K, "Ma

Bhatt. liest ihot prāṇa ... (b); Upadhyaya: ihotprāṇa ...

b. \*ihotpṛṇa (Barret: ihotpāraṇam, also utpāraṇam "Errettung"). Zu lesen ist ihautpṛṇa mit ut-pṛṇā- "auffüllend, vollmachend". Das Wort ist ein thematischer Stamm, der vom Nasalpräsens abgeleitet wurde, z.B. wie pra-mṛṇā- "zerstörend" (RV 10.103.4); zur Wortbildung dieses Typus s. Kim 2010, 254. utpṛṇa- ist auch in AVP 8.18.7cd belegt: iha tām utpṛṇāṃ vayam devīm upa hvayāmahe "Wir rufen diese Auffüllende, die Göttliche hierher". Bemerkenswert ist der sich direkt an utpṛṇa- anschließende Injunktiv ut pṛṇat.

## **8.11.10** nur AVP

8.11 An den Dreschplatz (khala-)

| sphātir me astu hastayoḥ | (8) |
|--------------------------|-----|
| sphātir yatra mārārabhe  | (8) |
| śatahastedam ut pṛṇa     | (8) |
| samudrasyeva madhyataḥ   | (8) |

"Fruchtbarkeit soll in meinen Händen sein, wo mich Fruchtbarkeit fest im Griff hat. Du hundert Hände Habender, fülle dieses [Getreide] auf wie von der Mitte des großen Flusses aus[gehend]!"

hastayoḥ '] RM V/126 Mā, hastayoḥ Ku JM Ma Pa K [[note: 'ḥ sph']] — sphātir] Ku JM RM Ma Pa K, sphāti V/126 Mā — mārārabhe |] K, parārabhe | Or — śatahastedam] Or, śatahastenam K — pṛṇa '] Ku RM V/126 Mā, pṛṇa JM Pa K, ·· Ma — samudrasyeva] Ku JM RM Mā Pa K, samudrasyava V/126 — madhyataḥ ||] Ku JM V/126 Mā, madhyataḥ | RM, madhya{·}taḥ || Pa, ··· Ma, madhyatah K [[note: 'h i']]

Pāda a und b wurden von Kümmel 2000a, 418 übersetzt: (mit *mārārabhe*) "Gedeihen sei in meinen Händen, wo Gedeihen mich **ergriffen hält!**".

b.  $m\bar{a}r\bar{a}rabhe$  nach **K** (wie Kümmel ebd.), denn das Akṣara pa in **Or** ist häufig für ma verschrieben. Hinzu kommt der Umstand, daß rabh +  $p\acute{a}r\bar{a}$  nirgends bezeugt ist.

c. Mit idam ist wohl dhānyam "Getreide" gemeint.

#### 8.11.11 nur AVP

| iha me bhūya ā bhara                      | (8) |
|-------------------------------------------|-----|
| yathāhaṃ kāmaye tathā                     | (8) |
| yathedam ud <sup>i</sup> va sphāyātai     | (8) |
| traya <sup>i</sup> va hastinah saha    11 | (8) |

"Bring es mir hierher, mehr als ich mir wünsche, so daß sich dieses [Getreide] vermehrt, als wäre [nur] "hinauf"; zusammen [wäre es] wie drei Elefanten!"

bhūya ā] Ku Mā Pa, bhūyā JM RM K, bhūyam ā V/126, ··· Ma — bhara ˈ] Ku RM V/126 Mā, bhara JM Pa K, ·· Ma — tathā |] Or, tathā K — yathedam] Or, yatheyam K — ud iva] Or, udya K — sphāyātai '] Ku RM V/126, sphāyātai JM Pa K, sphāyātai Ma, sphyāyāti  $M\bar{a}$  — traya iva] Or, traiva K — hastinah] Or, hastinas K — ||11|||||r|11|||Ku JM,  $\mid\mid r\mid\mid 11\mid\mid RM,\mid\mid 11\mid\mid r\mid\mid V/126$  Mā Ma Pa, Z 1 Z K

# b = AVP 1.43.1d; 2.62.2d; 3.37.1d; 6.6.5d-7d.

Mit c ist wohl gemeint, daß sich das Getreide auf dem Dreschplatz angehäuft vermehren möge (daher: "hinauf"); zu ud in dieser Funktion s. auch AVŠ 5.14. 11ab: úd enīva vārany àbhiskándam mṛgīva "Hinauf wie ein durch sein Fell schillerndes Antilopenweib, hüpfend wie eine Gazelle!" (Kim 2010, 57) ~ AVP 7.1.9ab: ud enīva vāriny abhiskandam mṛgīva "Like a she-antelope with raised tail, jumping forward like a doe ..." (Griffiths 2009, 26), wobei anzumerken ist, daß úd parallel zu abhiskándam gebaut ist.

sphāyātai ist der erste Beleg für eine Verbalform (vgl. Pāṇini DhP 14.16: sphayate) zur Wurzel spha. Der Präsensstamm lautet sphaya- (> °sphana- "fruchtbar machend, mehrend") wie gāya- "singen", also iir. \*sphaH-ya- (s. auch Oettinger 2002, 461), was dazu führte, sphāya- sekundär als sphāy-a- aufzufassen. Vom Stamm sphāy-a- ausgehend bildete man das PPP. °sphī-tá- (MS) und weiter das Passiv sphīyate (Br.). Das Verb mit úd hier stellt den ersten und einzigen Beleg dar.

# 8.12 Die Surā-Gewinnung

Zum Inhalt der Surā-Gewinnung s. Lubotsky 2002, 57f. Diese Kāṇḍikā wurde von M.S. Oort 2002, 355-360 behandelt und übersetzt. Wie es in AVP 5.10 der Fall ist, so sind hier auch Beschreibungen über das Verfahren zum Gewinnen der Surā nur bruchhaft ermittelbar. Es ist darauf hinzuweisen, daß bei der Gewinnung der Surā sicher ein Gerät, das in der Strophe 5ab "Röhre" (aus Holz, vielleicht aus Schilf bzw. Bambus) genannt ist, im Einsatz war. Diese "Röhre" ist aber in Oorts Darstellung auf Seite 359 nicht erkennbar. Erklärungsbedürfig ist auch der Ausdruck ankatisu "in den Krümmungen" (7d).

## 8.12.1 nur AVP

8.12 Die Surā-Gewinnung

| svādvīm tvā mitrāvaruņā | (8) |
|-------------------------|-----|
| svādvīṃ devī sarasvatī  | (8) |
| svādvīṃ tvā aśvinā sure | (8) |
| kŗņutāṃ puṣkarasrajā    | (8) |

"Dich [sollen] Mitra und Varuna süß [machen], [dich soll] die Göttin Sarasyatī süß [machen]. Dich, du Surā, sollen die lotusbekränzten Aśvins süß machen."

svādvīm] Ku JM RM Mā Ma Pa, svāsvīm V/126, om. K — mitrāvarunā 1 mitrāvarnā Ku RM V/126, mitrāvarņā JM Mā Ma Pa, om. K — svādvīm] Ku JM RM V/126 Ma Pa, svādīm Mā, om. K — devī] Ku RM V/126 Mā Ma Pa, devi JM, om. K — sarasvatī |] Or, om. K — svādvīm Ku JM RM V/126 Ma Pa, svādīm Mā, svadviyam K — tvā Or, tā K aśvinā sure ] Ku RM V/126 Mā, aśvi{·}nā {·}sure JM, aśvinā ·· Ma<sub>1</sub>, aśvinā sure Pa K puṣkarasrajā ||] Ku JM RM V/126 Pa, puskarasrajā || Mā, ···· Ma, puskarasrajā | K

"Let Mitra and Varuna make you tasty, let goddess Sarasvatī make you tasty. O Surā, let the lotus-garlanded Aśvins make you tasty" (Oort 2002, 357).

Zu d vgl. AVP 2.81.4d; 3.18.5d (kṛnutam puskarasrajā).

#### 8.12.2 nur AVP

| yām asiñcan saudhanvanā          | (8) |
|----------------------------------|-----|
| viśve devā marudgaṇāḥ            | (8) |
| yām aśvinā <sub>a</sub> siñcatāṃ | (8) |
| sā surā bahu dhāvatu             | (8) |

8.12 Die Surā-Gewinnung

"Die Surā, die die Saudhanvanas (= Rbhus) [und] die Allgötter, deren Schar die Maruts sind, ausgossen; die [Surā], die die Aśvins ausgossen, soll reichlich fliessen."

Ma unleserlich • asiñcan] asiñcan Ku V/126 Mā Pa, asiñcana JM RM, asiñcam K—saudhanvanā ¹] Ku RM V/126, saudhanvanā JM, saudhanvānā ¹ Mā, sodhanvanā Pa, saudhanvinā K—marudgaṇāḥ |] mardgaṇāḥ | Ku JM V/126 Mā Pa, mardgaṇāḥ || RM, marudgaṇā K—yām] JM RM V/126 Mā Pa K, yā(→jā)m Ku—aśvināsiñcatāṃ¹] Ku RM V/126 Mā, aśvināsiñcatāṃ JM Pa K—sā surā] Or, mā munā K—dhāvatu ||] Or, dhāvatu || K

K: Diese Strophe wurde bei Barret in 1 eingeordnet.

Bhatt. (= Upadhyaya) bahudhāvatu (d, Druckfehler).

"That (*surā*) whom the Saudhanvanas, the All Gods, together with the troop of Maruts, sprinkled, Whom the Aśvins sprinkled, let that surā run abundantly" (Oort 2002, 357).

b = AVP 17.28.4a (am Anfang).

d = AVP 8.12.9c.

## 8.12.3 nur AVP

| svādoḥ svādīyasī bhava                                                          | (8)        |
|---------------------------------------------------------------------------------|------------|
| madhor madhutarā bhava  <br>yatha rśyasyeyam *ārś <sub>i</sub> y <sub>ī</sub> y | (8)<br>(8) |
| evā tvam subhage bhava                                                          | (8)        |

"Sei eine, die süßer als süß ist! Sei eine, die süßer als Honig ist! Wie der Ārśya[-Duft (?)] eines Himalaya-Moschus-Hirsches, so sollst du sein, du den guten Anteil Habende!"

Ma unleserlich • svādoḥ] JM RM Pa, svādo Ku V/126 Mā K [, svādo(+ḥ) Ma] — svādīyasī] Ku Mā, svadīyasī V/126, svādosasī JM, svādītā{si}sī RM, [svādīa(→ya)sī Ma,] svādoyasī Pa, svādīyamī K — bhava '] Ku RM V/126 Mā, bhava JM Pa K — madhor madhutarā] JM V/126 Mā K, madhor madhuttarā Ku RM, ma{·}dhor madhutarā Pa — bhava |] Ku JM V/126 Mā K, bhava || RM, bhavā | Pa — yatha rśyasyeyam] Ku V/126, yatha riśvasyeyam JM, yatha riśyasyeyam RM, yatha rśvasyeyam Mā, yatha rśyāsyeyam Pa, atha rṣyesyayavam K — \*ārṣyy '] āriṣy 'RM, āriṣy Ku JM V/126 Mā, āri{·}ṣy Pa, ārṣy K — tvaṃ] Or, ktyaṃ K [[Bhatt. katyaṃ]] — bhava ||] Or, bhava | K

Bhatt. liest <u>āriśy</u> (c); Upadhyaya: <u>āriśy</u>. Bhatt.App.: "dra. < yathā rśyasya iyam ārśī?" (c). "Be tastier than tasty, be sweeter than sweet. As the roe(?) is to the roebuck, so be you, O fortunate one" (Oort 2002, 357, mit svādos ... yathā rśyasyeyam āriś;v ...).

c. rśyasya (rśyasya) "des Himalaya-Moschus-Hirsches" (Moschus leucogaster). Falls einem Vokal rC folgt, bestehen in Or drei Möglichkeiten für die Schreibung, nämlich rC (AVP 4.5.6a ~ AVŚ 4.4.8a), rC (metrisch bedingt) oder riC, während in K rC (selten rC) bevorzugt ist. Im Versanfang hingegen wird in Or rC entweder durch rC (öfters) oder riC (selten) geschrieben, wogegen in K rC steht, solange keine Fehlschreibung vorliegt. Daher liest man am Versanfang riśya- in Or, aber (h)rsya- in K für \*rśya- in AVP 5.34.9a; 7.1.10a (= AVŚ 5.14.3a: riśya-); 9.6.7a; 20.19.7a (biṣ- K, = AVŚ 1.18.4a: riśya-). Nach einem Konsonanten ist rC in den meisten Fällen unverändert so geschrieben, wie mrgād rsya in 19.24.2d (~ AVŚ 19.38.2b: mrgā áśvā, Roth-Whitney 31966: mrgād rsya). Damit ist die Form rsyaursprünglich (Lubotsky 2002, 158; Griffiths 2009, 267), obwohl die Or-Schreibung r- hier nicht bezeugt ist (aber yatha!). Die Frage, ob das nur einmal belegte Wort rsa-,Himalaya-Moschus-Hirsch" (in AVŚ 4.4.7c: krámasvársa iva = AVP 19.13. 12c: kramasvarsa iva) authentisch ist oder doch zu rsya- korrigiert werden soll, bleibt dahingestellt.

\*ārśyy (d.h. \*ārśyī) ist eine feminine Form zu ārśya- "zum Himalaya-Moschus-Hirsch gehörig" (Attribut zu výṣṇya- "Manneskraft" in AVP 4.5.5d: ārśyam ~ AVŚ 4.4.5d: ārśam, dazu s. AiGr. II 2, 129). An unserer Stelle ist nicht klar, worauf sich die feminine Form bezieht. Vielleicht handelt es sich dabei um den reizenden Duft, den der Surā-Trank hervorruft.

#### 8.12.4 nur AVP

| abhrāj jātaṃ varṣāj jātam         | (8) |
|-----------------------------------|-----|
| atho jātam divas pari             | (8) |
| ath <sub>a</sub> o samudrāj jātaṃ | (8) |
| tat surādaranam bhaya             | (8) |

"Vom Gewölk Geborenes, vom Regen Geborenes, vom Himmel Geborenes und vom großen Fluß Geborenes; sei dieses, was zum Erschließen der Surā dient!"

Ma unleserlich • abhrāj jātaṃ] Or, abhrājātaṃ K — varṣāj jātam '] Ku RM V/126 Mā, varṣāj jātam JM Pa, varṣājātam K [[Bhatt. varṣājātaṃm]] — divas] Or, vidam K — jātaṃ '] Ku V/126 Mā, jātaṃ JM RM Pa K — surādaraṇaṃ] Ku JM RM V/126 Pa, surāda{·}ṇaṃ Mā, surādagaṇaṃ K — bhava ||] Ku JM RM V/126 Pa, bhavat || Mā, bhava | K

"Born from a cloud, born from the rain, born from the sky, Then born from the sea, you become *surā*-rending" (Oort 2002, 357, mit ... *surā daranam* ...).

abc = AVP 19.32.5abc (d: *kīśmilam nāśayāmasi* "den Kīśmila vernichten wir"). Laut Oort 2002, 358 soll es sich bei 8.12.4 darum handeln, daß "the heavenly wa-

112

ters or vapors and the earthly waters become surādaraņa, the means of separating surā". Wie aber AVP 19.32.5d (kīśmila- eine Art Krankheit) zeigt, muß es nicht unbedingt um Wasser gehen (eher wohl um Dampf).

d. surādaraņa- "zum Erschließen, zur Erschließung der Surā dienend" (surāādarana-) kommt nur im AVP vor, und zwar ausschließlich in 8.12. surādaranaist adjektivisch aufzufassen, weil das Wort in der folgenden Strophe mit Motion (surādaranī) gebildet wird. Hier geht es wohl um ein Gerät, das die Dampfkraft leitet, bis die Surā entsteht. Zu ā-darana- vgl. ā-dārá- "durch das Spalten (oder das Brechen) zugänglich machend" (RV, Kim 2010, 142f.).

## 8.12.5 nur AVP

| nādī nāmāsi januṣā                  | (8) |
|-------------------------------------|-----|
| sā surādaraņī bhava                 | (8) |
|                                     | (8) |
| sakhā hi bhadras ta āsīd            | (8) |
| <sup>+</sup> vrksah svāduvikaṅkatah | (0) |

"Röhre' heißt du von Geburt her; als solche sei du eine, die zum Erschließen der Surā dient. Dein glückbringender Verbündeter war ja der Baum, der süße Vikankata."

Ma unleserlich • nādī] RM K, nārī Ku V/126 Pa, nādi JM, samsravanāt prasravanān giribhyah spary ābhītah | nārī Mā [[note: mit Wiederholung von 8.12.12cd]] — januṣā '] Ku RM V/126 Mā, janusā JM Pa K — bhava |] Ku JM V/126 Mā Pa K, bhava || RM — hi] Ku JM RM V/126 Pa K, hī Mā — ta āsīd '] Ku RM Mā, ta āsīd JM V/126 Pa, thāsī K — <sup>+</sup>vṛkṣaḥ] vṛkṣa Or K — svāduvikankatah ||] JM Pa, svāduvikamkataḥ || Ku RM, svāduvikakamtah || V/126, svāduvikamkamtah ||  $M\bar{a}$ , svāduvikamgata | K

Bhatt. liest vṛkṣa(ḥ) svādu° (d); Upadhyaya: vṛkṣaḥ svādu°.

"From birth (onwards) you are called reed, so become surā-rending. Because you had an auspicious friend, the sweet vikankata tree" (Oort 2002, 357, mit ... vṛkṣas ...).

a hat eine schlechte Kadenz.

Oort 2002, 360 hält  $n\bar{a}d\bar{i}$  für "something hollow, such as the holes in the bottom of the perforated pot". Es ist aber zu beachten, daß nādī- in RV 10.135.7 sicher "Flöte" bedeutet, die man bläßt. An den übrigen vedischen Stellen heißt das Wort gewöhnlich "Ader, Röhre im Körper". Bei nādī- (vgl. nādīkā- wohl "das mit einer Röhre versehene [Pfeilchen]" in AVP 9.18.3b) geht es also um einen länglichen, hohlen Gegenstand, den man gegebenfalls mit Löchern versieht. Daß nādī- von nadá- "Rohr" abgeleitet ist, und daß nadá- auch "Schilfrohr" bedeutet, macht wahrscheinlich, daß  $n\bar{a}d\hat{i}$ - aus Holz gemacht ist. Welches Holz es sein könnte, darauf deuten Pāda c und d hin.

d. svādu-vikankata. Zu vikankata- (Flacourtia sapida Roxb.) s. Krick 1982, 185, EWAia II, 550 und Griffiths 2009, 423. Die Früchte dieses Baums sind sehr süß. Da sie auch in getrocketem Zustand ihren Geschmack nicht verlieren, verarbeitet man sie gemahlen zu Pulver. Zu weiteren botanischen Informationen über vikankata- s. Parmar / Kaushal 1982, 38-41 (www.hort.purdue.edu/newcrop/ parmar/ 10.html). Von vikankata- ist vaikankata- "das Holz von vikankata-" (AVP 7.18.1a) vrddhiert.

#### 8.12.6 nur AVP

8.12 Die Surā-Gewinnung

| asuras tvaurdhvanabhasaś  | (8) |
|---------------------------|-----|
| cakāra prathamaḥ sure     | (8) |
| sure dāsasya tvā gŗhe     | (8) |
| siraś cāndhaś ca cakratuḥ | (8) |

"Der Asura Aurdhvanabhasa hat dich als erster geschaffen, du Surā! Du Surā, dich haben der röhrenartige Gang und die sprudelnde Flüssigkeit im Haus eines Dāsa geschaffen."

tvaurddhvanabhasaś Ku Mā, tvaurddhanabhasaś JM, tvaurdhvanabhasaś tvaurddhanabhasaś | RM, tvaurddhvanabhasaś V/126 Pa, ···· Ma, ta ūrdhvanabhasaś K cakāra] Ku JM RM V/126 Mā K, cakārah [Ma] Pa — prathamah sure [] Or, prathamas svare | K — dāsasya] Or, dāsaści K — grhe '] Ku RM V/126 Mā, grhe JM Ma Pa K siraś] K, śiraś Or — cāndhaś ca] Or, cāndhasya K — cakratuḥ ||] Ku JM V/126 Mā Ma Pa, (+ca)kratuḥ || RM, cakratu | K

Bhatt. (= Upadhyaya) liest śiraś (**d**).

"O surā, the asura Aurdhvanabhasa (going upwards cloud?) made you first. O surā, in the house of a dāsa the head and the stalk have produced you" (Oort 2002, 357, mit prathamas ... śiraś ...).

## a hat eine schlechte Kadenz.

aurdhvanabhasa- "von ūrdhvanabhas stammend" (Hapax), vgl. Oort 2002, 360: "going upwards cloud, vapor". Sein Grundwort ūrdhvánabhas- "in Wolkenhöhe befindlich" (PW) bzw. "über den Wolken befindlich" (AiGr. II 1, 314) ist belegt in AVP 16.124.11b,d,f. Das Wort erscheint auch in einem Mantra als ūrdhvánabhasam mārutám gachatam in VS 6.16g = VSK 6.3.7d; TS 1.3.9.2; KS 3.6: 26.5-6; KpKS 2.13; ŚB 3.8.2.28, vgl. KauśS 45.12 (\*ūrdhvanabhasam gachatam). Interessant ist MS 1.2.16: 27.1, weil hier zusätzlich devá- ergänzt wurde: ūrdhvánabhasam mārutám devám gachatam. Bei diesen Mantra-Varianten handelt es sich also um

8. Kānda 8

die marutische Schar (ganá-), die sich über den Wolken befindet. Trotzdem ist nicht klar, wer Asura Aurdhvanabhasa ist.

cd. Oort 2002, 360 interpretiert śiras- (Bhatt.: śiraś cāndhaś ca) als "top", das sich auf "the upper pot" des Destillationsapparats beziehe. Sie hält cāndhas (gemeint ist wohl andhas) für "something hollow, such as the holes in the bottom of the perforated pot". Hier ist jedoch die K-Lesung siras (Or siras) aufgenommen, also sira- "Höhlung, röhrenartiger Gang"(, s. su-sira- in AVP 9.10.7b), wobei bezüglich andhas- "Hervorquellung; sprudelndes Wasser, sprudelnder Saft" (hier wohl: Maische) ein s-Stamm siras- nicht ausgeschlossen ist. Im übrigen ist ándhaskeine Bezeichnung des Soma, sondern eine Eigenschaft des Somasaftes (s. Kim 2008, 191, wahrscheinlich aus idg. \* $h_1$ end<sup>h</sup> "hervorquellen, heraussprudeln", s. jav. aδu-, ap. adu- "Bach, Kanal" und gr. hom. ἐνήνοθε "quillt hervor").

## 8.12.7 nur AVP

| nis puspakam kaśīkāyā             | (8) |
|-----------------------------------|-----|
|                                   | (8) |
| nir dhārāyāh surām uta            | (8) |
| ud ehi vājinīvati                 |     |
| kim aṅkatis <sub>u</sub> v ichasi | (8) |

"[Treibe] zum einen die Flüssigkeit aus dem Wieselweibchen (?) heraus[!] [Treibe] zum anderen die Surā aus dem Strom heraus[!] Komm herauf, du Reiche an Antriebskraft! Was suchst du in den Krümmungen?"

puṣpakaṃ] JM RM V/126 K, puṣpakaṃ Ku, puṣvakaṃ Mā, puṣpakaṅ Ma Pa — kaśīkāyā ¹] Ku Mā, kaśīkāyā JM Pa K, kamśīkāyā RM, kaśīkā<-> V/126, kaśī·· Ma — nir dhārāyāh] nir ddhārāyāh Ku JM RM Pa V/126, nir ddhā{·}rāyāh Mā, ···· Ma, nir dhārāyā K — uta |] Ku JM V/126 Mā Pa K, uta || RM, ·· Ma — ehi] Or, īhi K — vājinīvati '] Ku RM V/126 Mā, vājinīvati JM Pa K, ····· Ma — ankatisv] Or, amkatīsv K — ichasi ||] Ku RM V/126 Mā Pa. isi | JM, ··· Ma, iśchati | K

Bhatt. liest icchasi<sup>+</sup> (d); Upadhyaya: icchasi.

"Dis[till] the mucus out of the ferret, and dis[till] the surā out of the stream. Move up, strength bestowing; why do you linger in the curves(?)" (Oort 2002, 357, mit dhārāyās ... icchasi).

ab sind wohl elliptisch. Ausglassenes Verb ist vermutlich aj "treiben" (s. AVP 2.4.4a; 17.30.2cd,3ab) oder nay "führen" (s. AVP 7.3.3ab; 2.67.1d,5d; 7.3.4a; 20.14.9b). Auf jeden Fall sollte man an ein Verb denken, das eine Tätigkeit bezeichnet, durch die das Akk.-Objekt "heraus" getan wird. In dieser Hinsicht ist AVŚ 6.18.3cd (= AVP 19.7.14cd) interessant: tátas ta īrṣyám muñcāmi nír ūsmāṇam dṛter iva "Davon mache ich deine Eifersucht los wie den Dampf vom

Schlauch". Es ist aber unklar, an wen dieser Vers gerichtet ist (nicht an surā-, weil sie selber in Pāda b genannt wird).

a. puspakam kaśīkāyāh. Die Wiedergabe "the mucus out of the ferret" (Ort ebd.) ist einer genaueren Erklärung bedürftig. puspaka- kommt nämlich noch in AVP 2.32.2b und in AVP 4.19.3b vor. In 2.32.2ab ist von der Madhugha-Pflanze die Rede: madhumat <sup>†</sup>te parnam <sup>†</sup>āsa madhuśrngota puspakam "Honigsüss ist dein Blatt schon immer gewesen, du mit süssen Spitzen Versehener (?), und (honigsüss) die kleine Blüte" (Zehnder 1999, 90). Nicht auszuschließen ist jedoch die Auffassung, madhuśrigota als Substantiv (madhuśrigā-uta) zu beurteilen und puspakam als "Honigseim" zu interpretieren. Somit kann man Pāda b übersetzen: "[Süß waren immer gewesen] Süßspitzen (= Fruchtblätter) und Honigseim (= Nektar)". AVP 4.19.3b (visasya puspakam aksan) hat eine Parallele, nämlich RV 1.191.12b: visásya púsyam aksan .... haben die Blume des Giftes gefressen" (Geldner). Geldners Wiedergabe "die Blume des Giftes" ergibt wenig Sinn. Bei púsya- handelt es sich wohl um eine klebrige, zähe Flüssigkeit, die wie der Seim einer Blüte ist. Das Syntagma visasya puspaka- erscheint in AVP 9.10.8b umgestaltet als visapuspa-: śakuntikā me abravīd visapuspam dhayantikā "Das Vögelchen, die Flüssigkeit des Giftes saugend, sagte zu mir", vgl. auch AVP 9.9.4bd: puspam ā bhara ... idam dūsava vad visam "Bringe die Flüssigkeit herbei! Vernichte diese [Flüssigkeit], wenn sie Gift [enthält]!". Aus dieser Beobachtung geht hervor, daß puspaka- ein Synonym von púsya- ist (das Nektarium der Fruchtblätter bzw. dessen Produkt), während púspa- deren Oberbegriff ist (Blüte, auch als totum pro parte verwendet).

kaśīkā- ist außer an unserer Stelle nur in RV 1.126.6b belegt: va kaśīkeva jangahe ...she smells like an ichneumon" (Lubotsky 1997, 563). Das Wort wird unterschiedlich aufgefaßt: Geldner z.St. "Ichneumonweibchen", "Wiesel" (PW, AiGr. II 2, 428), "Weibchen eines (Nage-?)Tieres (Ichneumon, Wiesel?)" (EWAia I, 330). Wahrscheinlich ist kaśīkā- eine erweiterte Bildung von káśa- "kleines Tier, Wiesel", dem Tier, das sich durch einen langen, schmalen Körper bzw. seinen Schwanz auszeichnet (vgl. káśā- "Peitsche"). Vielleicht handelt es sich bei diesem Wort um den Gelbbauchwiesel (Mustela kathiah), dessen Schwanz so lang ist wie sein Körper selbst. Aufgrund seines strengen Geruchs wird das Tier als ungenießbar betrachtet (Nimesh Ved and S. Lalramnuna, Yellow-bellied Weasel Mustela kathiah records from Mizoram, India. Small Carnivore Conservation, Vol. 39: 35-36, October 2008: www.smallcarnivoreconservation.org/sccwiki/images/3/37/ SCC39 Ved and Lalramnuna.pdf). Somit kann man den Ausdruck puspakam kaśīkāyāh etwa mit "das Drüsensekret des [Gelbbauch-]Wiesels" wiedergeben. Weniger wahrscheinlich, jedoch erwähnenswert ist die Annahme, daß es sich um eine bildhafte Darstellung für den Vorgang des Erhitzens der Maische handelt, wobei puspaka- den Schaum und kaśīkā- die kochende Maische (vielleicht wegen der dunkelbraunen und gelben Farbe des Tieres) symbolisieren.

Zu c s. "In 8.12.7 the image of upward movement out of something lower also fits the process of the alcohol rising up out of the mash" (Oort 2002, 360).

117

(0)

d. ankati- "Krümmung" (?) ist ein Hapax. Das Wort, dessen Wortbildung unklar ist (wie yuva-tí- "Mädchen" zu yúvan- "jung"?), steht etymologisch zu ánkas-"Krümmung" und \*anku- in ankūyánt- "Seitenwege suchend". Bei ankati- scheint es sich um einen dampfleitenden Geräteteil zu handeln. Falls das Wort mit nādī-"Röhre" (Strophe 5) zu identifizieren ist, kann man davon ausgehen, daß mehrere Röhren im Einsatz waren (ankatisu).

#### 8.12.8 nur AVP

| ime te janyā āsate     | (8) |
|------------------------|-----|
| gambhīrā abhidhṛṣṇavaḥ | (8) |
| sure devi pari prehi   | (8) |
| mādayantī janaṃ-janam  | (8) |

"Diese deine Stammesgenossen, die in der Tiefe Befindlichen, die Überwältigenden, sitzen [da]. Gehe ringsum weiter, Menschen für Menschen berauschend, du Göttin Surā!"

Ma unleserlich • ime te] Ku RM V/126 Mā Pa, ime t(+e) JM, kim etam K — janyā āsate '] Ku RM V/126 Mā, janyā āsate JM Pa, janyāsate K — gambhīrā abhidhṛṣṇavaḥ |] Ku JM V/126 Mā, gambhīrā abhidhṛṣṇavaḥ || RM, ga{mbhi}mbhīrā abhidhṛṣṇavaḥ | Pa, gastīrābhidhṛṣṇava | K — prehi | Ku RM V/126 Mā, prehi JM Pa K — mādayantī] Ku JM RM V/126 Pa K, mādayanti Mā — janam-janam || ] janam janam || Or, janam janam | K

"Your people sit here, profound, overpowering. O divine surā, circumambulate, making each person exhilarated" (Oort 2002, 357).

b. Zu abhi-dhrsnú- s. EWAia I, 781.

#### 8.12.9 nur AVP

| yasyā gṛhṇanti sthālena              | (8) |
|--------------------------------------|-----|
| gām aśvam dhān <sub>i</sub> yam vasu | (8) |
| sā surā bahu dhāvatu                 | (8) |

"Diese Surā, mit deren Schüssel [die Stammesgenossen] Kuh, Pferd, Getreide [und] Gut ergreifen, soll reichlich fließen."

yasyā] Or, asyā K — gṛḥṇanti] Ku JM RM Mā Pa, gṛḥṇantri V/126, ··· Ma, gṛḥṇā K sthālena ] Ku RM V/126 Mā, sthālena JM Pa K, ··· Ma — aśvam] Ku JM RM V/126 Ma Pa K, asvam Mā — vasu |] Or, vasu K — dhāvatu ||] Or, dhāvatu K [[note:  ${}^{o}u$  ā ${}^{o}$ ]]

Bhatt. (= Upadhyaya) liest bahudhāvatu (c, Druckfehler).

"For a pot of which they get a cow, a horse, grain, goods, let that surā run abundantly" (Oort 2002, 357), vgl. Lubotsky 2002, 61: "Let Surā abundantly flow, for a jar of which they get a cow, a horse, grain, goods."

d = AVP 8.12.2d.

8.12 Die Surā-Gewinnung

## 8.12.10 nur AVP

| ācarantīḥ parvatebhyaḥ              | (8) |
|-------------------------------------|-----|
| khanamānā anabhrayaḥ                | (8) |
| yāsām samudre samsthānam            | (8) |
| yāsām nāsti niveśanam               | (8) |
| tās te dadatu <sup>+</sup> budbudam | (8) |

"Die [Wasser], die von den Bergen herbeikommen; [die Wasser], die ohne Spaten [die Erde] graben; [die Wasser], deren Zusammentreffen im großen Fluß [stattfindet]; [die Wasser], deren Ruheort es nicht gibt, sollen dir ein Bläschen geben."

ācarantīh] Or, ācarantīh K — parvatebhyah '] Ku RM Mā, parvatebhyah V/126 Ma Pa, parvatebhya(+h) JM, parvatebhyah K — anabhrayah | ] Or, anabhraya | K — yāsām] Ku JM RM V/126 Mā K, ·· Ma, yāsām Pa — samsthānam 1 Ku V/126 Mā, samsthānam JM RM Pa K [[Bar. samsthāṇam]], ··· Ma — niveśanam ¹] Ku RM V/126 Mā, niveśanam JM Pa, ···· Ma, niveśanam | K — dadatu] Ku JM RM K, dadadbū V/126, vadatu Mā, davat Pa, ··· Ma — \*budbudam ||] vudbudam K [[note: °m i°]], budubudam || Or [[Bhatt. vuduvudam || Ma Mā]]

Bhatt. liest budbudam<sup>+</sup> (e); Upadhyaya: budbudam. Bhatt. kommentiert: "ma. ... dra. 9ga-10kha punar likhitam".

"They come here from the mountains, digging without a spade; Their abode is the ocean, they have no resting place. Let these give you bubbles/foam" (Oort 2002, 357).

- $\mathbf{a} = \text{AVP } 8.8.6a$ . Es geht um die Wasser (ap-).
- **b** ~ AVP 8.8.9a: anabhrayah khanamānāh.
- d. Zu nivésana- s. Kim 2010, 296.
- e. budbuda- "Bläschen" erscheint sonst nur als Kompositionsglied (s. Hoff. Aufs. I, 35 mit Anm. 3). Zu ergänzen ist noch budbuda-yātu- (?) in AVP 15.18.2d (~ RV 10.155.4d: budbudá-yāśu-). Es scheint, daß budbuda- hier zur Kühlung der Surā dient, vgl. "In 8.12.10 we have the budbudam, the bubbles or foam of condensation adhering to the cooling pot before they drop down into the collecting vessel" (Oort 2002, 360).

### 8.12.11 nur AVP

| *udankodacemām surām     | (8) |
|--------------------------|-----|
| yām hṛdā kāmayāmahe      | (8) |
| tām me bhagas tām aśvinā | (8) |
| tām *ma *āvāṭ sarasvatī  | (8) |

"Schöpfe diese Surā heraus, die wir im Herzen begehren, du Schöpfkelle! Diese [Surā hat] mir Bhaga, diese [Surā haben] die Aśvins [herbeigefahren]. Diese [Surā] hat mir Sarasvatī herbeigefahren."

Ma unleserlich • \*udankodacemām] idamkodacemām Ku JM RM V/126 Pa, idam{·}kodadacemā Mā, idamkurucemām K — surām '] Ku RM, surā JM V/126 Mā Pa, surām K — kāmayāmahe |] Or, kāmayāmahe K — tām me] Or, tāvan ma K — bhagas] Ku JM RM V/126 Mā K, bha{va}gas Pa — aśvinā '] RM Mā, aśvinā Ku JM Pa K, aśvi<-> V/126 — tām] Or, tāvan K — \*ma \*āvāṭ] māvaṭ Ku V/126 Pa, vaṭ JM, māvaṭa RM, vaṭa Mā, māvaṅ K — sarasvatī ||] Or, sarasvatī | K

K: Der Pāda a wurde bei Barret in Strophe 10 eingeordnet.

Bhatt. liest idam <u>ko</u>da<u>ce</u>mām su<u>rā</u> (a) ... mā baṭ (d); Upadhyaya: udamkodacemām surām ... mā baṭ ....

- "O bucket, bail up this surā, which we heartily desire. Let Bhaga, the Aśvins, Sarasvatī not carry away that (surā) which is mine" (Oort 2002, 357, mit udankod acemām ...  $m\bar{a} *_{\bar{a}} v\bar{a}t$ ).
- a. \*udankodacemāṃ (Griffiths 2002, 50f.; Oort ebd. Anm. 9: "A. Lubotsky and M. Witzel independently arrived at this emendation"). Bhattacharya 2008, xlvii Anm. 22 kritisiert zu Unrecht Griffiths Emendation. Zu anc + úd und udáncana- s. Hoffm. Aufs. I, 162-165 und Kim 2010, 284.
- d. Offenbar versteht Oort ebd. das emendierte  $m\bar{a} *_{\bar{a}}v\bar{a}t$  als Inj.s-Aor. "not carry away". Diese Auffassung ist jedoch schwer haltbar, denn das Präverb  $\dot{a}$  zu vah hat niemals die Bedeutung "away", und sie ergibt auch wenig Sinn (Wieso sollte Sarasvatī die Surā wegnehmen?). Der Leidener Text emendiert \*ma avāt\* "hat mir [sie] gefahren", vgl.  $\dot{a}v\bar{a}d$  dhavyāni "du hast die Opfergüsse gefahren" (RV 10.15. 12b). Aufgrund des Dativs (me) scheint jedoch \*ma āvāt\* eine besssere Lesung zu sein, vgl. AVP 10.5.10 (ā me dhanaṃ sarasvatī payasphātiṃ ca dhānyam | sinīvāly utā vahād ...). Wie in 8.12.1b zu lesen war (Sarasvatī soll die Surā süß machen), so ist hier zu erwarten, daß Sarasvatī die Surā süß gemacht haben wird. Gemeint ist folglich wohl, daß Sarasvatī (ebenso die Aśvins) bewirkt hat, daß die Surā jetzt süß geworden ist (in diesem Sinne: "herbeigefahren"). Trotzdem bleibt diese Emendation nicht ganz klar, weil man in Pāda d sinngemäß eine Pluralform des Verbs erwartet.

## 8.12.12 nur AVP

| ayam devo mayūlaśaḥ                 | (8)   |
|-------------------------------------|-------|
| *sa surādaraṇam dadat               | (8)   |
| saṃsravaṇāt *prasravaṇād            | (8)   |
| giribhyas par <sub>i</sub> yābhṛtaḥ | , (8) |
| madhye satasya *mastisko            | (8)   |
| anadvān iva mehatu    12            | (8)   |

"Dieser [ist] der göttliche Mayūlaśa. Er wird [das Mittel] geben, das zum Erschliessen der Surā dient. Von der Zusammenströmung, von der Ausströmung, von den Bergen hergebracht [ist der Mayūlaśa]. In der Mitte des Sata-Gefäßes soll das Gehirn urinieren wie ein Zugtier."

Ma unleserlich • mayūlaśaḥ ¹] Ku RM V/126, mayūlaśaḥ JM Pa, mayulaśaḥ ¹ Mā, mayūlaṣaś K — \*sa] sā Or, śva K — surādaraṇaṃ] Ku JM RM V/126 Mā, surābahu dhāvatu || ācarantīḥ parvatebhyaḥ khanamānā anabhra || daraṇaṃ Pa [[note: mit Wiederholung von 8.12.9c und 8.12.10ab]], śurādaraṇaṃ K — saṃsravaṇāt] Ku JM RM V/126 Mā K, saṃsravaṇā Pa — \*prasravaṇād] prasravaṇān ¹ Ku RM Mā, prasravaṇān JM V/126 Pa, parisravaṇā K — giribhyas] K, giribhyaḥs Ku JM RM Mā Pa, <>ribhyaḥs V/126 — paryābhṛtaḥ || Ku JM RM V/126 Mā, paryābhṛtaḥ || Pa, paryābhṛtaḥ K [[note: °ḥ m°]] — satasya] JM RM, śatasya Ku V/126 Mā Pa K — \*mastiṣko ¹] muṣṭiṣko ¹ Ku, muṣṭiṣko JM RM [Ma] Pa, maṣṭiṣko V/126, maṣṭiṣko ¹ Mā, mapsiṣko K — anaḍvān iva l'naḍvān iva Ku JM RM Mā, 'narvān iva V/126 Pa, naḍvān ima K — || 12 || || || r 12 || 12 || JM, || (³) r 12 || 12 || Ku, || r || 12 || RM, || 12 || r || V/126 Pa, || (³) 12 || r || Mā, Z 2 Z K K: ab wurde bei Barret in Strophe 11 eingeordnet.

Bhatt. liest  $s\bar{a}$  (b) ...  $prasravan\bar{a}d$  (c) ... satasya mastisko (e); Upadhyaya:  $s\bar{a}$  ...  $prasravan\bar{a}d$  ... satasya mustisko.

"This [is] the divine *mayūlaśa* fetched from the mountains that will give the *surā*-rending. From the spout, the flow. May the brains/skull piss like an ox in the middle of the *sata* pot" (Oort 2002, 357 mit \*sa ... prasravanāt ... \*śatasya \*mastisko anaḍvān ...) mit dem Kommentar: "Finally 8.12.12 gives a vivid description of liquid coming from the top and flowing down into the middle of a pot" (Oort 2002, 360; \*śatasya wohl Druckfehler für \*satasya).

a. mayūlaśa- ist ein Hapax. Vielleicht ist das Wort eine Umgestaltung von mayūra-śá- "eine ähnliche Farbe wie der Pfau habend, blau" (?). Möglich ist auch die Auffassung "die Haare des Pfaus bzw. des Pfauenschwanzes habend" mit -śa-im Sinne von "dieses an sich habend" (Pāṇ. 5.2.100), vgl. mayūra-roman- "pfauenhaarig" (RV) und mayūra-śepya- "pfauenschwänzig" (RV). Falls die letztere Vermutung richtig ist, könnte es sich bei diesem Wort um einen Gegenstand handeln, der die Surā filtert.

b. \*sa: so nach Oort ebd. emendiert. Möglich ist auch \*śvā "der Hund" (Nom. Sg.), zu dem mayūlaśa- als Attribut fungieren würde ("der blaue Hund" bzw. "der Hund mit dem Pfauenschwanz"). Dazu fehlt jedoch jegliche mythologische Grundlage.

ef. Lubotsky 2002, 63 liest: madhye \*satasya \*mastisko anadvān iva mehatu und übersetzt: "let the brain (= the name of the top-pot) piss into the middle of the sata-pot, like an ox".

# 8.13 An die Schmalzbutter (ghrta-)

Zu diesem Hymnus s. Geldner zu RV 4.58. Zu den Strophen 1-3 s. Krick 1982, 182 mit Anm. 460 und 279f.

#### 8.13.1 = RV 4.58.1 usw.

8.13 An die Schmalzbutter (ghrta-)

| samudrād ūrmir <sup>+</sup> madhumām ud ārad | (11) |
|----------------------------------------------|------|
| upāṃśunā sam amŗtatvam ānaṭ                  | (11) |
| ghŗtasya nāma guh <sub>i</sub> yaṃ yad asti  | (11) |
| jihvā devānām amṛtasya nābhiḥ                | (11) |

"Aus dem großen Fluß hat sich die süße Woge erhoben. Zusammen mit dem Amśu hat sie die Unsterblichkeit erlangt. Was der geheime Name der Schmalzbutter ist, [das ist] die Zunge der Götter, der Nabel des Unsterblichen."

Ma unleserlich • ūrmir] Ku V/126 Mā Pa, ūrmi JM RM K — \*madhumāṃ ud] madhumāṇ ud Ku JM V/126 Mā Pa, mudhumāṃ ud RM, madhumāṃ ud K — ārad '] RM V/126, ārad Ku JM Mā K, āra{ta}d Pa — upāṃśunā] Ku JM V/126 Mā Pa K, urpāṃśunā RM — sam amṛtatvam] Ku JM RM Pa K, samṛtatvam V/126, sam amṛ{·}tatvam Mā[, syam amṛtatvam Ma] — ānaṭ |] Or, ānat K [[note: "t gh"] — ghṛtasya] JM RM V/126 Mā Pa K, ghṛta{hya}sya Ku — asti '] Ku RM V/126, asti JM Mā Pa K — nābhiḥ ||] Or, nābhiḥ K [[note: "ḥ h"]]

### RV 4.58.1 (= VS 17.89; MS 1.6.2: 87.13-14; KS 40.7: 140.13-14 usw.)

samudrād ūrmír mádhumām úd ārad úpāmśúnā sám amṛtatvám ānaṭ | ghṛtásya nāma gúhyam yád ásti jihvā devānām amṛtasya nābhih || "Aus dem Meer ist die süße Woge emporgestiegen. Mit dem Somastengel zusammen hat sie die Eigenschaft des Nektars angenommen, was der Geheimname des Ghṛta ist: die Zunge der Götter, der Nabel der Unsterblichkeit" (Geldner).

Bhatt. liest madhumām ud (a); Upadhyaya: madhumān ud.

c. Zu ghṛtasya nāma guhyaṃ vgl. AVŚ 7.29.1b (ghṛtásya gúhyasya nāma ) ~ AVP 20.8.1b = TS 1.8.22.1 (ghṛtásya gúhyāni nāma).

#### 8.13.2 = RV 4.58.2 usw.

| vayam nāma pra bravāmā ghṛtasya-            | (11) |
|---------------------------------------------|------|
| -asmin yajñe dhārayāmā namobhih             | (11) |
| upa brahmā <sup>+</sup> śrnavac chasvamānam | (11) |

catuḥśṛṅgo avamīd gaura etat ||

(11)

"Wir werden den Namen der Schmalzbutter verkünden; bei diesem Opfer werden wir [ihn] durch Verehrungen festhalten[, damit er hier bleibt]. Der Brahmán wird darauf hören, was ausgesprochen wird. Das spie der vierhörnige Gaura-Büffel aus."

Ma unleserlich • vayam] Ku RM V/126 Mā Pa, vayamn JM, hvayam K — nāma] Ku RM V/126 Mā Pa, nā(+ma) JM, nāmā K — bravāmā] Or, vravāmā K — ghṛtasyā'smin] ghṛtasyāˈsmin Ku RM V/126, ghṛtasyāsmin JM Mā Pa, ghṛtasyāsmin K — namobhih |] Ku JM V/126 Mā Pa, namobhih || RM, navo(\rightarrow mo)bhih | K [[Bar. Bhatt. navobhih |]] brahmā] Or, vrahmāś K — \*śrnavac chasyamānam '] śrnuvat sasyamānam ' Ku RM V/126 Mā, śrnuvat sasyamānam JM Pa, chrnavas chasyamānam K — catuhśrngo] Or, catuśśrngo K — avamīd] 'vamīd Ku Pa, vamīd JM RM K, 'vamī V/126 Mā [[Bhatt. vamī]] — gaura etat ||] Ku JM Mā, gaura etat | RM, gaura etata || V/126, gaurayetat || Pa, gora etat | K

RV 4.58.2 (= VS 17.90 ~ MS 1.6.2: 87.15-16 (c: śŗṇavañ śasyámānaṃ) ~ KS 40.7: 140.15-16 (a: prabravāma, c: cátuśśrngo) usw.)

vayám nấma prá bravāmā ghŗtásyāsmín yajñé dhārayāmā námobhiḥ | úpa brahmá synavac chasyámānam cátuhsyngo 'vamīd gaurá etát | "Wir wollen den Namen des Ghrta verkünden; bei diesem Opfer wollen wir ihn mit Ehr-

erbietung festhalten. Wenn er ausgesprochen wird, soll der Brahmanpriester darauf hören. Der vierhörnige Gaurabüffel hat ihn sich entschlüpfen lassen" (Geldner).

Bhatt. liest \*śṛṇavac cha° (c); Upadhyaya: śṛṇavac cha°.

c. \*sṛṇavac chasyamānam. Die Lautfolge -ṇava- erscheint in Or öfters als -muva-, s. z.B. 2.32.4d (kṛṇuvat für \*kṛṇavat) und 3.6.1d (kṛṇuvaj für kṛṇavaj). Auch sehr oft zu beobachten ist die Or-Schreibung -ts- (K: -śch-) für -(c)ch-, s. z.B. 3.14.5d (samusatsamu für śamasacchamu) und 16.106.7c (dutsunā für duchunā).

# **8.13.3** = RV 4.58.3 usw.

| catvāri śŗṅgā trayo asya pādā              | (11) |
|--------------------------------------------|------|
| d <sub>u</sub> ve śīrṣe sapta hastāso asya | (11) |
| tridhā baddho vṛṣabho roravīti             | (11) |
| maho devo mart¡yām̃ ā viveśa               | (11) |

"Vier Hörner, drei Füße hat er, zwei Köpfe, sieben Hände hat er. Dreifach gefesselt brüllt der Stier. Der große Gott ist in die Sterblichen eingegangen" (Geldner).

Ma unleserlich • śṛṅgā] Or, śṛṅgas K — asya] K, 'sya Or — pādā '] RM Mā, pādā Ku JM Pa K, pāda V/126 — dve] Or, dvi K — śīrse] JM RM Mā Pa K, śī<rse> Ku, om. V/126 —

asya | ] K, 'sya | Ku JM RM Mā Pa, 'sya || V/126 — tridhā| JM RM V/126 Mā Pa K, tridvā(→dhā) Ku — roravīti ¹] Ku RM V/126 Mā, roravīti JM Pa K — martvām ā] K. martyāṇ ā Or — viveśa ||] Or, viveśa | K

RV 4.58.3 (= VS 17.91; KS 40.7: 140.17 ~ MS 1.6.2: 87.17-18 (c: tredhā, d: mártyam *ātatāna*) usw.)

catvári sírigā tráyo asya pádā dvé sīrsé saptá hástāso asya | trídhā baddhó vṛṣabhó roṛavīti mahó devó mártyām á viveśa ||

Upadhyaya liest  $marty\bar{a}\dot{n}\ \bar{a}\ (\mathbf{d})$ .

8.13 An die Schmalzbutter (ghrta-)

Diese Strophe ist in VaitS 29.19 (catvāri śrngābhyacatati) zitiert, obwohl sie nicht in AVŚ vorkommt. Caland 1910 vermutet: "Ob ein Sūkta oder eine Rc gemeint ist, ist unsicher, da das Zitat nicht unserer Samhitā entnommen ist. Ich halte es für wahrscheinlich, dass es direkt aus der Vāj.S. stammt."

#### 8.13.4 = RV 4.58.4 usw.

Kraft herausgebildet" (Geldner).

| tridhā hitaṃ paṇibhir guhyamānaṃ | (11) |
|----------------------------------|------|
| gavi devāso ghŗtam anv avindan   | (11) |
| indra ekaṃ sūrya ekaṃ jajāna     | (11) |
| venād ekaṃ svadhayā niṣ ṭatakṣuḥ | (11) |

"Die drefach geteilte, von den Panis verborgene Schmalzbutter fanden die Götter in der Kuh auf. Die eine (= erste) [Schmalzbutter hat] Indra, die andere (= zweite) hat Sūrya erzeugt. Die andere (= dritte) haben sie von dem heraus, der [im Himmel] Ausschau hält, durch eigene Bestimmung gefertigt."

Ma unleserlich • hitam ] Or, hikam K — panibhir ] Ku RM V/126 Mā Pa K, phanibhir JM — guhyamānam '] Ku V/126, guhyamānam JM RM Mā Pa K — devāso] JM RM V/126 Mā Pa K, dovāso Ku — avindan |] Ku RM V/126 Mā K, avidan | JM Pa — indra ekam] Ku JM RM V/126 Mā K, indrayekam Pa — jajāna 1 Ku RM Mā, yajāna JM, <··>na V/126, jajāna Pa K — svadhayā] Ku JM V/126 Mā Pa K, svadhāyā RM — nis tataksuh ||] Ku V/126 Mā, niş tatakşuh | JM RM, viş tatakşuh || Pa, niş tatakşuh | K [[Bar. niş krtakşuh |]]

# RV 4.58.4 (= VS 17.92; KS 40.7: 141.1-2 usw., MS fehlt)

trídhā hitám paníbhir guhyámānam gávi devāso ghṛtám ánv avindan índra ékam sūrya ékam jajāna venād ékam svadháyā nís tataksuh || "Dreifach geteilt fanden das von den Paņi's verborgene Ghrta die Götter wieder in der Kuh. Indra hat das eine, Sūrya das eine erzeugt. Eines haben sie aus dem Seher durch eigene d. Zu vená- s. Kim 2002, 157f. Das Wort bezieht sich hier wohl auf Soma (RV 1.123.1,2,5).

# 8.13.5 = RV 4.58.5 usw.

| etā arṣanti hṛdɨyāt samudrāc | (11) |
|------------------------------|------|
| chatavrajā ripuņā nāvacakṣe  | (11) |
| ghṛtasya dhārā abhi cākaśīmi | (11) |
| hiraṇyayo vetaso madhya āsām | (11) |

"Diese [Ströme der Schmalzbutter] mit hundert Pferchen, von einem Betrügerischen nicht zu sehen, wenn er von oben herunterblickt, eilen aus dem Herzen, aus dem großen Fluß. Ich erblicke die Ströme der Schmalzbutter: In ihrer Mitte [ist] der goldene Vetasa-Kalmus."

Ma unleserlich • etā arṣanti] Ku V/126 Mā K, etārṣanti JM, etā 'rṣanti RM, yetā arṣanti Pa — samudrāc '] RM V/126, samudrāc JM Mā Pa, samudrāc Ku, samudrāś K — chatavrajā] JM RM V/126 Mā Pa K, chatavrajā Ku — ripuṇā] Or, nipuṇā K — dhārā] Or, dhārā | K — cākaśīmi '] Ku RM V/126, cākaśīmi JM Mā Pa, cākaśīsi K — vetaso] Or, ritaso K — madhya] Ku JM RM V/126 K, maddhya Mā, ma{dhva}dhya Pa — āsām ||] āsāṃ || Or, āsām K

# RV 4.58.5 (= VS17.93; KS 40.7: 141.3-4 usw., MS fehlt)

etā arṣanti hṛdyāt samudrāc chatávrajā ripúnā nāvacákṣe | ghṛtásya dhārā abhí cākaśīmi hiranyáyo vetasó mádhya āsām || "Diese (Ströme des Ghṛta) fließen aus dem Meer im Herzen, durch hundert Gehege geschützt, vom Schelm nicht zu erblicken. Ich sehe die Ströme des Ghṛta. Das goldene Rohr (Rute) ist in ihrer Mitte" (Geldner).

d. vetasá- wird überall als Calamus rotang (Rattenpalme) identifiziert (s. v.a. EWAia II, 578f.). Da aber unter diesem Namen viele Gattungen vertreten sind, ist eine genaue Untersuchung notwendig, v.a. mit Blick auf vaitasá-, das durch "Rohrstock" (symbolisch für den Penis in RV 10.95.4,5) wiederzugeben ist.

# **8.13.6** = RV 4.58.6 usw.

| samyak sravanti sarito na dhenā                    | (11) |
|----------------------------------------------------|------|
| antar hṛdā manasā pūyamānāḥ                        | (11) |
| ete arsant <sub>i</sub> y ūrmayo gh <i>r</i> tasya | (11) |
| mrgā iva ksipanor īṣamāṇāh                         | (11) |

"Vereint fließen die Labungen wie die Ströme, im Innern durch das Herz, durch den [frommen] Sinn geläutert. Diese Wellen der Schmalzbutter eilen wie die vor dem Schnellen [des Jägers] enteilenden Gazellen."

Ma unleserlich • samyak] K, samyak Or — sravanti] Ku JM RM Mā Pa K, sranti V/126 — dhenā ¹ antar] dhenā ¹ 'ntar RM, dhenā ntar Ku V/126, dhe{·}nā 'ntar JM, dhenāntar Mā Pa, devā | antar K — hṛdā] Ku JM RM V/126 Mā K, hyavā Pa — pūyamānāḥ |] Ku JM V/126 Pa, pūyamānā | RM, pūyamānāḥ | Mā, sūyamānāḥ K [[note: °ḥ e°]] — arṣanty] K, 'rṣanty Ku Mā, (+')ṣanty JM, 'santy RM, 'rṣanty V/126, 'rṣantv Pa — ūrmayo] Ku JM Mā K, urmayo RM, urmayo V/126, armayo Pa — ghṛtasya ¹] Ku RM, ghṛtasya JM Mā Pa K, ghṛtasya V/126 — mṛgā] Ku JM RM Mā Pa K, mṛgā V/126 — īṣamāṇāḥ || īṣamāṇāḥ || \* || Ku V/126 Mā Pa, īṣamāṇāḥ || śrī || JM RM, īṣamāṇāḥ Z om mṛga iva kṣipaṇor īṣamāṇās K [[note: mit Wiederholung]]

**RV 4.58.6** (= VS 17.94; KS 40.7: 141.5-6 usw., MS fehlt)

samyák sravanti saríto ná dhénā antár hŗdā mánasā pūyámānāḥ | eté arṣanty ūrmáyo ghṛtásya mṛgā iva ksipanór īsamānāh ||

"Gleich den Strömen vereinigen sich die Reden im Innern durch Herz und Verstand geklärt. Diese Wogen des Ghrta fließen eilend wie Gazellen, die sich vor dem Jäger flüchten" (Geldner).

Bhatt.App.: "u. ntahṛdā ... 'rṣanty ūrmayo" (bc). Bhatt kommentiert: "dra. mantrānte kā. om mrga iva ksipanor īsamānās".

ab = VS 13.38ab; ŚB.7.5.2.11.

**a** ~ TS 4.2.9.6 (sám it ...).

**b** = TS 4.2.9.6; MS 2.7.17: 101.12 ~ KS 16.16: 240.5 (... yaś cikitre).

8.13.7 = RV 4.58.7 usw.

sindhor iva prādhvane <sup>+</sup>śūghanāso (11)

\*vātapramiyaḥ patayanti <sup>+</sup>yahvāḥ | (11)

ghṛtasya dhārā aruṣo na vājī (11)

 $k\bar{a}sth\bar{a}\ bhindann\ \bar{u}rmibhih\ pinvam\bar{a}nah\ ||$  (11)

"Wie die Wellen schlagenden (?) [Talwasser (?)] an einer Tieferlegung (?) des Flusses, so eilen die frischen Ströme der Schmalzbutter dahin, durch den Wind gehindert. Sie [eilen] wie ein rötlicher Renner [dahin], der sich mit den Wogen wölbt, die Bahnschranken durchbrechend."

Ma unleserlich • iva] Or, ivaṃ K — prādhvane] Ku RM V/126 Mā Pa K, prādhune JM — †śūghanāso ¹] sūghanāso K, śubhanā{ra}so ¹ Ku, śubhanāso JM Mā Pa, śubhanāso ¹ RM V/126 — \*vātapramiyaḥ] vātah pramīyaḥ Ku RM V/126 Mā Pa, (+vā)taḥ pramīyaḥ JM,

vātah primayah K [[note: "h p"]] — patayanti] Ku RM V/126 Mā Pa K, pata{·}yanti JM — 

†yahvāh |] jihvāh | Or, yahvām K — aruṣo] arṣo Or, arṣo K — vājī ¹] Ku RM V/126 Pa,

vājī JM Mā K — bhindann] Or, bhirmarty K — ūrmibhih] Or, ūrmibhih K — pinvamānah ||]
Ku JM V/126 Pa, pinvamānah | RM Mā, pinvamānah K [[note: "h a"]]

# RV 4.58.7 (= VS 17.95; KS 40.7: 141.7-8 usw., MS fehlt)

síndhor iva prādhvané śūghanāso vātapramiyah patayanti yahvāh | ghṛtásya dhārā aruṣó ná vājī kāṣṭhā bhindánn ūrmíbhih pínvamānah || "Wie im Gefälle des Stromes die Wirbel (?), so eilen den Wind hinter sich lassend die jüngsten Ströme des Ghṛta, wie ein rötliches Roß, das die Schranken durchbricht, mit den Wogen hochgehend" (Geldner).

Bhatt. liest \*śūghanāso vā<u>tah pramī</u>yaḥ ... \*yahvāḥ (**ab**); Upadhyaya: śūghanāso vātah pramīyaḥ ... yahvāḥ.

a. Die beiden Hapax legomena *prādhvaná*- "eine Stelle des Wasserlaufes, die den Weg (= Gewässersohle) vorwärts schiebt; die Tieferlegung des Flußbettes" (?) und śūghaná- "Wellen schlagend" (?, s. Kim 2010, 146) sind ganz im Dunkeln.

b. Or vātah pramīyah (K: vātah primayah) ist ungrammatisch. Denkbar ist zwar vātah pramīyate oder vātah pramīh, aber diese Konstruktion hat eine Silbe zu viel oder zu wenig. Zu vāta-pramī- schreibt Scarlata 1999, 387f.: "Gemeint wäre, dass der Wind so schnell ist, dass er gleich zu verschwinden scheint". Die Interpretation dieses Kompositums hängt von der Bestimmung der Wörter prādhvaná- und śūghaná- ab, die nur hier vorkommen. Vielleicht stellt vāta-pramī- "durch den Wind gehindert" bildlich die Wasserturblenz dar, bei der man den optischen Eindruck bekommt, als würde sie durch den Wind verursacht.

## 8.13.8 = RV 4.58.8 usw.

| abhi pravanta samaneva yoṣāḥ              | (11) |
|-------------------------------------------|------|
| kalyāṇ <sub>i</sub> yah smayamānāso agnim | (11) |
| ghṛtasya dhārāḥ samidho nasanta           | (11) |
| tā iusāno harvati iātavedāh               | (11) |

"Sie springen lächelnd zu Agni hin wie liebliche Mädchen zu Zusammenkünften. Die Ströme der Schmalzbutter [erreichen] die Brennhölzer [und] vereinen sich [dort]. Diese genießend freut sich der Jātavedas."

Ma unleserlich • abhi pravanta] Ku V/126, abhih pravantah JM, abhi pravānta RM, abhi pravanti Mā, abhi pravantah [Ma] Pa, abhi pravanti K — yoṣāḥ '] Ku RM V/126, yoṣāḥ JM Pa Mā, yoṣāḥ K — kalyāṇyaḥ] Ku RM V/126 Pa, kalyāṇyaḥ> JM, kalyāṇyas K — smayamānāso] RM V/126 Pa, svayamānāso Ku Mā, svayamānaso JM, sayamānāso K — agnim |] agniṃ | K, 'gniṃ | Or — dhārāḥ] Ku JM RM V/126 Pa, dhārā Mā, dhārās K —

nasanta ¹] Ku V/126, nasa{·}nta JM, nasantu ¹RM, nasanta Mā, nasanti K — juṣāṇo] Ku JM RM V/126 Pa K, yuṣāṇo Mā — jātavedāḥ ||] Ku JM V/126 Mā Pa, jātavedāḥ | RM, jātavedāḥ K [[note: ʰh k]]

# RV 4.58.8 (= VS 17.96; KS 40.7: 141.9-10 usw., MS fehlt)

8.13 An die Schmalzbutter (ghrta-)

abhí pravanta sámaneva yóṣāḥ kalyāṇyàḥ smáyamānāso agnim | ghṛtásya dhārāḥ samídho nasanta tā juṣāṇó haryati jātávedāḥ || "Sie schweben lächelnd zu Agni hin wie schöne Frauen zu den Festen. Die Ströme des Ghṛta berühren die Brennhölzer. Gern begehrt Jātavedas nach ihnen" (Geldner).

Bhatt. liest *prava<u>nta</u>* (a); Upadhyaya: *pravanta*.

Diese Strophe wurde von Hoffmann 1967, 130 übersetzt: "Sie eilen (Inj.Präs.) wie schöne Mädchen zu Zusammenkünften lächelnd zu Agni hin, die Ströme des Butterschmalzes nahen sich (Inj.Präs.) den Brennhölzern. Diese genießend freut (Inj.Präs.) sich der Jātavedas".

Zu **b** vgl. inhaltlich AVP 2.70.1b: *kalyān<sub>i</sub>yā yathā \*smitam* "wie das Lächeln eines lieblichen Mädchens" (Zehnder 1999, 156). Bei *smayamānāsah* handelt es sich wohl um eine Synästhesie (s. Zehnder 1999, 157: "Das Bild der lächenden Blitze ist geläufig"), also eigentlich "glitzernd auf der Wasseroberfläche".

c gemäß Goto 1987, 201: "die Ströme der zerlassenen Butter vereinen sich hin zu den Brennhölzern".

d nach Hoffmann ebd.

#### 8.13.9 = RV 4.58.9 usw.

| kan <sub>i</sub> yā <sup>i</sup> va vahatum etavā u | (11) |
|-----------------------------------------------------|------|
| añj <sub>i</sub> y añjānā abhi cākaśīmi             | (11) |
| yatra somah sūyate yatra yajño                      | (11) |
| ghṛtasya dhārā abhi tat pavante                     | (11) |

"Ich erblicke [die Ströme der Schmalzbutter] wie die Mädchen, die sich Salbe auflegen, um zum Brautzug zu gehen. Wo Soma gepreßt wird, wo das Opfer [stattfindet], dort werden die Ströme der Schmalzbutter geläutert."

Ma unleserlich • vahatum] Or, vātamat K — etavā u ¹] Ku V/126, etavā u JM Pa, etavāņ ¹ RM, etavāņ Mā, etavā u | K — añjy añjānā] Ku V/126 Mā Pa, añjy aṃjānā JM, añjy añjanā RM, anyajānā K — cākaśīmi |] Ku JM V/126 Pa, cākaśīmi || RM, cākaśīmīmi | Mā, cākaśīti | K — somah] Or, somas K — yajño ¹] Ku V/126, yajño JM RM Mā Pa K — abhi tat] JM RM Mā K, abhi ta{tva}t Ku, a<> tat V/126, abhi {cā} tat Pa — pavante || Ku JM V/126 Mā Pa, pavante | RM K

# RV 4.58.9 (= VS 17.97; KS 40.7: 141.11-12 usw., MS fehlt)

kanyà iva vahatúm étavá u añjy àñjāná abhí cākaśīmi | yátra sómah sūyáte yátra yajñó ghṛtásya dhấrā abhí tát pavante || "Ich sehe sie wie Mädchen, die Salbe auflegen, um auf die Hochzeit zu gehen. Wo Soma gepreßt wird, wo das Opfer (stattfindet), werden dazu die Ströme des Ghṛta geläutert" (Geldner).

Upadhyaya liest añj añjānā (b).

c nach Geldner.

# **8.13.10** = RV $4.58.10 \sim AV \pm 7.82.1$ usw.

| abhy arṣata suṣṭutiṃ gavyam *ājim | (11) |
|-----------------------------------|------|
| asmāsu bhadrā draviņāni dhatta    | (11) |
|                                   | (11) |
| imaṃ yajñaṃ nayata devatā no      | (11) |
| ghṛtasya dhārā madhumat pavante   | (11) |

"Fließt zum schönen Lied hin, zum Wettlauf um die Rinder! Verleiht uns glückbringendes Hab und Gut! Führt dieses unser Opfer zu den Göttern! Die Ströme der Schmalzbutter werden geläutert, bis [sie] wie ein Madhu [sind]."

Ma unleserlich • arṣata] aṛṣata Ku JM RM Mā Pa, a(+ṛ)ṣata V/126, aṛṣa K — \*ājim '] ājīm ' Ku RM V/126, ājīm JM Mā Pa, ājam K — asmāsu] Or, assāsu K — nayata] Ku V/126 Mā Pa K, nayatu JM RM — no '] Ku RM V/126, no JM Mā Pa K — madhumat] Ku JM RM V/126 Pa K, madhumadhumat Mā — pavante ||] Ku JM V/126 Mā Pa, pavante | RM, plavante | K

# **RV 4.58.10** (= VS 17.98; KS 40.7: 141.13-14 usw., MS fehlt $\sim$ AVŚ 7.82.1)

abhy àrṣata suṣṭutiṃ gávyam ājim asmấsu bhadrấ dráviṇāni dhatta | imáṃ yajñáṃ nayata devátā no ghṛtásya dhấrā mádhumat pavante || "Strömt ein gutes Lobgedicht aus, (machet) ein Wettrennen um die Kühe! Bringet uns gesegneten Besitz, führt dies Opfer von uns zu den Göttern! Die Ströme des Ghṛta klären sich zur Süßigkeit" (Geldner), vgl.

#### AV\$ 7.82.1

abhy àrcata sustutim gávyam ājim asmāsu bhadrā drávināni dhatta | imám yajñám nayata devátā no ghṛtásya dhārā mádhumat pavantām || "Sing (arc) ye good praise unto the contest for kine; put ye in us excellent possessions; lead ye this sacrifice of ours unto the gods; let streams of ghee purify themselves sweetly" (Whitney).

Bhatt. liest arṣata<sup>+</sup> ... ājīm (a); Upadhyaya: arṣata ... ājīm.

8.13 An die Schmalzbutter (ghrta-)

a. AVŚ abhy àrcata (auch KauśS 59.15,19 und VaitS 29.19): Zu arc + abhí treten als Akkusative Personen, die besungen werden. Im RV gibt es nur 2 Stellen, an denen als Akk.-Objekte zu arc + abhí keine Personen auftreten, nämlich 4.1.14 (kārám "Erfolg beim Würfelspiel") und 10.148.3 (gírah "Lieder"). Im AV sind als solche AVŚ 13.1.33b = AVP 18.18.3c (arkám "Lied"), AVŚ 13.3.23c (kím "was") und AVP 14.2.1b (samudram "der große Fluß") zu verzeichnen. Da aber das Subjekt ghṛtasya dhārāḥ sind, erweist sich die AVP-Lesung abhy arsata mit ihren Parallelen (VS, KS usw.) als authentisch (Whitney z.St.: "which is better").

#### **8.13.11** ~ RV 4.58.11

| dhāman te viśvaṃ bhuvanam adhi śritam                            | (12) |
|------------------------------------------------------------------|------|
| antaḥ samudre hṛd¡y antar āyuṣi                                  | (12) |
| apām anīkāt samithād ya ābhŗtas                                  | (12) |
| tam <sup>+</sup> aś <sub>i</sub> yāma madhumantaṃ ta ūrmim    13 | (12) |

"Das ganze Wesen beruht auf deinem Element, [nämlich] auf [deiner] Lebenskraft, im großen Fluß, im Herzen. Wir möchten deine honigreiche Woge erlangen, die von der Vorderseite der Gewässer, [nämlich] davon, wo ein Zusammenfluß [statt-findet], herbeigebracht wurde."

Ma unleserlich • śritam ¹] Ku RM, śritam JM V/126 Mā Pa, śrtam K — antaḥ] Ku V/126 Mā Pa, anta JM RM, antas K — hṛdy] Ku JM RM V/126 Pa K, hady Mā — apām] Ku JM V/126 Mā Pa K, apām RM — anīkāt] Ku JM RM V/126 Mā K, a{ni}nīkāt Pa — samithād] Or, samidhād K — ya ābhṛtas ¹] Ku JM RM V/126, ya ābhṛtas Mā, ya{yā} ābhṛtas Pa, yābhṛtas K — tam ¹aśyāma] tam aṣāma Ku, tam aśāma JM RM Mā Pa, tam a<>ma V/126, tap aśyāmi K — madhumantam] Pa K, madhumattaṃ Ku JM RM, madhumantan V/126, madhuma{stamaśī}n Mā — ta ūrmim] ta ūrmiṃ Ku JM RM V/126 Pa, ta urmi Mā, kur ūrmim K — || 13 || || r 12 || 13 || JM, || r 11 || 13 || Ku, || r || 13 || RM, || 13 || r || V/126 Pa, || 13 || r || Mā, Z 3 Z K

### **RV 4.58.11** (= VS 17.99; KS 40.7: 141.15-16 usw., MS fehlt)

dhāman te viśvam bhúvanam ádhi śritám antáh samudré hrdy àntár āyuṣi | apām ánīke samithé yá ābhrtas tám aśyāma mádhumantam ta ūrmím || "Auf dein Wesen ist die ganze Welt gestellt, auf (deine) Lebenskraft im Meer, im Herzen. Deine süße Woge, die auf dem Antlitz der Gewässer in deren Zusammenfluß herangebracht ward, die möchten wir erlangen" (Geldner).

Bhatt. liest aśyāma<sup>+</sup> (**d**); Upadhyaya: aśyāma. Bhatt.App.: "u. -s tam aśāma madhumanta urmi |" (**d**).

# 8.14.1 = RV 1.95.1 usw.

| $d_u$ ve virūpe carataḥ $s_u$ varthe                                            | (11)         |
|---------------------------------------------------------------------------------|--------------|
| anyānyā vatsam upa dhāpayete  <br>harir anyasyāṃ bhavati <sup>†</sup> svadhāvāñ | (11)<br>(11) |
| *chukro anyasyāṃ dadṛśe suvarcāḥ                                                | (11)         |

"Zwei ungleichfarbige (Kühe) wandeln, einem schönen Ziele folgend; eine um die andere säugen sie ihr Kalb. Während es bei der einen goldgelb ist, seinem eigenen Triebe folgend, erscheint es bei der anderen hell in schönem Glanze" (Geldner).

virūpe] viį̃pe Or, virūpa K — carataḥ] JM RM V/126 Mā Ma Pa, cara{·}(→ta)ḥ Ku, carata K — svarthe '] Ku JM RM V/126, svarthe Mā Ma Pa K — anyānyā] K, 'nyā'nyā Ku RM V/126, (+')nyā 'nyā JM, 'nyānyā Mā [[Bhatt. 'nyānyā]] Ma Pa — vatsam] Or, vatsas K [[note: °s u°]] — dhāpayete |] Ku JM V/126 Pa K, dhāpay(+e)te || RM, dhāpayate | Mā, ···· Ma — anyasyām] JM RM Pa K, anyasyām Ku V/126 Mā, ··· Ma — <sup>+</sup>svadhāvāñ] svadhāvāņ Ku JM RM V/126 Mā, svadhāvāņ [Ma] Pa, svadhāvām K — \*chukro] śukro Ku JM RM V/126 Ma Pa K, sukro Mā — anyasyām] K, 'nyasyām Ku JM RM V/126 Ma Pa, 'nyasāṃ Mā — suvarcāḥ ||] suvarccāḥ || Ku JM V/126 Mā Pa, suvarccāḥ | RM, ··· Ma, suvarcāh Z **K** 

# **RV** 1.95.1 (= VS 33.5; TB 2.7.12.2 usw.)

dvé vírūpe carataḥ svárthe anyấnyā vatsám úpa dhāpayete | hárir anyásyām bhavati svadhāvāñ chukró anyásyām dadṛśe suvárcāḥ ||

Bhatt. liest  $svadh\bar{a}v\bar{a}\tilde{n}^+$   $\acute{s}ukro$  (cd); Upadhyaya:  $svadh\bar{a}v\bar{a}\tilde{n}$   $\acute{s}ukro$ .

# **8.14.2** = RV $1.95.2 \sim \text{TB } 2.8.7.4$

| daśemam tvaṣṭur janayanta garbham | (11) |
|-----------------------------------|------|
| atandrāso yuvatayo vibhṛtram      | (11) |
| tigmānīkam svayaśasam janesu      | (11) |
| virocamānam pari ṣīṃ nayanti      | (11) |

"Zehn [Finger] erzeugen diesen Embryo des Tvastr, die unermüdlichen jungen Frauen den [Agni], der sich hin und her tragen läßt. Sie führen den aufscheinenden [Agni] herum, der eine scharfe Vorderseite hat, [Agni], der bei den Menschen von selbst zu Ansehen kommt."

Ma unleserlich • daśemam] Ku JM RM Mā Pa K. da<->mam V/126 — tvastur] Or, tvāstur K — janayanta] Ku JM V/126 Mā Pa K, janayantu RM — garbham 1 RM V/126 Mā, garbhamm Ku, garbham JM Pa K — yuvatavo] Ku JM RM V/126 Mā K. jyuvatavo Pa vibhrtram | ] vibhrtram | Ku V/126 Mā Pa, vibhrtam | JM RM K — tigmānīkam Ku RM V/126 Pa K, tigmānekam JM, tigmā{ni}nīkam Mā — svayaśasam] Or, suyaśasam K janesu | V/126 Mā Pa, janesu Ku JM RM K — sīm Or, dhīm K — navanti | Ku JM V/126 Mā Pa, nayanti | RM K

#### **RV 1.95.2** (~ TB 2.8.7.4)

8.14 An Agni

dásemám tvástur janayanta gárbham átandrāso yuvatávo víbhrtram tigmānīkam sváyaśasam jánesu virócamānam pári sīm nayanti ||

"Zehn (Finger) erzeugten diesen Sprößling des Tvaştr, die unermüdlichen Jungfrauen das Tragekind. Ihn, der ein scharfes Angesicht hat, bei den Menschen von selbst Ansehen genießt, den strahlenden führen sie herum" (Geldner).

### **b** ~ TB 2.8.7.4: átandrāso yuvatáyo vibhartram.

Zu vibhrtra- "was sich hin und her tragen läßt" (AiGr. II 1, 196 und II 2, 707) vgl. RV 10.45.2b: vidmå te dhåma vibhrta purutrå "Wir kennen deine Elemente, die vielerorts getragen worden sind" und AVP 1.73.1cd (~ AVS 19.3.1cd): vatravatra \*vibhrto jātavedās tatas-tato jusamāno na ehi ...wo immer auch Jātavedas verstreut ist, von hier und dort komm zu uns, Gefallen findend" (Zehnder 1993, 126).

#### 8.14.3 = RV 1.95.3

| trīṇi *jānā pari bhūṣant¡y asya           | (11) |
|-------------------------------------------|------|
| samudra ekam div <sub>i</sub> y ekam apsu | (11) |
| pūrvām anu pra diśam pārthivānām          | (11) |
| rtūn praśāsad vi dadhāv anuṣṭhu           | (11) |

"Sie beschützen seine drei Geburtsstätten: die eine im großen Fluß, die andere im Himmel [und die letzte] in den Wassern. Die östliche Richtung der irdischen [Räume ausmittelnd (?)] hat er die Jahreszeiten bestimmend folgerichtig eingeteilt."

trīṇi] Ku RM V/126 K, triṇi JM Mā, trīṇī Ma Pa — \*jāṇā] jāṇāt Ku RM Ma Pa K, jāṇvā JM, jātāt V/126 Mā — pari] V/126 Mā, prati Ku JM RM Ma Pa K — bhūṣanty] JM RM K, bhūṣaṃty Ku V/126 Mā Ma Pa — asya | Ku JM RM V/126 Mā, asya Ma Pa K — apsu | Ku JM RM V/126 Mā Ma Pa K, apṣu {·} | JM — diśaṃ] Ku RM V/126 Mā Pa K, viśaṃ JM, ·· Ma — pārthivānām '] RM, pārthivānām JM V/126 Mā Pa K, pārthivānām Ku, ···· Ma rtūn] rtūn Or, rbhūn K — praśāsad Ku JM RM Pa K, < ra>śāsad V/126, praśāsa Mā, … Ma — anuşthu ||] anuşthu | K [[Bar. anuşthu z]], anaştu || Ku JM V/126 Mā Ma Pa, anaştu | RM

#### RV 1.95.3

trīṇi jānā pári bhūṣanty asya samudrá ékaṃ divy ékam apsú | pūrvām ánu prá díśam pārthivānām rtūn praśāsad ví dadhāv anuṣṭhú || "Seine drei Geburten umfassen sie (im Geiste): die eine im Meere, eine im Himmel, (eine?) in den Gewässern. Die östliche Gegend der irdischen Räume (kennend) hat er die Zeiten bestimmend richtig eingeteilt" (Geldner).

Bhatt. liest jānāt prati (a) ... pradišam (c); Upadhyaya: jānāt prati ... pradišam.

# a. jānāt in Ku RM Ma Pa K ist ungrammatisch (Ablativ).

Manche Mss. haben prati (s. auch AVP 2.20.3c und 20.4.8b) statt pari (RV) vor bhūṣanti. Es scheint, daß prati als eine Or-Fehlschreibung für pari zu beurteilen ist, denn pra steht nicht selten für pa, s. z.B. AVP 2.17.2a (pratikāmā für patikāmā (K)) und 5.34.9d (pratim für patim (= K)). Ebenso begegnet man gelegentlich einer Verschreibung des Akṣara ta für ra (4.34.7b: dhāmamn asthitan für dhāmann asthiran und in 5.10.4b: vighasvatī für vighasvarī). Auch in K ist eine Schreibung prati für pari zu beobachten (20.19.9a).

Zu c vgl. RV 9.111.3a: pūrvām ánu pradišam yāti cékitat "Es zieht die östliche Richtung entlang, der sie immer wieder erkennt" (Schaefer 1994, 113; pradiś- bedeutet auch im Sg. "(Himmels-)Richtung", vgl. Scarlata 1999, 222 mit Anm. 304). Geldner verweist auf RV 4.29.3b: júṣṭām ánu prá diśam mandayádhyai "nach der bevorzugten Richtung, damit sich [Indra] berauscht". Hier ist nach der RV-Lesung pra diśam belassen. Bei anu pra diśam handelt es sich wohl um eine elliptische Konstruktion mit jñā "ausmitteln, aufspüren" (RV 3.26.8b; AVP 3.38.9c ~ AVŚ 9.5.16c; AVP 6.22.12d).

## 8.14.4 = RV 1.95.4

| ka imam vo nin <sub>i</sub> yam ā ciketa | (11) |
|------------------------------------------|------|
| vatso mātīr janayata svadhābhiḥ          | (11) |
| bahvīnām garbho apasām upasthān          | (11) |
|                                          | (11) |
| mahān *kavir niś carati svadhāvān        | (11) |

"Wer von euch hat diesen Verborgenen erkannt? Das Kalb erzeugt [seine] Mütter durch eigene Bestimmungen. Der Embryo, der große Seher mit der Selbstbestimmung, geht aus dem Schoß der zahlreichen Werktätigen heraus."

Ma unleserlich • ninyam] K, nirnnyam Ku JM RM V/126 Mā [Ma], {vi} nirnnyam Pa—ciketa ¹] Ku RM V/126, ciketa JM Mā Pa, ciketu K — vatso] Ku JM RM V/126 Pa K, va¹tso Mā — mātr̄r] Ku JM V/126 Mā, mātr̄ RM, mā{·}tr̄ Pa, mātr̄ñ K [[Bar. mātr̄ñ]] — janayata] Ku JM V/126 Mā Pa, janayatah RM, janayati K — svadhābhih [] Or, om. K — bahvīnām garbho apasām] Or, om. K — upasthān ¹] Ku RM V/126 Mā, upasthān JM Pa,

om. K — mahān] Or, om. K — \*kavir] kavi Ku RM V/126 Mā Pa, kakavi JM, om. K — niś carati] Or, om. K — svadhāvān ||] Ku JM V/126 Mā Pa, svadhāvān | RM K

#### RV 1.95.4

ká imám vo ninyám á ciketa vatsó mātṛ́r janayata svadhábhiḥ | bahvīnām gárbho apásām upásthān mahān kavír níś carati svadhávān || "Wer von euch hat diesen Verborgenen erkannt? Das Kalb erzeugte nach eigenem Ermessen seine Mütter. Als ihr Sproß geht der große Seher aus dem Schoße der vielen Tätigen, eigenem Triebe folgend, hervor" (Geldner).

Bhatt. liest *kavir*\* (**d**); Upadhyaya: *mātṛr* (**b**) ... *kavir*.
Bhatt. kommentiert: "dra. kha-gha kā. 'svadhābhiḥ | ...r niś carati' iti nāsti".

a nach Geldner.

#### 8.14.5 = RV 1.95.5 usw.

| āviṣṭ¡yo vardhate cārur āsu                | (11) |
|--------------------------------------------|------|
| jihmānām ūrdhvaḥ *svayaśā upasthe          | (11) |
| ubhe tvaṣṭur bibhyatur jāyamānāt           | (11) |
| pratīcī simham prati <sup>†</sup> josayete | (11) |

"Offenkundig wächst in ihnen der liebliche [Agni, indem er] im Schoß der Querliegenden aufrecht [steht], von selbst zu Ansehen kommend. Beide [Welten] haben Furcht vor [Agni], der von Tvaṣṭṛ erzeugt wird. Dem Löwen entgegengewandt erfreuen sie sich gegenseitig."

Ma unleserlich • āviṣṭyo] K, āviṣṭyato Or — vardhate] varddhate Or, va[[line]]vardhate K — cārur] K, cāṛr Ku JM RM V/126 Pa, rāṭr Mā — āsu '] Ku RM V/126 Mā, āsu JM Pa K — jihmānām] Or, jihvānām K — ūrdhvaḥ] ūrddhvaḥ Ku, ūrddha JM, ūrddhaḥ RM V/126 Mā Pa, ūrdhva K — \*svayaśā] svayaśām K, svayasām Or — upasthe |] Ku RM V/126 Mā Pa K, upa<sthe> | JM — tvaṣṭur] Ku JM RM V/126 Mā K, tvaṣṭar Pa — bibhyatur] Ku RM V/126 Mā Pa, bi{·}bhyatur JM, vibhyantar K — jāyamānāt '] Ku RM V/126 Mā, jāyamānāt JM Pa, jāyamā[[line]]t K — pratīcī] Or, pratīcīṃ K — siṃhaṃ] Ku RM V/126 Pa K, sihaṃ JM Mā — †joṣayete || Joṣayete || V/126 Mā [Ma] Pa, yoṣayete || Ku, yoṣayate || JM, yoṣayete | RM, joṣayate | K

### **RV 1.95.5** (= TB 2.8.7.4-5; N 8.15 ~ MS 4.14.8: 227.4-5, d: cetayete)

āvístyo vardhate cárur āsu jihmánām ūrdhváh sváyaśā upásthe | ubhé tvástur bibhyatur jáyamānāt pratīcī simhám práti josayete ||

"Sichtbar geworden wächst der Liebling in ihnen, aufrecht stehend im Schoße der Querliegenden, der von selbst zu Ansehen kommt. Beide (Welten) haben Furcht vor dem Sproß

135

des Tvaṣṭṛ. Dem Löwen sich zuwendend kommen beide ihm freundlich entgegen" (Geldner).

Bhatt. liest svaya<u>sām u</u>pasthe (b) ... joṣayete<sup>+</sup> (d); Upadhyaya: svayasām upasthe ... joṣayete.

Bhatt. kommentiert: "dra. < gha. svapasām upasthe?" (b, Druckfehler für kha).

b. \*svayaśā upasthe nach dem RV und seinen Parallelen. Die Schreibung śā (**K**) muß wohl authentisch sein, weil in **Or** die Verwechselung zwischen sa und śa häufig anzutreffen ist. Der Fehler mu für u sowohl in **Or** als auch in **K** ist ungewöhnlich und beispiellos. Er geht wohl auf die Phase des Archetypus der Paippalāda-Saṃhitā zurück (m für eine Hiastustilgung?). Bhattacharyas Vorschlag, svayasām upasthe als svapasām upasthe zu lesen, scheitert an svayaśām upasthe (**K**), weil es dort kein Beispiel für eine Verschreibung ya für pa gibt.

### 8.14.6 = RV 1.95.6

| ubhe bhadre josayete na mene      | (11) |
|-----------------------------------|------|
| gāvo na vāśrā upa tasthur evaiḥ   | (11) |
| sa daksānām daksapatir babhūva-   | (11) |
| +-añjanti yam daksinato havirbhih | (11) |

"Die beiden Glückbringenden erfreuen sich gegenseitig wie zwei Konkubinen. Wie brüllende Kühe sind sie in Eifer [dem Agni] nahegetreten. Er, den sie von rechts her mit Opfergüssen salben, ist der Herr der wirkenden Kräfte geworden."

Ma unleserlich • bhadre] Ku JM RM V/126 Mā K, {uka} bhadre Pa — joṣayete] K, yoṣayete Ku RM V/126 Mā Pa, yoṣayet(+e) JM — mene '] Ku RM V/126, mene JM Pa K, mena ' Mā — vāśrā] Or, vāgrā K — tasthur] Ku RM V/126 Mā Pa K, ta<-> JM — evaiḥ |] Ku RM V/126 Mā Pa, <--> JM, evai | K — dakṣāṇāṃ] Ku RM V/126 Mā, <---> JM, tvakṣāṇāṃ Pa, dakṣiṇāṃ K — 'babhūvā'njanti] babhūvāṃ'yanti Ku V/126 Mā, babhūvāṃjayanti JM, babhūvāṃ'janti RM Pa, babhūvāyuñjanti K — havirbhiḥ ||] Ku JM Pa, havirbhiḥ | RM, havibhiḥ || V/126, havibhiḥ | Mā, havirbhiḥ K [note: 'ḥ u']

#### RV 1.95.6

ubhé bhadré joṣayete ná méne gāvo ná vāśrā úpa tasthur évaiḥ | sá dákṣāṇāṃ dákṣapatir babhūvāñjánti yáṃ dakṣiṇató havírbhiḥ ||

"Beide suchen ihm zu gefallen wie zwei holde Frauen (dem Manne). Wie brüllende Kühe kamen sie in Eile zu ihm. Er ward der Herr der Kräfte, den sie von rechts her mit Opferspenden salben" (Geldner).

Bhatt. liest +-añjanti (d); Upadhyaya: -añjanti.

c. Zur Bedeutung von dákṣa- s. Grassmann  $^51976,\,570$  und Kim 2010, 68f.

# **8.14.7** = RV 1.95.7

| ud yaṃyamīti saviteva bāhū                   | (11) |
|----------------------------------------------|------|
| ubhe sicau yatate bhīma ŗñjan                | (11) |
| <sup>+</sup> uc chukram atkam ajate simasmān | (11) |
| navā mātṛbhyo vasanā jahāti                  | (11) |

"[Seine Flammen] hält er [eine um die andere] empor, wie Savitr die Arme. Die beiden Heerflügel stellt der Furchtbare auf, sich reckend. Er treibt von eigenem Leib her sein helleuchtendes Gewand empor. Er überläßt den Müttern neue Bekleidungen."

Ma unleserlich • yaṃyamīti] JM RM, yaṃjamiti Ku V/126 [Ma] Pa, yaṃyamiti Mā, yaṃyamī K — bāhū '] Ku RM V/126, bāhū JM Pa Mā K — sicau] Or, sama K — yatate] Or, yajate K — ṛñjan |] Ku JM RM, ṛñjan || V/126, rañjan | Mā [Ma] Pa, ruñjan K — 'uc chukram] uchukram Ku V/126 Mā [Ma] Pa, utsukram JM RM, uś chūkram K [[Bhatt. chukram]] — atkam] Or, asmad dhrum K — simasmān '] Ku RM, simasmān JM V/126 Mā Pa, samasmā K — vasanā] Or, nasanā K — jahāti || Ku V/126 Pa, (+ja)hāti || JM, jahāti || RM Mā K

#### RV 1.95.7

úd yaṃyamīti savitéva bāhū́ ubhé sícau yatate bhīmá ṛñján | úc chukrám átkam ajate simásmān návā mātṛ́bhyo vásanā jahāti || ...Wie Savitr hebt er die Arme empor: er eifert heide Heeresreihen an, went

"Wie Savitr hebt er die Arme empor; er eifert beide Heeresreihen an, wenn der Furchtbare vorauseilt. Aus sich selbst zieht er seine lichte Bekleidung; den Müttern läßt er ihre neuen Gewänder" (Geldner).

Bhatt. liest <sup>†</sup>yayaṃmīti (a) ... <sup>†</sup>rñjan (b) <sup>†</sup>uc chukram (c); Upadhyaya: yayaṃmīti ... bhīmaruñjan | uc chukram.

Bhatt.App.: " $u. ra\tilde{n}jan \mid uchukram \ a^{\circ \circ \circ}$  (bc).

Diese Strophe erscheint wiederholt in AVP 15.12.5 (Bhattacharyas Ausgabe): ud yaṃyamīti saviteva  $b\bar{a}h\bar{u}$  ubhe sicau yajate  $bh\bar{t}$ ma  $^+$ r̄njan | uc chukram atkam ajate śacībhir navā mātrbhyo vasanā jahāti ||. yajate muß natürlich zu yatate (Mā) korrigiert werden.

a nach Schaefer 1994, 170.

b. Ungewöhnlich ist die Schreibung ru ( $ru\tilde{n}jan$ ) in K, die vielleicht durch folgendes  $\tilde{n}j$  verursacht wurde. Dieser Pāda könnte wegen des Mediums (ajate) folgendermaßen ausgelegt werden: "Aus sich selbst heraus legt er sich das helle Gewand an." (Kim 2010, 310).

137

c. Aufgrund von  $utsu^{\circ}$  (JM RM) und us  $ch\bar{u}^{\circ}$  (K) ist hier sicher als uc chukram zu lesen.

#### **8.14.8** ~ RV 1.95.8

| tveşam rūpam kŗņuta uttaram yat                 | (11) |
|-------------------------------------------------|------|
| sampyñcānaḥ sadanaṃ gobhir adbhiḥ               | (11) |
| kavir budhnam pari <sup>+</sup> marmṛjyate dhīḥ | (11) |
| sā devatātā samitir babhūva                     | (11) |

"Er legt sich eine furchterregende Gestalt an, die [sein] oberes [Gewand] ist, indem er [seinen] Sitz mit Kühen, mit Wassern vereinigt. Der Seher — [sein] dichterisches Denken — putzt die Unterlage ab. Dieses [dichterische Denken] ist [der Ort für] die Zusammenkunft mit der Gottheit geworden."

Ma unleserlich • tveṣaṃ] Ku JM RM V/126 Mā K, tvasaṃ Pa — rūpaṃ] K, r̄paṃ Or — kṛṇuta] Ku JM RM Mā K, kṛṇu{·}ta V/126, kṛṇute Pa — uttaraṃ yat <sup>+</sup>¹] uttaraṃ ' yat Ku RM V/126, uttaraṃ yat JM Mā Pa K — saṃpṛñcānaḥ] Or, saṃpṛṃcānas K — sadanaṃ] Or [[Bhatt. sadanaḥ Mā]] K — adbhiḥ || Ku JM V/126 Mā Pa K, adbhiḥ || RM — kavir] Or K [[Bhatt. kavi]] — budhnaṃ] Or, vradhvaṃ K — <sup>+</sup>marmṛjyate] marmiye Ku RM V/126 [Ma] Pa, marmaye JM, marmiye Mā, saṃjyate K — dhīḥ ' sā] Ku V/126 Mā, dhīḥ sā JM RM Pa, dhīsmā K — samitir] Ku V/126 Mā Pa, sami(+ti)r JM, sa{ma}mitir RM, savitur K — babhūva ||] Or, babhūva | K

#### RV 1.95.8

tveṣáṃ rūpáṃ kṛṇuta úttaraṃ yát sampṛñcānáḥ sádane góbhir adbhíḥ | kavír budhnám pári marmṛjyate dhíḥ sấ devátātā sámitir babhūva ||

"Er nimmt seine funkelnde Gestalt an, die sein oberes (Gewand) ist, wenn er an seinem Platz mit (Kuh)schmalz, mit Wasser in Berührung kommt. Der Seher (und) sein Denken umstreicht die Unterlage (des Agni). Er wurde beim Gottesdienst der Versammlungsort (der Götter)" (Geldner).

Bhatt. liest \*marmrjyate (c); Upadhyaya: marmrjyate.

Zu a vgl. RV 9.71.8a: tveṣáṃ rūpáṃ kṛṇute várṇo asya "Er legt sich eine furchterregende Gestalt an, [nämlich] seine Farbe."

- b. Die bessere Lesung bietet RV (sadane). Da aber zum Medium der Verbflexion parc + sám durchaus ein Akkusativ auftreten kann, ist sadanam so zu belassen (wird der Altar mit Milch und mit Wasser besprengt?).
- d. Die Form  $dev \acute{a}t\bar{a}t\bar{a}$  ist entweder als Instr.Sg. von  $dev \acute{a}t\bar{a}t$  oder als Lok.Sg. von  $dev \acute{a}t\bar{a}t$  zu bestimmen. Hier ist wegen  $s\acute{a}miti$  (mit Instr. zu  $^1ay + s\acute{a}m$  unzählige Male belegt) Instr.Sg. angenommen.

8.14.9 = RV 1.95.9

8.14 An Agni

| uru te jrayaḥ par <sub>i</sub> y eti budhnam | (11) |
|----------------------------------------------|------|
| virocamānaṃ mahiṣasya dhāma                  | (11) |
| viśvebhir agne svayaśobhir iddho             | (11) |
| adabdhebhiḥ pāyubhiḥ pāh¡y asmān             | (11) |

"Deine weite Erstreckung schließt sich um die Unterlage, die aufscheinende Stätte des Büffels. Du Agni, nimm uns mit allen zuverlässigen Beschützern in Schutz, die von selbst zu Ansehen kommen, wenn du angezündet bist!"

Ma unleserlich • uru] K, ur Ku RM V/126 Mā Pa, (+u)r JM — jrayaḥ] Or, jrayaḥ K — pary eti] Or, pateṣu K — budhnaṃ '] Ku RM V/126 Mā, budhnaṃ JM Pa, badhnaṃ K — mahiṣasya] Or, mahiṣasva K — dhāma |] Ku JM RM V/126 Pa K, dhāmaḥ | Mā — agne] Or, āgne K — svayaśobhir] Or, svayaśor K — iddho '] Ku RM V/126 Mā, iddho JM Pa K — adabdhebhiḥ] 'dabdhebhiḥ Ku RM V/126 Mā Pa, '{·}dabdebhiḥ JM, dadbhebhiḥ K — pāyubhiḥ] Ku RM V/126 Mā, pā{·}yubhiḥ JM, om. Pa, pāyubhiḥ K — pāhy] Or, pātv K — asmān ||] Ku V/126, asmān | JM RM Mā K, asmāna || Pa

#### RV 1.95.9

urú te jráyaḥ páry eti budhnáṃ virócamānam mahiṣásya dhấma | víśvebhir agne sváyaśobhir iddhó 'dabdhebhiḥ pāyúbhiḥ pāhy asmấn || "Dein weiter Lauf umkreist die Unterlage, den strahlenden Ursprungsort des Büffels. Agni, schütze uns entflammt mit allen deinen unbeirrten selbstherrlichen Schutzgeistern!" (Geldner).

Bhatt. liest *iddho- 'dabdhebhiḥ* (**cd**, *iddho-* wohl Druckfehler), vgl. Upadhyaya: *iddho'dabdhebhih*.

#### **8.14.10** = RV 1.95.10

| <sup>+</sup> dhanvan srotah kṛṇute gātum ūrmiṃ | (11) |
|------------------------------------------------|------|
| śukrair ūrmibhir abhi nakṣati kṣām             | (11) |
| viśvā sanāni jaṭhareṣu dhatte                  | (11) |
| antar navāsu carati prasūsu                    | (11) |

"In der Wüste verschafft er sich Strom [und] Welle als seine Bahn. Mit den hellglänzenden Wellen gelangt er auf die Erde hin. Er legt alle alten [Hölzer] in seine Bäuche. Er wandert zwischen den neuen, Triebe treibenden [Pflanzen]."

Ma unleserlich • †dhanvan] dhanvam Ku RM V/126 Mā Pa K, {`}dhanvam JM — srotaḥ] srotaḥ K, śrotaḥ Or — kṛṇute] Or, kṛṇate K — gātum] Or, gārtam K [[Bar. Bhatt. garbham]] — ūrmiṃ '] Ku RM Mā, ūrmiṃ JM Pa K, urmiṃ 'V/126 — śukrair ūrmibhir] K,

śukraiį̃rmibhir Ku V/126 Mā Pa K, śukraiį̃rmibhi{·}r JM, śukraiį̃rmibhir RM — kṣām |] kṣāṃ | Or K — viśvā] Ku RM V/126 Mā Pa K, <viśvā> JM — sanāni] Ku RM V/126 Mā Pa K, si(→sa)nāni JM — dhatte |] Ku RM V/126 Mā, dhatte JM Pa K — antar] 'ntar Or, tun K — prasūṣu ||] Ku JM V/126 Mā Pa, prasūṣu | RM, prasūṣu Z K

#### RV 1.95.10

dhánvan srótah kṛṇute gātúm ūrmíṃ śukráir ūrmíbhir abhí nakṣati kṣā́m | víśvā sánāni jaṭháreṣu dhatte 'ntár návāsu carati prasū́ṣu ||

"Ein Strom auf dürrem Land macht er sich Bahn, (treibt) seine Woge; mit lichten Wogen sucht er die Erde auf. Alles alte (Holz) steckt er in seine Bäuche und geht in die frischen Pflanzen ein" (Geldner).

Bhatt. liest dhanvam (a) ... dhatte- 'ntar (cd, dhatte- wohl Druckfehler), vgl. Upa-dhyaya: dhanvam ... dhatte 'ntar.

**a**. Zum Anusvāra für n vor  $s/\dot{s}$  s. z.B. 15.18.8ab: hiranyadam sv $\bar{a}$  für hiranyadam  $\dot{s}v\bar{a}$ .

**d**. Zu *prasú*- s. Scarlata 1999, 621f.

#### **8.14.11** ~ RV 1.95.11

| evā no agne samidhā vŗdhāno            | (11) |
|----------------------------------------|------|
| revat pāvaka śravasā vi bhāhi          | (11) |
| tan no mitro varuņo māmahantām         | (11) |
| aditih sindhuh pṛthivī uta dyauh    14 | (11) |

"Auf diese Weise [erstrahle], wenn du durch das Brennholz gestärkt wirst, du Agni! Du Lauterer, erstrahle durch Ruhm, damit wir zu Reichtum kommen! Das sollen uns Mitra, Varuṇa gewähren, [und auch] Aditi, Sindhu, Erde und Himmel."

Ma unleserlich • evā] Or, eva K — agne] Ku JM V/126 Mā Pa, 'gne RM, agre K — samidhā] Or, samidha K — vṛdhāno '] RM V/126 Mā, vṛdhāno ' Ku, vṛdhāno JM Pa, ghṛṇāno K — revat] Ku JM V/126 Mā Pa K, reva(→t yā)t RM — pāvaka] Or, pāvakaś K — śravasā] K, śavasā JM RM V/126 Mā Pa, {'}śavasā Ku — mitro] Or, mittro K — varuṇo] K, vaṛṇo Or — māmahantām '] Ku RM V/126 Mā, māmaha<a hantā > JM, māmahantām Pa K — aditiḥ] Ku RM V/126 Mā Pa, <··> JM, aditis K — sindhuḥ] Ku V/126 Mā Pa, <··> JM, sindhu RM, sindhuḥ K — pṛthivī uta] Ku RM V/126 Mā Pa K, <···> JM — dyauḥ] Ku RM V/126 Mā Pa K, dyau JM — || 14 || || || 14 || Ku JM, || r || 14 || a || RM, || 14 || r || V/126 Mā, om. Pa, Z 4 Z K

#### **RV** 1.95.11 (= RV 1.96.9)

evā no agne samidhā vṛdhānó revát pāvaka śrávase ví bhāhi | tán no mitró váruṇo māmahantām áditiḥ síndhuḥ pṛthivī utá dyáuḥ ||

"Nun strahle, am Brennholz erstarkend, o Agni, reiches (Gut) aus, uns zum Ruhme, du Lauterer! – Das sollen uns Mitra, Varuna gewähren, Aditi, Sindhu, Erde und Himmel!" (Geldner).

- cd. Diese beiden Padas sind im Veda sehr häufig anzutreffen.
- c. māmahantām eigentlich "sie sollen zum Geben bereit sein", s. Kim 2010, 215.

# 8.15 Verstoß gegenüber dem Brahmanen

Diese Kāṇḍikā wurde von Lubotsky 2007, 23-33 behandelt und übersetzt. Lubotsky auf S. 23 betont zuerst "The keyword of the hymn is kilbisa- 'offense, abuse'", und stellt die Frage: "and the question arises what kind of abuse is here meant." Es scheint, daß es sich hier um eine Verfehlung handelt, die daraus entsteht, daß sich einer in einem berauschenden Zustand befindet, der durch übermässigen Konsum von Surā und von Soma verursacht wurde (Strophe 3). Dieser ist so von Sinnen, daß er nicht aufstehen will, obwohl ein Brahmane Hilfe braucht (Strophe 3 und 8). Als Strafe für diesen Verstoß führen die Götter, die die Brahmanen beschützen (Strophe 7), das Gift (Vergiftung durch die Surā) in ihn ab (Strophe 3). Wenn dieser trotz der Bekanntgabe des Verstoßes immer noch nicht aufstehen will, setzt er das Gift in sich selbst ein. Oder setzen die Götter das Gift ein (Strophe 4). Einem Brahmanen, der dadurch Schaden genommen hat, helfen die Götter (Strophe 9), und wer einem solchen hilft, dem schmeckt der Somatrank (Strophe 12). Wer sich aber als ein Brahmane beim Verstoß richtig verhält, dem und dessen Nachkommenschaft wird ein langes und gesundes Leben verliehen (Strophen 10 und 11).

# 8.15.1 nur AVP

| yo jāmadagnya iha kauśiko ya    | (11) |
|---------------------------------|------|
|                                 | (9)  |
| ātreya uta kāśyapo yah          | (11) |
| bharadvājā gotamā ye vasisthās  | (11) |
| tebhyah pra brūma iha kilbiṣāṇi | (11) |

"Wer ein Nachkomme von Jamadagni hier [ist], wer ein Nachkomme von Kuśika [ist], wer ein Nachkomme von Atri und von Kaśyapa [ist], wer Nachkommen von Bharadvāja, von Gotama [und] Vasiṣṭha [sind], denen machen wir hier Verstöße bekannt."

Ma unleserlich • jāmadagnya] K, jāmadagniya JM RM V/126 Mā Pa, jāmadagniya(→·) Ku — kauśiko] Or, kauśika K — ya¹] Ku JM RM V/126 Mā, ya Pa, om. K — yaḥ |] Ku RM V/126 Mā Pa K, jaḥ | JM — bharadvājā] Ku RM V/126 Pa, bhara(+dvā)jā JM, bharadvājo Mā, bhāradvājā K — gotamā] Ku JM RM V/126, gotamo Mā, go{·}tamā Pa, gautamā K — ye] Or, yaṃ K — vasiṣṭhās¹] vasiṣṭhās K, vaśiṣṭhās¹ Ku JM RM V/126 Mā [Ma], va{ṣa}śiṣṭhās Pa — tebhyaḥ] Ku JM V/126 Mā Pa, tebhya RM, tebhyaḥ K — brūma] Or, vrūma K — kilbiṣāṇi ||] Or, kilviṣāṇi Z K

Bhatt. liest jāmadagn<u>ya</u> (a, Upadhyaya: jāmadagnya) mit dem Komm.: "ka kā. ... dra. 'ya' iti nāsti".

"Who is a descendant of Jamadagni here, who of Kuśika, who of Atri, and who is a descendant of Kaśyapa, the Bharadvājas, the Gotamas and the Vasiṣṭhas — to them we announce here the offenses" (Lubotsky 2007, 24).

Zu den Sieben Sehern s. Lubotsky ebd. Zu ergänzen ist AVŚ  $18.3.15-16 \sim \text{AVP}$  18.70.3-4, wo sie aufgelistet sind.

ab. Die Nachkommen von Jamadagni, Kuśika, Atri und Kaśyapa sind hier mit Vrddhi gebildet, während sie im RV durch ihre Pluralformen bezeichnet werden, s. dazu Miyakawa 2004, 152 und Kim 2010, 10. Bezeichnungen der Nachkommenschaft durch die Pluralform finden sich in Pāda c (bharadvājāḥ, gotamāh und vasisthāḥ, s. auch 8.15.2abc).

In **b** fehlen zwei Silben.

d = AVP 8.15.2d,6d. Zu kilbiṣa- "Verstoß, Verfehlung" verweist Lubotsky ebd. auf Griffiths 2009, 281 (zu 7.3.6b: \*kilbiṣakṛtasādhī yaḥ "he who accomplishes criminal deeds").

#### 8.15.2 nur AVP

| *agastayaḥ kaṇvāḥ kutsāḥ prasravaṇā               | (12) |
|---------------------------------------------------|------|
| virūpā gargā mudgalā <sup>+</sup> yaskāḥ śaunakāḥ | (13) |
| saṃkŗtayo brāhmaṇā ye na drugdhās                 | (11) |
| tebhyaḥ pra brūma iha kilbisāni                   | (11) |

"Wer Nachkommen von Agasti, von Kanva, von Kutsa, von Prasravana, von Virūpa, von Garga, von Mudgala, von Yaska, von Śaunaka [und] von Saṃkṛti [sind]; wer die nicht trügerischen Brahmanen [sind], denen machen wir hier Verstöße bekannt."

Ma unleserlich • \*agastayaḥ] agastyayaḥ Ku RM V/126 Mā, aga<stya > JM, a{va}gastyayaḥ Pa, agastyayaḥ K — kaṇvāḥ] Ku RM V/126 Pa, <··> JM, kaṇvā Mā, kāṇvaḥ K — kutsāḥ] Ku RM Mā Pa, <··> JM, kutsāh ' V/126, kutsā K — prasravaṇā '] Mā, praśravaṇā ' Ku RM, <··> vaṇā ' JM, praśravaṇā V/126 [Ma] Pa, pasravaṇā K — virūpā] viṣpā JM RM Mā Pa, viṣpā ' Ku V/126, viśvarūpāḥ K [[note: ⁰ḥ g⁰]] — mudgalā] Ku RM V/126 Mā Pa K, mudjalā JM — †yaskāḥ] jaskāḥ Or, ayaskāś K [[Bhatt. ayaskāḥ]] — śaunakāḥ |] śaunakās K, śūnakāḥ | Or — saṃkṛtayo] K, saṃhṛdayo Or — brāhmaṇā] vrāhmaṇā K, brāhmaṇe Ku RM V/126 Mā Pa, brahmaṇ{o}e JM — ye na] Ku JM Mā Pa K, je na ' RM, ya na V/126 — drugdhās '] dṛgdhās ' Ku JM V/126, dṛgdhās RM Mā Pa, dugdhās K — tebhyaḥ] Or, tadyāḥ K [[Bhatt. tadyaḥ; note: ⁰ḥ p⁰]] — brūma] Or [[Bhatt. bēma Mā]], vrūma K — kilbiṣāṇi || Ku JM V/126 Mā, kilbiṣāṇi | RM, kilmipāṇi || Pa, kilviṣāṇi | K [[Bhatt. kilviṣāṇi Z]]

Bhatt. liest agastyayah ... †yaskāḥ śūnakāḥ (ab) ... †drugdhās (c); Upadhyaya: agastayaḥ ... yaskāḥ śūnakāḥ | ... drugdhās ....

"The Agastis, the Kanvas, the Kutsas, the Prasravanas, the Virūpas, the Gargas, the Mudgalas, the Yaskas, the Saunakas, the Samkrtis — the Brahmins who are not deceitful, to them we announce here the offenses" (Lubotsky 2007, 25).

- a. \*agastayah (so Lubotsky ebd.: agastyayah ist durch Kontamination von agásti- und agástya- entstanden).
  - b. Zu ayaskāś K vgl. Barret: "Edgerton suggests yāskāś".
- c. Or-Mss. drgdhās ist eine Schreibvariante für drugdhās (vgl. dugdhās K). Ein ru zwischen Konsonanten ist häufig mit r geschrieben, vgl. z.B. dhrvāyā (Or) mit dhruvāyā (K) in AVP 7.16.9a und 7.17.9b.

d = 8.15.1d,6d.

# 8.15.3 nur AVP

(11)yo nottisthād brāhmane nādhamāne (11)\*mālvyena dṛpta uta dhairiyeṇa | (11)viśve devā upadrastāro asya (11)tasmin visam sam nayān kilbis<sub>ī</sub>yam ||

"Die Allgötter, die ihm, der bei einem in Not befindlichen Brahmanen nicht aufstehen will, [weil er] durch Unbesonnenheit und durch Besonnenheit verwirrt ist, aufmerksam mit Augen folgen, werden als Strafe gegen den Verstoß das Gift in ihn abführen."

Ma unleserlich • nottiṣṭhād] Ku RM V/126 Mā Pa, nottiṣṭā JM, notiṣṭhād K — brāhmaṇe] Ku RM V/126 Mā Pa, brāhma{no}ne JM, vrāhmano K [[Bhatt. brāhmano]] — nādhamāne '] Ku JM RM V/126 Mā, nādhamāne Pa K — \*mālvyena] māndyena Ku RM V/126 Mā, māndvena JM, māvyena Pa, nātyena K [[Bhatt. nānyena]] — drpta] Or, trpta K dhairyena |] Ku JM RM V/126 Mā, thairyena | Pa, dhairyena K — asya '] 'sya ' Ku JM RM V/126 Mā, 'sya Pa, tra K — tasmin] JM RM Pa K, tasmin Ku V/126 Mā — viṣaṃ] Or, iṣaṃ K — sam nayān] V/126, sam nayān Ku Mā, san nayāma JM, san nayān RM, sam nayāna Pa, sam nayām K — kilbişyam || kilbişyam || Ku V/126 Mā Pa, kilbişam || JM, kilbişyam | RM, kilvisyam | K

Bhatt. (= Upadhyaya) liest māndyena (b).

"Who will not rise, being confused by sloth and by presumption, when a Brahmin is in distress, the All-Gods, who witness this, will pour the poison of the offence into him" (Lubotsky 2007, 26 mit māndyena).

Zu **b** bemerkt Lubotsky ebd.: "māndya- is a Vedic hapax. dháirya- n., being derived from dhīra- 'wise, intelligent', usually has positive connotations ('intelligence, forethought'), but here this is evidently not the case." Das erst im klass. Sanskrit vorkommende Wort māndya- "Langsamkeit, Trägheit", das von manda- "langsam, träge" (YV) abgeleitet ist, steht hier mit drptah und mit dhairyena sinngemäß nicht

in Einklang. Es scheint, daß hier ein Schreibfehler für malvvena "durch Unbesonnenheit" vorliegt (Pa liest immerhin māvyena), denn mālvyena (von malvá- "unbesonnen" AVS 3x und AVP 9.17.6c) wird als Gegensatzbegriff zu dhairvena verwendet: MS 2.4.2: 39.14-40.3: ardhám vái prajápater ātmáno dháirvam ásīd. ardhám málvyam, yád dháiryam tát purástād ákuruta, yán málvyam tát paścát páryauhata, yád dhairyám, sómo vái sá, táto brāhmanám asrjata, tásmād brāhmanáh sárva evá bráhmābhí dhīro, ván mālvyam, súrā vái sā, táto rājanyàm asrjata, tásmāj jyāyāms ca kánīyāms ca snusā ca svásuras ca súrām pītvā vilálapata āsate, málvyam hí tát, pāpmá vái málvyam, tásmād brāhmanáh súrām ná pibet, pāpmánātmánam nét samsyjá íti, tád utáitád rāstríyāya brāhmanám brūyāt, tád yá evám vidvánt súrām píbati ná hainam drūnāti esá vái prajápater vīryàvatī tanūr, vīryàm prajāpatir vīryàm asmin dadhāti | "Die Hälfte des Leibes des Prajāpati war fürwahr Besonnenheit, [seine andere] Hälfte Unbesonnenheit. Was Besonnenheit [war], das stellte man voran. Was Unbesonnenheit [war], das legte man hinten ringsum. Was Besonnenheit [war], das [gilt] fürwahr [für] den Soma. Daraus hat man den Brahmanen geschaffen. Deshalb [ist] jeder Brahmane besonders um des Bráhman willen besonnen. Was Unbesonnenheit [war], das [gilt] fürwahr [für die] Surā. Daraus hat man den Rājanya geschaffen. Deshalb sitzen Ältere, Jüngere, Schwiegertochter und Schwiegervater sinnlos schwatzend, nachdem sie die Surā getrunken haben. So [ist] ja Unbesonnenheit. Unbesonnenheit [ist] fürwahr das Übel. Deshalb soll der Brahmane keine Surā trinken [in dem Gedanken:] damit ich mich selbst nicht mit dem Übel vereine. Doch könnte er dieses zum Brahman Gehörige einem Krieger mitteilen. Wer solches wissend die Surā trinkt, den schädigt das nicht. So [ist] fürwahr Prajāpatis Körper mit voller Manneskraft. Ihm verleiht Prajāpati Manneskraft [und nochmal] Manneskraft." (Zum Abschnitt tásmād brāhmanáh súrām ná pibet ... drūnāti | vgl. Hoffm.Aufs. II, 416f.) (~ KS 12.12: 174.14-21: ardham vai prajāpater dhairyam āsīd, ardham mālvyam, yad dhairyam āsīt tat purastād paryaharata, somo vāva sa, tato brāhmanam asrjata, tasmād brāhmanas sarvo brahmābhi dhīro, yan mālvyam āsīt, tat paścāt paryauhata, surā vāva sā, tato rājanyam asrjata, tasmāj jyāyāms ca kanīyāms ca snuṣā ca śvaśuraś ca surām pītvā saha lālapata āsate, pāpmā vai mālvyam, tasmād brāhmaņas surām na pibati, pāpmanā net samsrjā iti, tad etat ksatriyāya brāhmaṇam brūyān, nainam surā pītā hinasti ya evám vidvān surām pibati, prajāpater vā esā tanūr, vīrvam prajāpatir vīrvam evāsmin dadhāti ||). Somit ist klar geworden, daß es sich hier um eine Person handelt, die deshalb Verstand verloren hat, weil sie sowohl die Surā (mālvya-) als auch den Soma (dhairva-) [gemischt (?)] zu viel getrunken hat. Aber die Götter, die das beobachtet haben, führen das Gift (= die Surā, vgl. RV 1.191.10) als Strafe gegen den Verstoß (kilbişya-) in

8.15 Verstoß gegenüber dem Brahmanen

c. Zu upa-drastr- "aufmerksam mit Augen folgend" s. Kim 2005, 85f.

## 8.15.4 nur AVP

| yā ropayaḥ kilbiṣe brāhmaṇasya                        | (11)       |
|-------------------------------------------------------|------------|
| yāni caināmsi bahudhā duṣkṛtāni                       | $(12^{t})$ |
| *anuttisṭhan prokta ātmani <sup>†</sup> tan ni dhatte | (13)       |
| tathā tad devā uta veśayanti                          | (11)       |

"Welche reißenden Schmerzen beim Verstoß gegenüber einem Brahmanen [entstehen] und welche Freveltaten [und welche] Übeltaten vielerorts [entstehen] — er, der bei einer bekanntgegebenen [Verfehlung] nicht aufsteht, setzt das [Gift] in sich ein. Auf diese Weise setzen auch die Götter das [Gift] ein."

Ma unleserlich • ropayaḥ] Or, ropayaṃ K — kilbiṣe] Or, kilviṣe K — brāhmaṇasya ¹] Or, vrāhmaṇasyā K — yāni] Or, thāni K — caināṃsi] Ku JM RM V/126 Mā, caimaṃ(→nāṃ)si Pa, jīnāṃsi K — bahudhā] Ku JM RM Mā Pa K, bahu<·> V/126 — duṣkṛtāni |] Ku RM V/126 Pa K, duṣkṛtāni |{||} JM, dṛṣkṛtāni | Mā — \*anuttiṣṭhan] anutiṣṭhaṃ Ku JM V/126 Mā Pa, anu(+ti)ṣṭhaṃ RM, anutiṣṭhaṃ K — prokta ātmani] Or, proktātmānu K — †tan ni] taṃ ni Ku RM V/126 Mā Pa K, tiṃ ni JM — dhatte ¹] Ku JM V/126 Mā Pa, dhatte RM K — tathā] Ku JM RM V/126 Mā, {ya} tathā Pa, tasmai K — tad devā] Ku JM RM Mā Pa K, tadevā V/126 — veśayanti ||] Ku JM V/126 Mā Pa, veśayanti | RM K

Bhatt. liest  $vahudh\bar{a}$  (b) ... anutisthan ... tam ni (c); Upadhyaya: ...  $bahudh\bar{a}$  ... anutisthan (sic!) ...  $t\bar{a}n$  ni.

"Whatever pains are in an offense against a Brahmin and whatever transgressions, [whatever] manifold misdeeds, he who will not stand up [when (an offense) is announced] puts it into himself, and so the gods make it enter [him]" (Lubotsky 2007, 26).

a. "[entstehen]" analog zu 9.10.11c.

c hat 13 Silben bzw. 14  $(pr_aokta)$ . Aus diesem Grund vermutet Lubotsky ebd., daß "[prokta]" von der folgenden Strophe hierhin eingeführt wurde.

\*anuttisthan (so Jan Houben apud Lubotsky ebd.). In den Or-Mss. wird t häufig für tt geschrieben, s. z.B. 2.32.2a: madhumate für madhumat te.

\*tan ni (so bereits Barret). Der Anusvāra tritt sowohl in **Or** als auch in **K** öfters an der Stelle von n vor einem Nasal ein, s. z.B. 5.40.3d: rakṣaḥpiśācām nu- für rakṣaḥpiśācān nu-.

### 8.15.5 nur AVP

| nā <sub>a</sub> śnīyān na piben na *śayīta  | (11) |
|---------------------------------------------|------|
| na *nimsīta jāyāṃ no <sub>u</sub> ta putram | (11) |
| brahmakilbişe pr <sub>a</sub> okta          | (8)  |

ud eva tisthet sa rtasya panthā $h \mid \mid$  (11)

"Er soll nicht essen, soll nicht trinken, soll nicht liegen. Er soll nicht [seine] Ehefrau küssen, [seinen] Sohn auch nicht: Wenn ein Verstoß gegenüber einem Brahmanen bekannt gegeben worden ist, soll er eben aufstehen: das ist der Pfad der Wahrheit."

Ma unleserlich • nāśnīyān] Or, nāśnīyām K — piben] JM RM V/126 Mā Pa, pi(+be)n Ku, piveyam K — \*śayīta '] śaita K, śain ' Ku V/126 Mā, śain JM RM Pa — \*niṃsīta] niṃśita Or, niṃśaibhu(→tu) K — jāyām] JM RM Pa K, jāyān Ku V/126 Mā — putram |] putram | Or, putraṃ K — brahmakilbiṣe] JM RM V/126 Mā, brahmaki{·}lbiṣe Ku, brahmākilbiṣe Pa, vrahmakilviṣe K — prokta ' ud] JM RM V/126 Mā, prokta ud Ku Pa, proktaud K — eva] Ku JM RM Mā Pa K, e<·> V/126 — tiṣṭhet sa] Or, tiṣṭhesva K — ṛtasya] Or, ritasya K — panthāḥ ||] Ku V/126 Mā Pa, panthāḥ | JM RM, panthā K

Bhatt. liest piven na śayīta\* na \*niṃsīta (ab) ... vrahmakilbiṣe (c); Upadhyaya: piven na śayīta na niṃsīta ... brahmakilbiṣe.

"He should not eat, should not drink, should not be lying. He should not kiss the spouse, nor the son. When an offense against a Brahmin is announced, up should he rise. This is the path of the Rta" (Lubotsky 2007, 27).

Zu **ab** s. Bhattacharya 1997, xxxvi (übrigens: Bar. śayita, aber R-V. śayīta). Eine Schreibung ai für ayī findet sich noch in 1.37.3a: hiranyair für hiranyayīr.

b. \*niṃsīta: Es ist in K üblich, für einen Langvokal einen Diphthong (-mśai-) zu schreiben. Zur Bedeutung "küssen" für nims- s. Lubotsky ebd.

#### 8.15.6 nur AVP

| śatarcino mādhyamā ye maharṣayaḥ | (12)        |
|----------------------------------|-------------|
| kṣudrasūktānām uta yā prajeha    | $(11)^{-1}$ |
| rsīṇāṃ yāni janimāni vidmas      | (11)        |
| tebhyaḥ pra brūma iha kilbiṣāni  | (11)        |

"Wer Nachkommen der Satarcins, der großen Rsis [sind], die die mittleren [Teile des RV verfaßt] haben, und welche Nachkommenschaft derer hier [ist], die die kurzen Teile [des RV verfaßt] haben, [und] welche Geschlechter der Rsis wir kennen; denen machen wir hier Verstöße bekannt."

Ma unleserlich • śatarcino] K, śatarccino Or — mādhyamā] Or, sā(→mā)dhyamā K — maharṣayaḥ ¹] Ku RM V/126 Mā Pa, maharṣ{i}ayaḥ ¹ JM, maharṣayaḥ K [[note: ⁰ḥ k⁰]] — kṣudrasūktānām] Ku JM RM V/126 Pa K, kṣudrasū{·}ktānām Mā — yā] Ku V/126 Mā Pa K, {·}yā JM, jā RM — prajeha |] Ku JM RM V/126 Mā K, prajehā | Pa — ṛṣīṇāṃ] Ku JM RM Mā Pa K, ṛṣiṇāṃ V/126 — yāni janimāni] JM RM Mā Pa K, jāni [[line]] janimāni Ku,

jānimāni V/126 — vidmas '] Ku JM RM V/126 Mā, vidmas Pa K — tebhyaḥ pra] Or K [[note: 'ḥ p']] — brūma] Or, vrūma K — kilbiṣāṇi ||] Ku JM V/126 Pa, kilbiṣāṇi | RM, kilbiṣāṇi (+||) Mā, kilviṣāṇi Z K

"The [descendants of the] Satarcins, [the descendants of] the great rsis who have composed the middle parts, and those here who are the progeny of those whose hymns are short — whichever races of the rsis we know, to them we announce here the offenses" (Lubotsky 2007, 27f.).

**ab**. Zu mādhyama- "zum Mittelstück [der rgvedischen Sūktāni] gehörig" (PW: "die Rshi derjenigen Theile der RV.-Saṃhitā, welche die Mitte des Buches (Maṇḍala 2-7) bilden") und kṣudrasūkta- "dessen [rigvedische] Sūktāni kurz sind" s. Lubotsky ebd.

c. Zum präsentischen *vidmas* s. Kümmel 2000, 61 und Lubotsky 2007, 28. **d** = 8.15.1d,2d.

# 8.15.7 nur AVP

| sodaryāṇāṃ pañcadaśānāṃ śatānāṃ           | $(12^{\iota})$ |
|-------------------------------------------|----------------|
| trayastrimśad ud aśisyanta devāh          | (11)           |
| ekasmin viddhe sarve <sup>+</sup> arupyan | (10)           |
| tad brāhmane kilbisam anv avindan         | (11)           |

"Unter den fünfzehnhundert Geschwistern blieben dreiunddreißig Götter übrig. Wenn einer verletzt wurde, bekamen alle Leibesschmerzen. So fanden sie den Verstoß gegenüber einem Brahmanen auf."

Ma unleserlich • pañcadaśānāṃ] Ku RM V/126 Mā Pa K, pañca{·}daśānāṃ JM — śatānāṃ ˈ] Ku RM V/126 Mā, śatānāṃ JM K, śatanāṃ ˈPa — trayastriṃśad] Ku RM V/126 Mā Pa K [[Bar. trayastriṃśad]], trayastriśad JM — ud aśiṣyanta] Or, ut aśiṣyantu K — devāḥ |] Or, devāḥ K [[note: "h e"]] — viddhe] K, vidve Ku JM V/126 Mā [[Bhatt. vidye]] Pa, vidye RM [Ma] — "arupyan ˈ] (+)ṛpyaṃ ˈKu, ṛpyaṃ ˈRM, ṛ<>ṃ ˈV/126, ṛpyaṃ ˈMā, ˈṛpyaṃ Pa, rupyaṃ K — tad] Or, tvad K — brāhmaṇe] Or, vrāhmaṇa K [[Bhatt. brāhmaṇa]] — kilbiṣam] Ku JM RM Mā Pa, kilbi{·}ṣam V/126, kilviṣam K — avindan ||] Ku V/126 Mā Pa, avindan | JM RM, avindaṃ | K

Bhatt. liest 'rupyam (c); Upadhyaya: 'rupyan.

"From the fifteen hundred of the same kin, there were [only] thirty-three gods left. When one was wounded, all suffered racking pain. In that way they discovered the offense againt a Brahmin" (Lubotsky 2007, 28).

a. Zum Belegstand von *sodarya*- "aus demselben Bauch (= Mutterleib) stammend; Geschwister" (gr. ὁμο-γὰστριος, s. AiGr. II 1, 106) s. Griffiths 2009, 158.

Von sodarya- ist sodarya-tā- "Geschwistertum, Solidarität der Geschwister" (Stronhe 8) abgeleitet.

b. "Die übliche Zahl der Götter" (Geldner zu RV 1.45.2 Anm. 2) sind dreiunddreißig, dazu s. RV 1.45.2; AVP 3.37.6a; AVS 12.3.16c; AVP 10.7.10a = AVS 19.27.10a.

c hat eine Silbe weniger.

viddhe (nach K): Die Ligatur ddha ist in den Or-Mss. mit dva oder mit dya leicht verwechselbar.

d. Lubotsky ebd. hält zu Recht den Lokativ *brāhmaņe* für ein Attribut zu *kilbiṣam* (also "offense against smbd.") und verweist auf AVŚ 5.19.5cd: *kṣīráṃ yád asyāḥ pīyáte tád pitṣṣu kilbiṣam* "when her milk is being drunk, this is really an offense against the Fathers." Das gewöhnliche Attribut wäre ein Genetiv, wie es bei *brāhmaṇasya kilbiṣe* in der unmittelbar folgenden Strophe (8c) der Fall ist.

#### 8.15.8 nur AVP

| tasmai sa druhyād ya idaṃ n <sub>a</sub> āyad | (11) |
|-----------------------------------------------|------|
| yo nottiṣṭhād yo na vadātā asmin              | (11) |
| brāhmaṇasya kilbiṣe nāthitasya                | (11) |
| sodaryatām ichato brāhmaņeṣu                  | (11) |

"Wer hierher nicht kommen, wer nicht aufstehen, wer sich über diesen Verstoß gegenüber einem in Not geratenen, unter den Brahmanen eine solidarische Unterstützung suchenden Brahmanen nicht besprechen will, der wird diesem [Brahmanen] Schaden zufügen."

Ma unleserlich • sa druhyād] sa drhyād Or, tad druhyād K — ya idam] Ku JM V/126 Mā Pa, ya idan RM, dīdam K — nāyad '] Ku JM RM V/126, nāyad Mā Pa K — nottiṣṭhād] Or, notiṣṭhād K — na] Or, no K — vadātā asmin |] Ku V/126 Mā Pa, vadātā 'ss'> JM, vadātā 'smin || RM, jātāsmin | K — brāhmaṇasya] Ku RM V/126 Mā Pa, <>hmaṇasya JM, vrāhmaṇasya K — kilbiṣe] Ku RM V/126 Mā Pa, kilbi {ṣa}ṣe JM, kilviṣaṃ K — nāthitasya '] Ku JM RM V/126 Mā, nāthi {·}tasya Pa, nāthitasya K — sodaryatām] Ku RM Mā Pa K, sodary{ā}atām JM, sodaryatān V/126 — ichato] Ku JM RM V/126 Mā, icha {·}to Pa, iśchato K — brāhmaṇesu || Ku JM V/126 Mā Pa, brāhmanesu | RM, vrāhmanesu | K

Bhatt. liest *icchato*<sup>+</sup> (**d**); Upadhyaya: *icchato*.

"To him (to the oppressed Brahmin) he will be deceitful, who will not come here, who will not rise, will not come to an agreement about this, about the offense against an oppressed Brahmin who is seeking solidarity among the Brahmins" (Lubotsky 2007, 29).

(11)

**a**. Zu *idam* mit der Bedeutung "hier(her)" (seit dem 10. Buch des RV) s. z.B. AVŚ 3.4.5d: *sá tvāyám ahvat sá upedám éhi* "dieser hier hat dich gerufen, als solcher sollst du hierher kommen" ~ AVP 3.1.5d (*sa tvāyam ahvat sa ihedam ehi*).

b. "b. The cadence is wrong" (Lubotsky ebd.).

#### 8.15.9 nur AVP

| *uttisthatā brāhmaṇāḥ saṃ vadadhvaṃ | (11) |
|-------------------------------------|------|
| jītam yācāmi punar aitu sarvam      | (11) |
| indrā <sub>a</sub> gnī viśve devās  | (8)  |
| te me jītam punar ā vartayantu      | (11) |

"Ihr Brahmanen, laßt euch mit einem unterreden, der aufsteht! Ich bitte [euch] darum, daß der [Brahmane], der Schaden genommen hat, geheilt wird. Er soll [geheilt] zurückkommen. Indra und Agni, die Allgötter; sie sollen den [Brahmanen], der Schaden genommen hat, zu mir zurückkehren lassen."

Ma unleserlich • \*uttiṣṭhatā] uttiṣṭhad Or K — brāhmaṇāh] Or, vrāhmaṇās K — saṃ] JM RM V/126 Mā Pa K, sam Ku — vadadhvaṃ ¹] Ku RM V/126 Mā, vadadhvaṃ JM Pa, vidadhvaṃ K — yācāmi] Ku JM RM, yācāma V/126 Mā Pa, [yācāmi(→ma) Ma,] yācami K — sarvaṃ | Or, sarvaṃ K [[note: °ṃ i°]] — indrāgnī] Ku Mā K, indrāgni JM RM, indrā{gni}gnī V/126 Pa — devās ¹] Ku JM RM V/126 Mā, devās Pa K — jītaṃ] RM V/126 Mā Pa, jī{·}taṃ Ku, <··> JM, jitaṃ K — vartayantu || varttayantu || Ku V/126 Mā Pa, <····> JM, varttayantu | RM, vardhayantu Z K

Bhatt. liest uttisthad (a) ... yācāma (b); Upadhyaya: uttisthad ... yācāmi.

- "O Brahmins, rise, come to an agreement: 'I ask for [returning] what has been scathed. Let it come back whole again. Let Indra and Agni, the All-Gods bring back to me again what has been scathed'" (Lubotsky 2007, 29).
- **a**. Lubotsky ebd. emendiert *ut* \**tisthata*. Es ist jedoch nicht einleuchtend, wieso die hier angesprochenen Brahmanen aufstehen sollen (s. 8.15.8cd). Eine Alternativlösung bietet \**uttisthatā*. Ein Instrumental ist hinsichtlich von *sam vadadhvam* syntaktisch zu erwarten, wofür es mehrere Beispiele gibt, s. z.B. AVP 16.21.6b (= AVŚ 11.4.6b): *prāṇena sam avādiran* "sie haben sich mit dem Atemzug unterredet".
- b. "the meaning of jīta- (both 'what is scathed' and 'who is scathed')" (Lubotsky ebd).

#### 8.15.10 nur AVP

| sa dīrgham āyuş kŗņute  | (8) |
|-------------------------|-----|
| sa prajāyai cikitsati   | (8) |
| vo brāhmanasya brāhmaņo | (8) |

 $h\bar{u}to$  \*annāttu kilbiṣe || (8)

"Wer als ein Brahmane beim Verstoß gegenüber einem Brahmanen die Speisen essen muß — er wurde gerufen[, um dies zu tun] —, der erfüllt seine Lebenszeit, der trifft Vorsoge für [seine] Nachkommschaft."

Ma unleserlich • āyuṣ] Ku V/126 Mā Pa K [[note: °ṣ k°], āyus JM, āyu RM — kṛnute '] Ku RM V/126, kṛnute JM Pa, kṛ(+ṇu)te ' Mā, kṛṇoti K — sa] Or, su K — prajāyai] Ku JM V/126 Mā Pa, prajāye RM K — cikitsati |] Ku JM RM V/126 Mā Pa, [cikich(→ts)ati Ma,] jigiśchati | K — brāhmaṇasya] Ku JM V/126 Mā Pa, brāhmaṇa{·}sya RM, vrāhmaṇasya K — brāhmaṇo '] Ku RM V/126 Mā Pa, brāhmaṇo JM, vrāhmaṇo K — hūto] Or, huto K — \*annāttu] anveti Ku RM Pa, anyeti JM V/126 Mā, nnratu K [[Bar. Bhatt. nnatu]] — kilbise ||] Ku JM V/126 Pa, kilbiṣe | RM Mā, kilviṣe | K

Bhatt. (= Upadhyaya) liest anveti (d).

8.15 Verstoß gegenüber dem Brahmanen

"He makes his own life long, he takes care for his progeny, who, being a Brahmin, speaks (?) at the offense against a Brahmin, when called upon [to do so]" (Lubotsky 2007, 30 mit †anveti†).

c = AVP 8.15.11c (mit Akzent).

d. \*annāttu ist unsicher ( ${}^{\dagger}n_uv$  eti?, s. 5.13.8c: ny etu für nv eta). Lubotsky ebd. liest  ${}^{\dagger}anveti{}^{\dagger}$  und kommentiert: "anveti or anvetu ..., but the verb is always transitive and does not suit the context. I would propose to emend the text to \*vadati ...". Er verweist dabei auf AVP 9.24.6d (\*attīn anv eti kilbiṣam) und 20.23.9d (yuṣmān anv etu kilbiṣam). Diese beiden Stellen haben jedoch eine andere syntaktische Struktur: kilbiṣam ist ein Nominativ, und \*attīn und yuṣmān sind Akkusative. Das bedeutet, daß Pāda d der Strophe 10 eine doppelte Emendation (hūto und kilbiṣe) benötigen würde. Lautlich kommt eine Emendation \*vadati, die Lubotsky favorisiert, kaum in Frage. Im Vergleich zu Strophe 13b ( ${}^{\dagger}annam$  ichann "nach der Speise suchend"), wo die Tätigkeit mit der Speise negativ bewertet wird, wird sie hier dagegen positiv dargestellt, weil ein Brahmane diese ausübt, und zwar aufgrund dessen, daß er dazu gerufen wurde.

#### 8.15.11 nur AVP

| nāsya prajāṃ śarvo hanti   | (8) |
|----------------------------|-----|
| na rudro hanti nāśaniḥ     | (8) |
| yó brāhmaṇásya brāhmaṇáḥ   | (8) |
| satyám vádati kílbise    . | (8) |

"Wer als ein Brahmane beim Verstoß gegenüber einem Brahmanen die Wahrheit sagt, dessen Nachkommenschaft erschlägt weder Śarva, noch erschlägt [sie] Rudra, auch nicht [dessen] Donnerkeil."

Ma unleserlich • hanti ¹] Ku JM V/126 Mā Pa, hanti RM K — rudro] K, rdro Or — nāśaniḥ || JM RM V/126 Mā Pa, nāśaniḥ || Ku, nāśani Z K — yó] K, yo Or — brāhmaṇáṣya] brāhmaṇaṣya Ku RM V/126 Pa, brā</br>
| brāhma(+ṇa)ṣya Ma,] vrahmaṇáṣya K [[Bar. vrahmanáṣya]] — brāhmaṇáḥ ¹ brāhmaṇaḥ ¹ Ku RM V/126 Mā, brāhmaṇa JM, brā{hmā}hmaṇaḥ ¹ Pa, vrāhmaṇas K — satyáṃ satyáṃ(→tyé) K [[Bar. satyáṃ; Bhatt. satyaṃ]], satye Ku RM V/126 Mā, {t syānn asīt sann avāyati} (+satye JM [[note: ab hier bis 8.15.13b mit (+)]], satyā(→tye) Pa — vádati] vadati Or K — kilbiṣe || Ku V/126 Pa, kilbiṣaṃ || JM, kilbiṣe | RM, kiṣe || Mā, kilviṣe | K

Bhatt. (ohne Akzent in K) liest satye (d); Upadhyaya: satyam.

"Neither does Śarva slay, nor does Rudra slay, nor [does] the thunderbolt [slay] the progeny of him, who, being a Brahmin, speaks the truth about the offense against a Brahmin" (Lubotsky 2007, 30f.).

Zu a verweist Lubotsky ebd. auf AVP 20.61.8ab: na tatra bhavo hanti na śarva isum asyati "There Bhava does not slay, nor does Śarva shoot an arrow ...".

cd. Lubotsky ebd.: *yó brāhmaṇásya brāhmaṇáh satyám vádati kilbiṣe* ||. Die **K**-Handschrift weist auf zwei Fehler der Akzentuierung, die Lubotsky korrigiert hat.

Lubotsky setzt wie auch Upadhyaya satyam an (wohl nach K). Der Akkusativ ist wegen der häufig belegten Fügung satyám + vad (z.B. in RV 9.113.4b, AVP 10.4.10c) erforderlich.

c = 8.15.10c (ohne Akzent).

d. In AVP 20.49.8c ist gesagt, daß der Donnerkeil (aśáni-) dem Rudra gehört.

#### 8.15.12 nur AVP

| tám somapītho jusate               | (8) |
|------------------------------------|-----|
| nṛcakṣā grāvabhiḥ saha             | (8) |
| yo brāhmaṇasyāstāṃ hṛdaḥ           | (8) |
| sūrya <sup>i</sup> vāpālupat tamaḥ | (8) |

"Wer aus dem Herz des Brahmanen den geschossenen [Pfeil] entfernt hat wie die Sonne die Dunkelheit, den läßt sich der Somatrank schmecken, dessen Blick auf die Männer gerichtet ist, gemeinsam mit dem Preßstein."

Ma unleserlich • táṃ] taṃ Or, tvám K — somapītho] K, somapitho Or — juṣate '] Ku RM V/126 Mā Pa, juṣate JM, juguthe K — nṛcakṣā] Or, nṛcakṣād K — grāvabhiḥ] JM RM Pa, grāmabhiḥ Ku, grāvabhi V/126, śrāvabhi Mā, grāvabhis K — saha |] Ku V/126 Mā Pa, saḥ | JM, saḥ || RM, saha K — brāhmaṇasyāstāṃ] Ku RM V/126 Mā Pa, brāhmaṇa{·}syāstāṃ JM, vrā[[line]]vrāhmaṇasyāstāṃ K — hṛdaḥ '] RM V/126 Mā Pa, hṛdaḥ Ku JM, hṛdas K — sūrya ivāpālupat] sūrya ivāpālapat Ku JM RM Mā Pa, sūrya

<:>vāpālapat V/126, sūryaivāpālupat K — tamaḥ ||] Ku V/126 Mā Pa, tamaḥ | JM RM, tamaḥ K [[note: 'ḥ y']]

Bhatt. liest brāhmaņasyāstām (c); Upadhyaya: brāhmaņasyāstām.

"The drink of Soma, looking after men, together with the pressing-stones is pleased about him, who has removed a shot [arrow] from the Brahmin's heart as Sūrya [removes] the darkness" (Lubotsky 2007, 31).

c. Bhattacharyas Unterstreichung (*brāhmaṇaṣyāstām*) beruht wohl darauf, daß er mit einer Verbalform (entweder von ās "sitzen" oder von ¹as "sein") gerechnet hat. Diese paßt allerdings nicht in den Kontext. Lubotsky ebd. übersetzt *astām* ohne Kommentar "a shot [arrow]", was das Richtige trifft. Hier liegt also eine im AV geläufige Stilfigur *astā*- [*iṣu*-] "der geschossene [Pfeil]" vor (AVP 1.20.2b; 1.37.1c; 7.8.7b; 17.48[K: 34].8d = AVŚ 12.2.47d).

**d**. Zu *lop* + *ápa* s. Zehnder 1999, 182 und Lubotsky 2005, 74f.

#### 8.15.13 nur AVP

| ya utthāya kilbişe brāhmaṇasya-                              | (11) |
|--------------------------------------------------------------|------|
| - <sup>+</sup> <sub>a</sub> nnam <sup>+</sup> ichann avāyati | (8)  |
| ubhe enaṃ dyāvāpŗthivī saṃ tapatām                           | (13) |
| athaity agatasya panthām    15    anuvāka 3                  | (8)  |

"Wer beim Verstoß gegenüber einem Brahmanen [zwar] aufgestanden [dennoch] weggehen will, weil er nach der Speise sucht, den sollt ihr beide, Himmel und Erde versengen. Dann soll er den Weg des noch kommenden [Todes] gehen."

utthāya] Ku JM RM V/126 Pa K, uthāya Mā,  $\cdots$  Ma — kilbiṣe] Ku JM RM Pa, kilbiṣe 'V/126 Mā,  $\cdots$  Ma, kilviṣe K — brāhmaṇasyā nnasītsann Ku, brāhmaṇasyānnasītschann JM Pa, brāhmaṇasyānnasītsann RM, brāhmaṇasyānnasītsann V/126 Mā,  $\cdots$  cchann Ma, vrāhmaṇasyāṇnam aiśchann K — avāyati |] Ku RM V/126 Mā Ma Pa, avāyati |) JM [[note: s. 8.15.11d]], avāyate | K [[Bar. Bhatt. avayāte]] — ubhe enaṃ] Ku JM RM Ma Pa, ubhe ekaṃ V/126 Mā, utainaṃ K — saṃ tapatām '] Ku V/126 Ma Pa, san tapatām JM, san tapatām 'RM, saṃ tapa'tām Mā, san tapatām K — agatasya] Or, aktasya K — panthām] panthām Or K — || 15 || anuvāka 3 ||] || r 13 || r 13 || r 13 || r 14 || r 15 || r 17 || r 18 || r 17 || r 18 || r 18 || r 19 || r 19 || r 10 || r 11 || r 12 || r 13 || r 13 || r 15 || r 16 || r 17 || r 18 || r 18 || r 19 || r 19 || r 10 || r

Bhatt. liest brāhmanasyānnasīcchann (ab); Upadhyaya: brāhmanasyānnasīcchann.

"Who would rise at the offense against a Brahmin and go away, looking for food, let both Heaven and Earth scorch him, and let him go [along] the path of what is not gone (= Death)" (Lubotsky 2007, 32 mit -annam +ichann).

b.  ${}^{+}annam {}^{+}ichann$ . Zur Verschreibung des Akṣara sa für ma in den Or-Mss. s. z.B. 5.6.8d:  $as\overline{\imath}va$  für  $am\overline{\imath}va$  oder 16.102.9b: annasadad vahu für annam adad bahu. In **K** tritt eine solche Verschreibung massenweise auf. Für das lange  $\overline{\imath}$  in  $\overline{\imath}(c)chann$  bzw.  $\overline{\imath}tsann$  in Or ist wohl eine metrische Schreibung (**K**: ai- für  $\overline{\imath}$ -) verantwortlich.

d. Zu agatasya panthā- s. Lubotksy ebd.

# 8.16 Mit der Pflanze Cukākaņī gegen die Parasiten

Die Strophen 1-3 zeigen inhaltlich sehr ähnliche Züge wie AVŚ 6.25.1-3. KauśS 30.14 zu AVŚ 6.25.1 (vgl. AVP 8.16.3) erklärt: "pañca ca yā' iti pañca pañcāśataṃ paraśuparṇān kāṣṭhair ādīpayati. Nach dem Kommentator des KauśS soll es sich hier um eine Heilung von Hautkrankheiten (gaṇḍamālāḥ) handeln. Es ist aber gut möglich, daß diese Krankheiten durch putthajñī- (Strophen 1 bis 4) oder putthagī- (Strophen 7 bis 11) verursacht wurden. Die beiden, nicht identifizierbaren Parasiten namens putthajñī- und putthagī- sind wahrscheinlich blutsaugende Würmer oder Insekten. In den Strophen 5, 6 und 8 ist von einer Pflanze namens Cukākaṇī die Rede, die in AVP 5.3 als Wurmvernichter dient.

# 8.16.1 $\mathbf{a} \sim \text{AV} \pm 6.25.3 \mathbf{a} \cdot \mathbf{bd}$ : nur AVP $\cdot \mathbf{c} = \text{AV} \pm 6.25.1 \mathbf{a} - 3 \mathbf{a}$

| nava ca yā navatiś ca-                | (8) |
|---------------------------------------|-----|
| - <sub>ā</sub> rūḍhā vakṣaṇā anu      | (8) |
| itas tāḥ sarvā naśyantu               | (8) |
| nuttāḥ *putthaj $\tilde{n}_i$ yo mayā | (8) |

"Sowohl Neun als auch Neunzig, die auf den Unterleibern entlang aufgestiegen sind; all diese Putthajñīs sollen von hier verschwinden, von mir [fort]gestoßen."

nava] Ku JM RM Mā Ma Pa K, uva V/126 — navatiś ] Ku RM V/126 Mā Pa, navatiś JM Ma K — cāˈrūḍhā] cāṣ̄ṛhā Ku V/126 Ma Pa, cāṣṛhā JM Mā, cāṣḍhā RM, carūḍhā K — vakṣaṇā anu | vakṣṇā anu | Ku JM RM V/126 Mā Ma, vaṇṇā anu | Pa, vakṣaṇānu | K — itas] JM V/126 Mā Ma Pa, ita{ścā}s Ku, ita{·}s RM, yadas K — tāḥ] Ku JM V/126 Mā Ma Pa, tā(+ḥ) RM, tas K — naśyantu ] Ku V/126 Mā Pa, naśyantu JM RM Ma, niśyamtya K — nuttāḥ] Ku JM RM Ma Pa, nuttā V/126 Mā, nuttāḥ K — \*putthajñyo] putthajño Ku RM Ma Pa, pṛthajño JM Mā, pṛ{·}(→ttha)jño V/126, pratthajño K — mayā ||] Ku JM V/126 Mā Ma Pa, mayā | RM, mayaḥ K [[note: ºḥ s°]]

Bhatt. liest putthajño (d); Upadhyaya: putthajño.

ac = AVŚ 6.25.3ac, AVŚ 6.25.3: náva ca yấ navatis ca saṃyánti skándhyā abhí | itás tấḥ sárvā nasyantu vākấ apacítām iva || "Both the nine and the ninety that gather against those of the shoulders — let them all disappear from here, like the noises (?  $v\bar{a}k\acute{a}$ ) of the apacíts" (Whitney).

a. Gemäß AVŚ 6.25.3a ist nava ca yā navatiś ca- zu lesen, vgl. auch AVP 8.5.9a (nava ca me navatiś ca-)  $\sim$  AVŚ 5.15.9a (náva ca me navatiś ca me).

b = AVP 8.16.3b.

c = AVP 8.16.2c-3c; AVS 6.25.1a-3a.

**d** = AVP 8.16.2d-3d. Zu *nutta- ... mayā* "von mir ... fortgestoßen" s. AVP 9.13.9d: *vācā nuttaḥ*, dessen Parallele (AVŚ 5.30.9d) *vācā sāḍháḥ* "durch [meine] Stimme überwältigt" hat.

\*putthajñiyo: So zu emendieren aufgrund der Siebensilbigkeit und wegen putthajñīm (8.16.4d). Das Vorderglied ist als puttha- zu bestimmen, obwohl JM Mā und V126 pṛttha- lesen (einmal Pa: prattha- in 3d). Diesen drei Handschriften liegt wohl ein gemeinsamer Schreibfehler zugrunde, weil die Diakritika u und r nur einen geringen Unterschied aufweisen. Man findet auch eine Or-Fehlschreibung pu für pr in 11.2.9d und 11.3.10b (pustyāmayam für prstyāmayam). Für Or pu in puttha- wird in K in der Regel pra bzw. pu geschrieben. Das ist auch der Fall für den Vokativ putthagi (Strophen 7, 8 und 11), dessen etymologischer Zusammenhang mit putthajñī- nicht zu bezweifeln ist. Bei putthagi schreiben nämlich alle Or-Mss. einheitlich pu- (nur einmal pr- in Mā), während K dafür entweder pu- oder pra- schreibt. Falls hier \*prttha- vorläge, so hätten die Or-Mss. entweder prttha-(vgl. z.B. AVP 14.1.10a und 20.6.5a: Or prC vs. K praC) oder prattha- (wie bei Or K pradāku- für prdāku-) geschrieben. Was die Etymologie anbetrifft, so könnte man puttha- auf \*pruttha- zurückführen: \*pru-ttha- mit der mittelindischen Lautung -ttha- für -stha- "befindlich" (AiGr. II 2, 695f., aber: "Auf ttha- endigen einige Pflanzennamen"). Somit würde \*pruttha- "im Sprung befindlich" bedeuten (vgl. VS upari-prút- "darauf springend" und 8.6.11cd: tatropapraskadya ... putthagi "wenn du dorthin losgesprungen bist, ... du Putthagī!"). Diese Etymologie stößt jedoch auf eine Schwierigkeit bei der Erklärung des Kompositionshinterglieds: ein Wurzelnomen °gī- und dessen Femininum °jñī-. Der Velar statt eines Palatals in °gī- ist unerklärlich, wenn man das Wort mit gaya- "Dasein, Vermögen, Besitz" und mit gav<sup>i</sup> "leben" in Verbindung bringt.

# 8.16.2 $\mathbf{a} = AV \pm 6.25.2 \mathbf{a}$

"Sowohl Sieben als auch Siebzig[, die auf den Unterleibern entlang aufgestigen sind; all diese Putthajñīs sollen von hier verschwinden, von mir fortgestoßen.]"

ca] Or, ja K — yāḥ] Ku JM RM Ma Pa, yā V/126 Mā, yas K — saptatiś ca ' °°° ||] saptatiś ca || V/126 Ma Pa, saptatica || (kā) JM, saptatiś ca | Ku RM, saptatiśa || Mā, saptatiś cārūḍhā vakṣaṇānu | yadas tas sarvā ṇiśyaṃtyā nuttāḥ pratthajño mayaḥ K

Bhatt. liest putthajño (d mit vollständigem Text); Upadhyaya: putthajño.

 $\mathbf{a} = \mathrm{AV} \dot{\mathbf{S}} \ 6.25.2 \mathbf{a}$ . AV $\dot{\mathbf{S}} \ 6.25.2$  lautet: sápta ca yấh saptatís ca saṃyánti gráivyā abhí | itás tấh sárvā nasyantu vākā apacítām iva || "Both the seven and the seventy

that gather against those of the neck — let them all etc. etc." (Whitney). Mit a ist noch AVP 8.5.7a (sapta ca me saptatiś ca-) ~ AVŚ 5.15.7a (saptá ca me saptatiś ca me) zu vergleichen.

# 8.16.3 ac = $AVS 6.25.1ac \cdot bd$ : nur AVP

"Sowohl Fünf als auch Fünfzig, die auf den Unterleibern entlang aufgestiegen sind; all diese Putthajñīs sollen von hier verschwinden, von mir [fort]gestoßen."

pañca] JM RM V/126 Mā Pa K, paṃca Ku, pañca Ma — ca yāḥ] Or, ja(→nyā) yā K — pañcāśac] JM Mā Pa, paṃcāśac ' Ku, pañcāśac ' RM V/126, pañcāśac Ma, pañcaśaś K — caˈrūḍhā] cārūḍhā K, cāṣḍhā Ku, cāṣṛhā RM V/126 Ma Pa, cāṣṛhā JM Mā — vakṣaṇā anu | vakṣṇā anu | Or, vakṣaṇānu | K — itas tāḥ] Or, yadas tās K — sarvā] Or, sarva K — naśyantu '] Ku V/126, naśyantu JM RM Mā Ma Pa, naśyantya K — nuttāḥ] Ku JM RM V/126 Ma Pa, nuttā Mā, nuttāḥ K — \*putthajñyo] putthajño Ku RM V/126 Ma, pṛthkajño JM, pṛtthajño Mā, pratthajño Pa K — mayā ||] Ku JM V/126 Mā Ma Pa, mayā | RM, mayaḥ K [[note: 'ḥ ū']]

Bhatt. liest putthajño (d); Upadhyaya: putthajño.

ac = AVŚ 6.25.1ac. Die Stelle lautet:  $p\'a\~nca ca y\'a\'h pa\~ncās\'ac ca saṃy\'anti m\'anyā abh\'a | it\'as t\'aĥ sárvā nasyantu vākā apacitām iva || "Both the five and the fifty that gather against those of the nape — let them all disappear from here, like the noises <math>(? v\bar{a}k\acutea)$  of the apacitis" (Whitney).

Zu  $\mathbf{a}$  vgl. AVP 8.5.5a (pañca ca me pañcāśac ca-) ~ AVŚ 5.15.5a (páñca ca me pañcāśac ca me).

bcd = AVP 8.16.1bcd

### 8.16.4 $\mathbf{a} = \text{RV } 10.163.4 \text{a usw.} \bullet \text{bcd: nur AVP}$

| ūrubhyāṃ te aṣṭhīvadbhyāṃ | (8) |
|---------------------------|-----|
| pārṣṇibhyām bhaṃsasaḥ     | ( ) |
| striyā jāra iva           | ( ) |
| putthajñīṃ pra mṛṇīmasi   | (8) |

"Von deinen Oberschenkeln, von [deinen] Kniescheiben, von [deinen] Fersen [und] von [deinem] Hintern schicken wir durch Zermalmen die Putthajñī fort, wie vom Weib [ihr] Liebhaber [es tut (?)]."

ūrubhyāṃ] K, ūrbhyāṃn Ku, ūrbhyān JM RM Ma, urbhyān V/126 Mā [[Bḥatt. urubhyāṃ]] Pa — te] Or, dve K — aṣṭhīvadbhyāṃ ¹] 'ṣṭhīvadbhyāṃ ¹ Ku Pa, 'ṣṭhīvabhyāṃ JM, 'ṣṭhīvabhyāṃ 'RM V/126 Mā, 'ṣṭhīvadbhyāṃ Ma, ṣṭhīvadbhyāṃ K — pārṣṇibhyāṃ] Ku JM RM Ma Pa, pārṣibhyāṃ V/126 Mā, parṣṇibhyāṃ K — bhaṃsasaḥ [] Or, bhaṃsamaḥ K [[Bar. bhasamaḥ]] [[note: °ḥ st°]] — striyā] Ku JM RM V/126 Mā Ma K, strayā Pa — jāra iva ¹] RM V/126, jāra {·}iva ¹ Ku, jāra iva JM Mā, yāra iva Ma Pa, jāraiva K — putthajñīṃ] Ku RM V/126 Ma Pa, pṛttha{·}jñī JM, pṛtthajñīṃ Mā, putthagīna K — mṛnīmasi ||] JM RM V/126 Mā Ma Pa, <ṇī>masi || Ku, mṛnīmasi | K

Bhatt. liest <u>putthajñīm</u> (d); Upadhyaya: <u>ūrūbhyām</u> (a) ... putthajñīm.

 $\mathbf{a} = \text{RV } 10.163.4$ a; AVŚ 2.33.5a; 20.96.20a; AVP 4.7.6a; 9.3.13a usw.

In **b** fehlen zwei Silben. Da weder im RV noch im AV ein Ablativ zu mar<sup>i</sup> + prá bezeugt ist, empfiehlt sich aufgrund von 9.3.12ab (pṛṣṭibhyas te pārśvābhyāṃ śroṇibhyāṃ pari bhaṃsasaḥ | [kilāsaṃ nāśayāmi te], ähnlich AVP 16.75.11 ~ AVŚ 9.8.21), pari zu ergänzen.

In c fehlen ebenfalls zwei Silben (ein Wort im Akkusativ?), wodurch der Sinn des Pāda nicht mehr erfaßbar ist.

#### 8.16.5 nur AVP

| anusyptām gahaneșu         | (8) |
|----------------------------|-----|
| dhrūkṣṇāṃ pāpīṃ śimidvatīm | (8) |
| tām etām dasyūnām dāsīm    | (8) |
| pra dahātaś cukākaṇi       | (8) |

"Treibe durch Brand diese Dāsa-Frau des Dasyu-Volkes von dort fort, die an den tiefen Stellen entlang kroch, die heimtückische, die bösartige, die [reichlich] mit śimid-versehene, du Cukākaṇī!"

anusṛptāṃ] Ku RM V/126 Ma Pa, anusuptāṃ JM Mā, anasṛptāṃ K [[note: °ṃ a°]] — gahaneṣu '] Ku RM V/126 Mā, gahaneṣu JM Ma Pa, ahaneṣu K — dhrūkṣṇāṃ] Ku RM V/126 Mā Ma Pa, dhrukṣṇāṃ JM, pūkṣṇāṃ K — pāpīṃ] Ku RM V/126 Mā Ma Pa, pāpī JM, pāpīyāṃ K — śimidvatīṃ |] śimidvatīṃ | Ku RM V/126 Mā Ma Pa, śimidvatī | JM, śamidvatīṃ K — dasyūnāṃ] Or, tasyūnāṃ K — dāsīṃ '] V/126 Mā, dāśīṃ 'Ku RM, dāsī JM, dāśīṃ Ma Pa, dasīṃ K — dahātaś] Ku JM RM V/126 Ma Pa, da{·}hātaś Mā, dahataś K — cukākaṇi |]] Ku RM V/126 Mā Ma Pa, cukākaṇi |]

Diese Strophe ist als Pratīka in 20.51.7 (anusṛptām ity ekā) eingegliedert. Sie wurde von Griffiths 2009, 274 übersetzt: "O Cukākaṇī, burn away from there the Dāsī of the Dasyus, crept [off] along the shrubs, dhrūkṣṇa, evil, full of śimid (?)".

a. Zu gáhana- s. EWAia II, 481f. (zu gabhīrá- "tief") und Kim 2005, 287 mit Anm. 13 (zu gáhman- bzw. gahmán- "Tiefe").

b. Zu *dhrūkṣṇa-* "trügerisch, heimtückisch" und zu *śimidvant-* s. Griffiths 2009, 274f. und 253. Hier drückt *śimid-vant-* "[reichlich] mit *śimid-* versehen" (noch in AVP 19.47.7a und 20.56.10a) eine Körpereigenschaft des Parasiten aus, die vermutlich mit dem Insektenflügel zu tun hat (Hautflügel, Fächer?).

cd = AVP 8.16.6cd.

d. Der unbestimmbare Pflanzenname *cukākanī*- kommt auch in AVP 5.3.4c,6c, 7a (allesamt Vok.) vor.

#### 8.16.6 nur AVP

| yā strīņām putrasuvanam | (8) |
|-------------------------|-----|
| kevaṭān upasarpati      | (8) |
| tām etāṃ dasyūnāṃ dāsīṃ | (8) |
| pra dahātaś cukākaṇi    | (8) |

"Treibe durch Brand diese Dāsa-Frau des Dasyu-Volkes von dort fort, die zum Erzeugungsort eines Sohnes für die Frauen, [nämlich] zu den Vertiefungen hinschleicht, du Cukākaṇī!"

K fehlt • strīnām] Ku JM RM V/126 Mā Ma, {stri}strīnām Pa — putrasuvanam '] Ku, putrasavanam JM, putrasavanam 'RM, putrasadanam 'V/126 Mā, putrasadanam Ma Pa — upasarpati |] Pa, utsarpati | Ku Mā Ma, usarpati | JM RM, ūsarpati | V/126 — tām etām] Ku JM RM Mā Ma Pa, metām V/126 — dāsīm '] RM Mā, dāsīm JM, dāsīm 'Ku V/126 Pa, dāsīm Ma — cukākani ||] Ku V/126 Mā Ma Pa, cukākanī || JM, cukākani | RM

Bhatt. (= Upadhyaya) liest putrasadanam ... upasarpati (ab).

#### a hat eine schlechte Kadenz.

strīṇām putrasuvanam "der Ort, der den Frauen zum Erzeugen eines Sohnes dient": putrasuvana- ist ein Hapax. Die Lesung putrasuvana- (nach Ku) ist wegen pum-súvana- "die Erzeugung eines Sohnes" (AVŚ 6.11.1) zwingend, denn diese Śaunakīya-Stelle lautet: śamīm aśvatthá árūdhas tátra puṃsúvanaṃ kṛtám | tád vái putrásya védanaṃ tát strīṣv ā bharāmasi || "Der Aśvattha hat die Śamī bestiegen. Da ist die Erzeugung eines Sohnes vollbracht worden. Das ist fürwahr die Erlangung eines Sohnes. Das bringen wir zu den Frauen hinein." (Kim 2010, 360, vgl. Krick 1982, 211 Anm. 531), deren Parallele AVP 19.12.1b puṃsavanaṃ (?) liest. Eine Alternativannahme, putrasuvanam als putrasadanam zu lesen (so Bhattacharya), ist aufgrund der Fügung (patnīnāṃ sadanaṃ "der Wohnsitz der Herrinnen" in AVP 16.39.7b = AVŚ 9.3.7b) oder des Kompositums pitṛ-ṣádana- "der Sitz der Väter" (AVŚ 8.4.67) vertretbar. Man muß jedoch beachten, daß einerseits sadana- in patnīnāṃ sadanam der Wohnsitz im wörtlichen Sinne gemeint ist und

daß sich andererseits pitr- von pitr-sådana- (gegenüber putra-sadana-) auf die Ahnen bezieht.

b. Es ist unklar, aus welchem Grund Bhattacharya (= Upadhyaya) *upasarpati* liest, denn die meisten **Or**-Mss. lesen u(t)sarpati, außer **Pa**, die Bhattacharya nicht hat. Trotzdem hat sich Bhattacharya richtig für *upasarpati* entschieden, weil *utsarpati* hier wenig Sinn ergibt ("in die Gruben hinaufschleichen"?), und weil man hier ein fünfsillbiges Wort erwartet.

cd = AVP 8.16.5cd.

## 8.16.7 nur AVP

| pra patātaḥ *sukaṭanāḍi      | (9) |
|------------------------------|-----|
|                              | (8) |
| suṣeḥ kuṣītako yathā         | (8) |
| *srakve te *tṛpraṃ dhakṣyāmi | (0) |
| sā naśisyasi putthagi        | (8) |

"Fliege davon fort wie ein Kuṣītaka-Vogel von [seiner] Höhle, du Sukaṭanāḍī! Ich werde den scharfen Teil in deinem Maul verbrennen. Du wirst als solche verschwinden, du Putthagī!"

patātaḥ] Or, patāti K — \*sukaṭanāḍi '] sukaṭanāḷi ' Ku RM V/126 Pa, sukaṭanāḷi JM Ma, sukuṭāḷi ' Mā, sukaṭināli K — suṣeḥ] JM V/126, <-->ḥ Ku, suśeḥ RM, suṣe Mā, suseḥ Ma Pa, śukeḥ K — kuṣītako] Or, kukītako K — \*srakve] śrakve Or, svakve K — \*tṛpraṃ] tipraṃ Or, tripuṃ K — dhakṣyāmi '] Ku RM V/126 Mā, dhakṣyāmi JM Ma Pa, dhukṣāmi K [[Bar. dhukṣami]] — naśiṣyasi] K RM, naśiṣvasi JM, nasiṣyasi Ku V/126 Mā Ma Pa — putthagi ||] Ku V/126 Mā Ma Pa, <put··i> JM, putthagi | RM, putthagī | K

Bhatt. liest sukaṭanāli (a) ... srakve ... tipram (c); Upadhyaya: sukaṭanāli ... srakve ... tipram.

Diese Strophe ist als Pratīka in 20.51.8 (pra patātar iti dve) eingeliedert.

a. \*sukaṭanādi ist ein Vokativ von sukaṭanādī- (Hapax). Sein erstes Glied ist nur zu erraten ("dessen Röhre/Ader sukaṭa- ist", sukaṭa- "gut vernetzt"?). Problematisch ist auch, daß dieser Pāda neun Silben hat (\*sukaḍnādi?, vgl. sukajñāli K).

b. suṣi- "Höhlung, Höhle". Das Wort ist noch in KS 19.1: 1.9 und KapKS 29.8 belegt, dessen Parallele MS 3.1.2: 2.18 dafür suṣira- hat. In ChU 3.13.1ff. ist devasuṣi- m. "eine Öffnung für die Götter" bezeugt. Auch Pāṇini 5.2.107 erwähnt das Wort im Zusammenhang mit der -ra-Bildung: ūṣa-suṣi-muṣka-madho raḥ "An ūṣa-, suṣi-, muṣka-, madhu- wird [in der 5.2.94 angegebenen Bedeutung] ra- angefügt" (also ūṣa-ra-, suṣi-ra- usw.). Das Wort erscheint im klass. Sanskrit mit seiner Variante śuṣi- "Höhle, Grube". Es scheint, daß suṣi- von suṣirá- "hohl" (AVP 9.10.7b) rückgebildet wurde.

c. \*trpra- "scharf" (zur Schreibung tri- für tr- in K s. AVP 2.27.5c; 20.14.9c; 20.17.1a,b; 20.17.2a) > \*tripra- (Or-Dialekt) > tipra- (Dissimilation, Or-Mss.). Das seit dem RV bekannte Wort ist auch in AVP 3.37.9b belegt. Seine Bedeutung tritt im Kompositum trpradamsin- "einer, der durch seinen scharfen Biß (Stich) charakteristisch ist" in AVP 20.14.9c (zu masaka- "Mücke") ~ AVS 7.56.3c klar hervor. Bei trpra- handelt es sich ursprünglich wohl um ein Kompositum \*trp-tra- "die Sättigung erfüllend [, damit man zu Genüge ißt]" (Typus tra- "Wünsche erfüllend") > "scharf, sauer, salzig usw.".

#### 8.16.8 nur AVP

| yadās <sub>i</sub> yāḥ <sup>+</sup> srakve dahed | (8) |
|--------------------------------------------------|-----|
| yadā mūrdhānam agninā                            | (8) |
| athaiṣā dasyūnāṃ dāsī                            | (8) |
| putthagi ni layisyate                            | (8) |

"Sobald sie (?) in ihrem Maul, sobald [sie (?)] mit dem Feuer den Kopf verbrennt, wird sich diese Dāsa-Frau des Dasyu-Volkes verstecken, du Putthagī!"

yadāsyāḥ] Ku RM Ma Pa, <··>syāḥ JM, ya<·ā>syā V/126, yadāsyā Mā, yadāsyās K — 
\*srakve] śrakve Or, sukve K — dahed '] Ku Mā, dahed JM RM V/126 Ma Pa, dahebh K — 
mūrdhānam] K, mūrddhānam Or — agninā |] JM RM V/126 Mā Ma Pa K, agninā || Ku — 
athaiṣā] Or, tām etā K — dasyūnāṃ] Or, tasyūnā K — dāsī '] dāsī JM Ma Pa, dāsi ' Ku 
RM Mā, dāsi V/126, dāsīṃ K — putthagi] Or, pratthage K — ni layiṣyate ||] ni layiṣyate || 
Ku RM V/126 Mā Pa, ni la{·}yiṣyate || JM, ni la{i}yiṣyate || Ma, na layiṣyate || K

Bhatt. liest srakve (a) ... putthagi ni (d); Upadhyaya: srakve ... putthagi ni.

Diese Strophe ist als Pratīka in 20.51.9 eingeliedert.

ab. Das Subjekt muß wohl nach 5cd und 6cd Cukākaņī sein. Trotzdem ist der Sinn nicht klar (a: yadā-āsayā statt yadā-asiyāḥ zu lesen?). Zu yadā + Optativ vgl. AiSynt. 350: "yátra und yadā kommen im RV und AV nicht mit dem Optativ, yárhi überhaupt nicht vor".

c. K hat diesen Pāda aus 5c und 6c übernommen.

#### 8.16.9 nur AVP

| saṃvatsaram acaro                                | (7) |
|--------------------------------------------------|-----|
| asurebhyaḥ prataṅkinī                            | (8) |
| yatra kṣetrasya durgandhi                        | (8) |
| tat ta $^+$ etan n $_i$ ya $	ilde{n}$ canam $  $ | (8) |

"Ein Jahr lang wandertest du, vor den Asuras schleichend. Wo der übelriechende [Ort] des Feldes [ist], da [ist] dieser Schlupfwinkel für dich."

saṃvatsaram] K, saṃvatsaram Or — acaro ¹] Ku V/126, acaro JM RM Mā Pa, aca· Ma, ajaro K — asurebhyaḥ] Ku JM RM Mā Pa, asurebhyāḥ V/126, ···· Ma, surebhyaḥ K — prataṅkinī ḷ] Ku V/126 Mā, prataṃkinī ḷ JM Pa, prataṃkiṃnī ḷ RM, ···· Ma, pataṃkrimīt ḷ K — kṣetrasya] Or, kṣettrasya K — durgandhi ¹] RM V/126, durgandh<br/>> JM, durgandhi Ku Mā Pa K, ··· Ma — tat] Or, ut K — ta ¹etan nyañcanam ḷḷ] ta etanyañcanaṃ ḷḷ Ku RM V/126 Mā Pa, <·····> JM, ····· Ma, tetaṃ nyaṃcanaṃ K

Bhatt. liest etan nyañcanam (d) mit dem Komm.: "u. ... eta ..."; Upadhyaya: etan nyañjanam.

Zu ab [und Strophe 8d] vgl. inhaltlich AVŚ 4.16.2ab (~ AVP 5.32.4ab): yás tiṣṭhati cárati yás ca vañcati yó nilấyam cárati yáḥ pratánkam "Wer steht, wandert, und wer sich wogend bewegt, wer sich versteckend, wer schleichend wandelt" (b nach Kim 2010, 71).

a. Hier fehlt eine Silbe.

b. pratankin- ist ein Hapax. Das Wort setzt zusammen mit dem nur adverbial verwendeten pra-tánkam "schleichend" ein Prädikat tañc + prá "sich [auf dem Boden] zusammenziehen, ducken, schleichen" voraus.

d. Zu *nyañcana-* "Niederbiegung, Schutz, Schlupfwinkel; beschützend" s. Kim 2010, 297.

### 8.16.10 nur AVP

| naitat tava *māti raṃsthā           | (8) |
|-------------------------------------|-----|
| na ta *etan n <sub>i</sub> yañcanam | (8) |
| asmākam etad vīrebhyo               | (8) |
| devaih prajananam kṛtam             | (8) |

"Dieser [Ort hier ist] nicht dein. Verweile [hier] nicht einmal vorübergehend! Dieser [Ort hier ist] nicht dein Schlupfwinkel. Dieser [Ort], der uns gehört[, aber] von den Göttern geschaffen wurde, dient den Männern zur Zeugung."

Ma unleserlich • \*māti raṃsthā ¹] mātaraṃsthā ¹ Ku Pa, mā{·}taraṃsthā JM, mātaraṃsthā RM Mā, mātaraṃsthā ¹ V/126, mātṛṇaṃsthāṃ K — ta \*etan nyañcanam |] ta etanyañcanaṃ | Or, tetanyaṃcanam K — asmākam etad] Ku V/126 Mā Pa K, asmāka{·}(→m e)tad JM, asmākam e{·}tad RM — vīrebhyo ¹] Ku RM V/126 Mā Pa, vīrebhyo JM K — devaiḥ] Or, devaiḥ K — kṛtam ||] kṛtaṃ || Ku V/126 Mā Pa, kṛtaṃ | JM RM, kṛtam Z K

Bhatt. liest  $m\bar{a}\underline{taramsth\bar{a}}$  (a) ... etan nyañcanam (b) mit dem Komm.: "u. ... eta ..." und "dra. < 10ka sthān?"; Upadhyaya: mātaraṃsthā ... etan nyañjanam |.

a. \*māti raṃsthāḥ "verweile nicht einmal vorübergehend!" ist auch in AVP 18.8. 10d (māti raṃsthāḥ ~ AVŚ 14.2.19d: méhá raṃsthāḥ, vgl. Hoffmann 1967, 73: "möglicherweise trotz Aoristinjunktiv inhibitiven Sinn [habend]") belegt. ram + áti kommt in der vedischen Literatur nur an den genannten Stellen vor. Als eine denkbare Emendation kommt zwar noch \*mābhi maṃsthāḥ "habe keine (böse) Absicht!" (RV, AVŚ) in Frage, aber man wird in den Or-Mss. kaum ein Beispiel für eine Fehlschreibung der Akṣaras ta statt bhi und ra statt ma finden.

d. Zu prajánana- "das Zeugen; das Mittel zum Zeugen" s. Kim 2010, 299.

#### **8.16.11** nur AVP

| girau te <sub>a</sub> śmaputram | (7) |
|---------------------------------|-----|
| udakaṃ himavatsu                | (7) |
| tatropapraskadya nŗtya          | (8) |
| jāmiyūtheṣu putthagi            | (8) |

"In deinem Berg, in den Schneegebirgen [ist] das Wasser, dessen Sohn der Fels ist; wenn du dorthin losgesprungen bist, sollst du bei den Herden [deiner] Blutverwandten tanzen, du Putthagī!"

girau] Or, giro K — aśmaputram '] 'śmaputram ' Ku, smaputram JM, {:} śmaputram ' RM, 'śmaputramm' V/126 Mā, 'śmaputram Ma, 'śmaputram Pa, smipūtam K — himavatsu |] Ku RM V/126 Mā Ma Pa, himavatsu || JM, himavatsu K — tatropapraskadya] Ku JM RM V/126 Mā K, tatopapraskadya Ma Pa — nṛtya '] Ku RM V/126 Mā, nṛtya JM Ma Pa, nṛtu K — jāmiyūtheṣu] Ma Pa, yāmiyūtheṣu Ku RM, yāmiyū< >ṣu JM, jāmiyutheṣu V/126 Mā, prajāmiyūthega K — putthagi || JM V/126 Ma Pa, putthagī || Ku RM, pṛtthagi || Mā, putthagī | K

Bhatt. (= Upadhyaya) liest 'smaputram (a).

# ab sind unterzahlig.

a. Zu aśma-putra- vgl. áśma-vraja- "dessen Pferch der Fels ist" (RV).

cd sind unsicher. Zuerst ist zu erwähnen, daß skand + úpa + prá "losspringen" (?) in upapraskadya nur hier belegt ist. Darüberhinaus besteht die Möglichkeit, nṛty ajāmi (nicht ayāmi) yūtheṣu zu segmentieren; nṛty wäre dann ein Lok. von nṛt-, und ajāmi "nicht verwandt" würde sich auf udakam in Pāda b beziehen. Diese Lösung birgt jedoch viele Probleme: d würde neun Silben bekommen, c kein Verb haben, und die Verbindung ajāmi udakam "das unverwandte Wasser" (?) eine seltsame Bedeutung erlangen. Daher ist zu empfehlen, bei Bhattacharyas Edition (jāmi-yūtheṣu) zu bleiben; zu jāmi-yūtha- (Hapax) vgl. +avi-yūtha- "Schafherde" (AVP

5.28.8c). Nicht ganz auszuschließen ist die Lesung yāmi yūtheṣu "ich fahre zu den Herden" in d.

8. Kānda 8

# 8.16.12 nur AVP

| 1.1. and ail                        | (7) |
|-------------------------------------|-----|
| sa t <sub>u</sub> vaṃ gobhir aśvaiḥ | (8) |
| prajayā prataraṃ bhava              | (8) |
| yo mā tatra pr <sub>a</sub> āhaiṣīr |     |
| yatra jīvanti bhadrayā    16        | (8) |

"Du hier, der mich dorthin losgeschickt hat, wo sie glücklich leben, sollst [zusammen] mit den Kühen, mit den Pferden, mit der Nachkommenschaft länger leben."

sa] Ku RM V/126 Mā Ma Pa K, (+sa) JM — aśvaiḥ '] Ku RM V/126, aśvaiḥ JM Mā Ma Pa, aśvaih K — prajayā] Ku JM RM V/126 Mā K, prajayāh Ma Pa — prataram] Or, prajananam K — prāhaisīr | Ku RM V/126, prāhaisīr JM Ma Pa, prāhaisī | Mā, prāhīṣī K — jīvanti] Ku RM V/126 Mā Ma Pa, jīdanti JM, jīvamtu K — bhadrayā] Or, bhadrayah K — || 16 ||] || r 12 || 16 || Ku JM, || r || 16 || a || RM, || 16 || r ··· || V/126, || 16 || r || Mā Ma **Pa**, Z 1 Z **K** 

Bhatt.App. kommentiert: "dra. 12kha < prataraṇaṃ?"

Es ist nicht klar, wer in dieser Strophe angesprochen ist (ein Maskulinum).

- a hat eine Silbe zu wenig (aśuvaih?).
- b. prataram bhava heißt wörtlich "werde [für die Lebenszeit] fort und fort!".
- c. Zu prāhaisīh vgl. Narten 1964, 287: "In der Brāhmaņasprache findet sich aber bereits die -īṣ/-īt-Erweiterung des s-Aor., ahaiṣīt ŚB. TB. JB." mit Anm. 903. Grammatisch korrekt wäre (yah) prāhaisīd. Die Einführung der 2.Sg.-Form im Relativsatz nach dem Bezugswort im Hauptsatz ist jedoch ein beliebtes Stilmittel im Vedischen.

# 8.17 An die Aufschüttung (*pūr-*)

AVP 8.17 ~ AVŚ 19.19, vgl. "Not found in Pāipp." (Whitney z.St. mit dem Komm.: "The comm. says that, besides the uses stated in connection with preceding hymns, the *purohita* is to accompany with this the entrance of the king in the night into his sleeping-house; and that it also appears in the ceremony of a king's entrance into his city"). Die Strophen 1 und 11 weisen auf ungleichmäßige Metren (Whitney z.St.: "Prose"). Der Instrumental, der in Pāda a in dieser Kāndikā regelmäßig auftaucht, ist funktional nicht leicht zu bestimmen (grundsätzlich: "mittels, mithilfe von"). Er ist in den Strophen 1-5 als der des Weges und in 6-11 als der der Begleitung interpretiert.

# 8.17.1 = AVS 19.19.1

| mitraḥ pṛthivyod akrāmat         | (8)  |
|----------------------------------|------|
| tāṃ puraṃ pra ṇayāmi vaḥ         | (8)  |
| tām ā viśata tāṃ pra viśata      | (P)  |
| sā vaḥ śarma ca varma ca yachatu | (11) |

"Mitra schritt auf der Erde entlang hinauf. Ich führe euch zu dieser Aufschüttung hin. Geht in diese ein! Tretet in diese ein! Sie gewährt euch sowohl Schutz als auch Wehr."

mitrah Ku JM RM Mā Ma Pa, mi{·}trah V/126, mittrah K — akrāmat <sup>+i</sup> tām akrāmat tām 'Ku RM V/126 Mā, akramat tām JM, akrāmat tām Ma Pa K — vaḥ | Ku V/126 Mā Ma Pa, va | JM K, vah || RM — viśata | Ku RM V/126 Mā Ma Pa, vita JM, viśat K — viśata | Ku RM V/126 Mā, viśata JM Ma Pa, viśatu K — sā vah JM RM, śā vah Ku V/126 Mā Ma Pa, śrā va K — yachatu ||] Or, yaśchatu | K

#### AVŚ 19.19.1

mitráh prthivyód akrāmat tām púram prá nayāmi vah tấm ấ viśata tấm prá viśata sấ vah śárma ca várma ca yachatu ||

"Mitra ascended with the earth: to that stronghold I lead you forward; that enter ye into; that enter ye; let that yield (yam) you both refuge and defence" (Whitney).

Bhatt. liest \*sā ... \*vacchatu (d); Upadhyaya : sā ... vacchatu. Bhatt.App.: ,,u.  $s\bar{a}$  ... " (d).

8.17.2 ~ AVŚ 19.19.2

vāyur antariksenod °°° ||

(P)

165

8. Kāṇḍa 8

"Vāyu [schritt] im Zwischenraum entlang hinauf. [Ich führe euch zu dieser Aufschüttung hin. Geht in diese ein! Tretet in diese ein! Sie gewährt euch sowohl Schutz als auch Wehr.]"

antarikṣeṇod °°° ||] antarikṣeṇot || V/126 Mā Ma Pa, antarikṣeṇot | Ku, antarikṣeṇot || (kā) JM, antariksen(+o)t || RM, antarantariksenos K

#### AVŚ 19.19.2

vāvúr antáriksenód akrāmat tấm ... | ... | "Vāyu ascended with the atmosphere: to that stronghold etc. etc." (Whitney).

## **8.17.3** ~ AVŚ 19.19.3

(P) sūrvo divod °°° ||

 $\textit{divod} \,\, ^{\circ \circ \circ} \, ||] \, \textit{divot} \, || \, \mathbf{Ku} \, \mathbf{V} / \mathbf{126} \, \mathbf{M\overline{a}} \, \mathbf{Ma} \, \mathbf{Pa}, \, \textit{divot} \, ||^{(k\bar{a})} \, \mathbf{JM}, \, \textit{divot} \, | \, \mathbf{RM}, \, \textit{divas} \, \mathbf{K}$ 

"Sūrya [schritt] im Himmel entlang hinauf. [Ich führe euch zu dieser Aufschüttung hin. Geht in diese ein! Tretet in diese ein! Sie gewährt euch sowohl Schutz als auch Wehr.]"

#### AVŚ 19.19.3

sū́rvo divód akrāmat tā́m ... | ... | "The sun ascended with the sky: to that stronghold etc. etc." (Whitney).

# 8.17.4 ~ AVŚ 19.19.4

(P) candramā naksatrair ud °°° ||

"Der Mond [schritt] an den Sternen entlang hinauf. [Ich führe euch zu dieser Aufschüttung hin. Geht in diese ein! Tretet in diese ein! Sie gewährt euch sowohl Schutz als auch Wehr.1"

candramā] Ku V/126 Mā Ma Pa K, cadramā JM RM — nakṣatrair ud °°° ||] nakṣatraiṛt ||  $V/126 M\bar{a} Ma Pa$ , nakṣattairt || Ku, nakṣatrairt ||  $|^{(k\bar{a})} JM$ , nakṣatrairt |  $|^{(k\bar{a})} JM$ , nakṣatrairt | K

#### AV\$ 19.19.4

candrámā náksatrair údakrāmat tấm ... | ... | "The moon ascended with the asterisms: to that stronghold etc. etc." (Whitney). **8.17.5** ~ AVŚ 19.19.5

soma osadhībhir ud °°° || (P)

"Soma [schritt] an den Heilpflanzen entlang hinauf. [Ich führe euch zu dieser Aufschüttung hin. Geht in diese ein! Tretet in diese ein! Sie gewährt euch sowohl Schutz als auch Wehr.]"

soma] Ku JM RM V/126 Ma Pa K, so{··}ma Mā — oṣadhībhir ud °°° ||] oṣadhībhirt || Ku V/126 Mā Ma Pa, osadhībhirt || (kā) JM, osadhībhirt | RM, osadhībhrt K

#### AV\$ 19.19.5

sóma ósadhībhir úd akrāmat tām ... | ... || "Soma ascended with the herbs: to that stronghold etc. etc." (Whitney).

### 8.17.6 ~ AVŚ 19.19.6

yajño dakṣiṇābhir ud °°° || (P)

"Das Opfer [schritt] mit den Opferlöhnen hinauf. [Ich führe euch zu dieser Aufschüttung hin. Geht in diese ein! Tretet in diese ein! Sie gewährt euch sowohl Schutz als auch Wehr.1"

Mā fehlt • dakṣiṇābhir ud °°° ||] dakṣiṇābhirt Ku V/126 Ma Pa, daksinābhit ||<sup>(kā)</sup> JM. daksinābhirt | RM, daksinābhrt K

#### AVŚ 19.19.6

vajñó dáksinābhir údakrāmat tām ... | ... || "The sacrifice ascended with the sacrificial gifts: to that stronghold etc. etc." (Whitney).

#### **8.17.7** ~ AVŚ 19.19.7

samudro nadībhir ud °°° | (P)

"Der große Fluß [schritt] mit den Flüssen hinauf. [Ich führe euch zu dieser Aufschüttung hin. Geht in diese ein! Tretet in diese ein! Sie gewährt euch sowohl Schutz als auch Wehr.]"

nadībhir ud °°° ||] nadībhirt || Ku V/126 Mā, daksinābhirt || (kā) JM, nadībhirt | RM, nabhībhirt || Ma, nadī{bhī}bhirt || Pa, nadībhrt K

#### AV\$ 19.19.7

samudró nadíbhir údakrāmat tắm ... | ... | ... | ... | ... | ... | ... | ... The ocean ascended with the streams: to that stronghold etc. etc." (Whitney).

# 8.17.8 ~ AVŚ 19.19.8

brahma brahmacāribhir ud  $^{\circ\circ\circ}$  || (P)

"Das Bráhman [schritt] mit den Veda-Studenten hinauf. [Ich führe euch zu dieser Aufschüttung hin. Geht in diese ein! Tretet in diese ein! Sie gewährt euch sowohl Schutz als auch Wehr.]"

brahma] Or, vrahma K — brahmacāribhir ud °°° ||] brahmacāribhirt || Ku V/126  $M\bar{a}$  Ma Pa, bahmacāribhirt || $^{(k\bar{a})}$  JM, bahmacāribhirt | RM, vrahmacāribhrt K

### AVŚ 19.19.8

br'ahma  $brahmac\~ar\'ibhir$   $\'idakr\~amat$  t'am ... | ... | ... | ... | ... | ... | ... | ... | ... | ... | ... | ... | ... | ... | ... | ... | ... | ... | ... | ... | ... | ... | ... | ... | ... | ... | ... | ... | ... | ... | ... | ... | ... | ... | ... | ... | ... | ... | ... | ... | ... | ... | ... | ... | ... | ... | ... | ... | ... | ... | ... | ... | ... | ... | ... | ... | ... | ... | ... | ... | ... | ... | ... | ... | ... | ... | ... | ... | ... | ... | ... | ... | ... | ... | ... | ... | ... | ... | ... | ... | ... | ... | ... | ... | ... | ... | ... | ... | ... | ... | ... | ... | ... | ... | ... | ... | ... | ... | ... | ... | ... | ... | ... | ... | ... | ... | ... | ... | ... | ... | ... | ... | ... | ... | ... | ... | ... | ... | ... | ... | ... | ... | ... | ... | ... | ... | ... | ... | ... | ... | ... | ... | ... | ... | ... | ... | ... | ... | ... | ... | ... | ... | ... | ... | ... | ... | ... | ... | ... | ... | ... | ... | ... | ... | ... | ... | ... | ... | ... | ... | ... | ... | ... | ... | ... | ... | ... | ... | ... | ... | ... | ... | ... | ... | ... | ... | ... | ... | ... | ... | ... | ... | ... | ... | ... | ... | ... | ... | ... | ... | ... | ... | ... | ... | ... | ... | ... | ... | ... | ... | ... | ... | ... | ... | ... | ... | ... | ... | ... | ... | ... | ... | ... | ... | ... | ... | ... | ... | ... | ... | ... | ... | ... | ... | ... | ... | ... | ... | ... | ... | ... | ... | ... | ... | ... | ... | ... | ... | ... | ... | ... | ... | ... | ... | ... | ... | ... | ... | ... | ...

# $8.17.9 = AV \pm 19.19.9$

indro 
$$v\bar{i}r_iye$$
ņod akrāmat  $t\bar{a}m^{\circ\circ\circ}||$ 

"Indra schritt mit der Manneskraft hinauf. [Ich führe euch] zu dieser [Aufschüttung hin. Geht in diese ein! Tretet in diese ein! Sie gewährt euch sowohl Schutz als auch Wehr.]"

indro] Ku JM RM Mā Ma Pa K, <>ndro V/126 — akrāmat] Ku JM RM V/126 Mā Ma K, akrāma{\} Pa — tāṃ \\^\circ{0} ||] tāṃ || Ku V/126 Mā Ma Pa, tāṃ || \(^{kā}\) JM, tāṃ | RM, tāṃ K

#### AV\$ 19.19.9

índro vīryèṇód akrāmat tắm ... | ... | | "Indra ascended with heroism: to that stronghold etc. etc." (Whitney).

# **8.17.10** ~ AVŚ 19.19.10

$$dev\bar{a}$$
 (') $mrtenod\ akr\bar{a}man$  (P)  $t\bar{a}m^{\circ\circ\circ}||$ 

"Die Götter schritten mit der Unsterblichkeit hinauf. [Ich führe euch] zu dieser [Aufschüttung hin. Geht in diese ein! Tretet in diese ein! Sie gewährt euch sowohl Schutz als auch Wehr.]"

(')mṛtenod] mṛtenod Ku JM V/126 Mā Ma Pa K, mṛtā(→te)nod RM — akrāman] Mā Ma K, akrāmat Ku JM RM V/126 Pa — tāṃ °°° ||] tāṃ || Ku V/126 Mā Ma Pa, tāṃ ||<sup>(kā)</sup> JM, tāṃ | RM, tāṃ puraṃ pra ṇayāmi va | tem ā viśantu tem ā pra viśantu te | [[Bhatt. te]] vaś carma ca varma ca yaśchatu | K

#### AVŚ 19.19.10

 $dev\dot{a}$  amítenód akrāmams  $t\dot{a}m \dots | \dots | |$ "The gods ascended with the immortal (amíta): to that stronghold etc. etc." (Whitney).

Bhatt. liest \*amṛtenod (a); Upadhyaya: amṛtenod. Bhatt.App.: "u. mṛtenod akrāman tām ||" (ab).

cd. Zum Sandhi in akrāman tām (nicht akrāmams tām) s. Griffiths 2009, lxi.

# $8.17.11 = AV \pm 19.19.11$

| prajāpatiḥ prajābhir ud akrāmat        | (11) |
|----------------------------------------|------|
| tāṃ puraṃ pra ṇayāmi vaḥ               | (8)  |
| tām ā viśata tāṃ pra viśata            | (P)  |
| sā vaḥ śarma ca varma ca yachatu    17 | (11) |

"Prajāpati schritt mit den Prajās (= mit den Nachkommen) hinauf. Ich führe euch zu dieser Aufschüttung hin. Geht in diese ein! Tretet in diese ein! Sie gewährt euch sowohl Schutz als auch Wehr."

prajāpatih] Or, prajāpatih | K — prajābhir ud] K, prajābhird JM RM V/126 Mā Ma Pa, prajābhr'd Ku — akrāmat  $^{+1}$  tāṃ] akrāmat tāṃ 'Ku RM, akrāmat tāṃ JM Mā Ma Pa K, akrādat tāṃ 'V/126 — vaḥ |] Ku V/126 Ma Pa, va JM Mā K, vaḥ || RM — viśata] Or, viśantu K — tāṃ] Ku JM RM Mā Ma Pa,  $\{\cdot\}$  tāṃ V/126, tā K — viśata '] Ku Mā, viśata JM RM V/126 Ma, viśa $\{ya\}$ ta Pa, viśantu K — sā] JM RM K, śā Ku V/126 Mā Ma Pa — vaḥ] Or, vaś K — yachatu ||] Ku RM V/126 Mā Ma Pa, yacchatu || JM, yaśchatu K — || 17 ||] || r 11 || 17 || Ku, || r 12 || 17 || JM, || r || 17 || RM, || 17 || r  $\cdots$  || V/126, || 17 || r || Mā Ma Pa, Z 2 Z K

Mā [note: am linken Rand geschrieben: atharvāngīrasam sūktam nilarudra stataiva ca | tathāparājitādevi madhūsūkta tathaiva ca | tathaiva syāntikāddhyāya atharvasyottare paṭhet |]] Bhatt. kommentiert: "dra. mā. paṭrasya vāmatah 'atharvāngīrasam sūktam nilarudram stataiva ca | tathāparājitādevi madhūsūkta tathaiva ca | tathaiva syāntikādhyāya atharvasyottare paṭhet |]".

#### AVŚ 19.19.11

prajāpatiḥ prajābhir úd akrāmat tām púram pra nayāmi vaḥ | tām ā viśata tām pra viśata sā vaḥ śarma ca varma ca yachatu || "Prajāpati ascended with progeny: to that stronghold etc. etc." (Whitney).

Bhatt. liest *yacchatu*<sup>+</sup> (**d**); Upadhyaya: *yacchatu*. Bhatt.App.: "*u. śā* ... *yachatu*" (**d**).

# 8.18 Für die Fruchtbarkeit (sphāti-) beim Ackerbau

#### 8.18.1 nur AVP

| samyujyantah prakṛṣanto                | (8) |
|----------------------------------------|-----|
| yad vo devā upocire                    | (8) |
| tām ebhyaḥ satyām āśiṣam               | (8) |
| indra <sup>+</sup> khalvān sam ardhaya | (8) |

"[Die Zugtiere] werden zusammengeschirrt[, und sie] ziehen [die Furche] vorwärts, als sich die Götter euretwegen gegenseitig mit Worten angetrieben haben; [erfülle] ihnen den wahrhaften Wunsch hier, mache die Khalva-Bohnen vollständig gedeihend, du Indra!"

saṃyujyantaḥ] Ku JM RM V/126 Mā Ma, ···· Pa, savyañjantaḥ K — prakṛṣanto ˈ] Ku V/126 Mā Ma, prakṛṣanto JM RM, ·kṛṣanto Pa, prakṛṣanta K — upocire |] Ku JM RM V/126 Ma K, upociree | Mā, u{·}pocire | Pa — ebhyaḥ] Or, ebhyas K — āśiṣam ˈ] Ku RM V/126 Mā Ma Pa, āśiṣam JM, āśim K — indra] Ku JM RM V/126 Mā Ma Pa K, i<··> JM — \*khalvān] khalvāṃ K, khalyāṃ Ku RM V/126 Mā Ma Pa, <··> JM — ardhaya || arddhaya || Ku V/126 Ma Pa, <··> JM, arddhaya | RM, arddhaye || Mā [[Bhatt. ardhaye ||]], ṛddhayaḥ K [[note: °ḥ a°]]

Bhatt. (= Upadhyaya) liest  $khalv\bar{a}m$  (**d**).

#### b = AVP 8.18.7a.

Das Pronomen vas (Strophe 1-3) bezieht sich wohl auf die Ackerbauern.

d. khálva- ist ein maskulines Wort (AVP: außer dieser Stelle nur khálvām iva belegt). In VS 18,12 wird kálva- neben einer Reihe von Getreidesorten und Früchten genannt: vrīháyaś ca me yávāś ca me máṣāś ca me tílāś ca me mudráś ca me khálvāś ca me priyángavaś ca mé 'navaś ca me śyāmākāś ca me nīvārāś ca me godhūmāś ca me masūrāś ca me yajñéna kalpantām || "Es sollen sich nach dem Opfer richten: Reiskörner, Gersten, Urdbohnen, Sesamkörner, Mungo-Bohnen, die kálvas, Kolbenhirsen, Hirsen, Sawa-Hirsen, Wasser-Gräser, Weizen und Linsen". Interessant ist ŚB 14.9.3.22: dáśa grāmyāni dhānyāni bhavanti | vrīhiyávās tílamāṣā ánupriyángavo godhūmāś ca masūrāś ca khálvāś ca khalákulāś ca ... || "Zehn sind die kultivierten Getreidesorten: Reiskörner, Gersten, Sesamkörner, Urdbohnen, Hirsen, Kolbenhirsen, Weizen, Linsen, die kálvas, Khalakula-Bohnen". Da hier die grāmyāni dhānyāni paarweise gezählt werden, ist wahrscheinlich, daß die kálvas zu einer ähnlichen Gattung wie die Khalakula-Bohnen gehören (Saat-Platterbsen?), s. auch KauśS 82.18: khalvakāsya (\*khalvakāsi?) iti khalvān khalakulān ca.

8.18 Für die Fruchtbarkeit (sphāti-) beim Ackerbau

sam ardhaya: Es scheint, daß die Wurzel ardh von Anfang an "vollmachen; vollbringen" heißt, wofür aav. ard "fördern" < "zum [vollen] Gedeihen bringen", gr. ἄλθετο "wurde heil" und ai. árdha- "(umfangreiche) Gegend, Seite" sprechen (idg.  $*h_2eld^h$ , vgl. Kim 2010, 59 mit dem Druckfehler  $*h_2rd^h$  für  $h_2ld^h$ ). Andere Bedeutungsvarianten wie "glücklich erreichen" (zuletzt Kümmel 2000, 107f.) haben sich wohl über "erfüllen, verwirklichen" und dann über "gelangen zu (dem, was man zu erfüllen wünschte)" weiterentwickelt.

### 8.18.2 nur AVP

| anadvāhaḥ satyāvānaḥ          | (8) |
|-------------------------------|-----|
| sīram śrnotu me vacaḥ         | (8) |
| yatrāhaitad dhitāya te        | (8) |
| tat parjanyo ()bhi vo ()vṛṣat | (8) |

"Die Zugtiere [sind] wahrhaft. Der Pflug soll auf mein Wort hören: Wo dieser [Pflug] wahrlich einem [gehörte], der dir lieb war, da hat Parjanya ihn (= den Pflug) für euch beregnet."

anadvāhaḥ] Ku JM Ma, anadvāha(+ḥ) RM, anarvāhaḥ V/126 Pa, ana{·}dvāhaḥ Mā, anadvāhas K — satyāvānaḥ '] Ku V/126 Mā Ma Pa, satyāvānaḥ JM, satyāvāno 'RM, satyāvānas K — sīraṃ] K, śīraṃ Or — śṛṇotu] K, kṛṇotu Or — vacaḥ |] JM RM V/126 Mā Ma Pa K, vacaḥ || Ku — yatrāhaitad] Or, atrāhītad K — te '] Ku RM V/126 Mā Ma Pa, te JM K — tat parjanyo] Ku JM RM V/126 K, tat paryanyo Mā, tat parjanyo Ma, ta··· Pa — (')bhi] bhi Or K — (')vṛṣat || Vṛṣat || Ku JM RM Mā Ma Pa, vṛṣat || V/126, vṛṣaṭ K

Bhatt. liest kṛṇotu (b) ... yatrāhaita<u>d dhitāya te</u> (c) ... (')bhi (d); Upadhyaya: kṛṇotu ... yatrāhaitad dhitāya te ... 'bhi.

b. Die Konstruktion krnotu (so Bhattacharya) me vacah ergibt wenig Sinn. Stattdessen ist  $v\acute{a}cas$ - +  $\acute{s}rav$  gut bezeugt: RV 8.61.1ab; 10.37.6b; 10.64.10ab; AVP 5.26.2ab; 16.37.9a = AVŚ 10.1.28a; AVŚ 6.2.1cd; 20.113.1ab. Für die Schreibung kr für  $\acute{s}r$  in **Or** gibt es ein Beispiel (AVP 4.14.1c: krnvam für  $\acute{s}rnvan$ ).

c. hitāya te "einem, der dir (= Indra) zugetrieben ist" im Sinne von "einem, der dir zuteil geworden (lieb) ist", vgl. RV10.16.3c: yádi tátra te hitám "wenn es dir dort beschieden ist" (Geldner).

Zu d vgl. VS 36.10d: parjányo abhí varṣatu "Parjanya soll beregnen".

#### 8.18.3 nur AVP

| divyā āpo vaḥ śakvarīr           | (8)  |
|----------------------------------|------|
| anu vi *yantu gahvare            | (8)  |
| ūrjasvatīr ghŗtavatīḥ payasvatīr | (12) |

drse bhavata mā guhā || (8)

"Die himmlischen Wasser, eure Gewandten, sollen sich in der Tiefe entlang ausbreiten. Die reichlich Erquickungen, Schmalzbutter [und] Milch enthaltenden [Wasser]; werdet sichtbar, [bleibt] nicht im Versteck!"

divyā āpo] Ku JM RM V/126 Mā Ma, 'vyā apo Pa, divyāpo K — vaḥ] Or, va K — śakvarīr '] V/126 Mā Ma Pa, śakvarīr Ku JM RM K — vi \*yantu] vindantu Ku RM V/126 Mā Ma Pa, vi<··> JM, mantu K — gahvare |] Ku RM V/126 Mā Ma Pa K, <···> JM — ūrjasvatīr] V/126 Ma Pa, urjasvatīr Ku RM, <····> JM, ūrjasvatīh Mā, ūrjasvatī K — ghṛtavatīh] Ku RM V/126 Mā Ma Pa, <··>vatīḥ JM, ghṛtavatīḥ K — payasvatīr '] Ku V/126 Mā, payasvatīr RM Ma Pa K, payasvatī JM — dṛśe] Ku JM RM V/126 Ma Pa K, daśe Mā — bhavata] Ku JM V/126 Mā Ma Pa, bhavatu RM, bhavatha K — mā] Ku JM V/126 Mā Ma Pa K, māṃ RM — guhā ||] Or, guhā | K

Bhatt. liest vi yantu (b); Upadhyaya: vi yantu ... ūrjasvatī (c).

b. vi \*yantu. Alle Or-Mss. lesen vindantu (Bhatt.App. schreibt yantiu Ma, das ein Druckfehler für yantu, aber als ndantu zu lesen ist). Da aber das Akṣara nda mit ya in Or leicht verwechselt werden kann und ma für ya in K häufig verschrieben wurde (jedoch nie ma für nda), ist hier vi \*yantu angenommen. Eine Lesung anu vindantu würde einen Akkusativ (vaḥ in Pāda a?) und eine Emendation in Pāda d (\*bhavataṃ?) erfordern.

Zu d vgl. 9.12.2d: ekarūpo guhā bhavan "als Eingestaltige im Versteck bleibend".

#### 8.18.4 nur AVP

| ud ehi vājinīvatī     | (8) |
|-----------------------|-----|
| pūrņapātrā tviṣīmatī  | (8) |
| duhānā pūṣarakṣitā    | (8) |
| kāmam eṣāṃ sam ā pṛṇa | (8) |

"Komm herauf! [Du wirst die Furche sein], die an Antriebskraft reich [und] ungestüm ist, [und] die, deren Gefäß gefüllt ist. [Du wirst die Furche sein], die Milch gibt, [und] die, die Pūṣan behütet; ihren Wunsch erfülle vollständig!"

ud ehi] Ku JM RM Mā Ma Pa K, up  $e(\rightarrow d\ e)$ hi V/126 — vājinīvatī ¹] Ku Mā, vājinīvatī JM V/126 Ma Pa, vājīnīvatī RM, vājinīvatī K — pūrṇapātrā] K, pūrṇṇapātrā Ku RM V/126 Mā Ma Pa, purṇṇapātrā JM — tviṣīmatī |] Or, tviṣīmatī K — pūṣarakṣitā ¹] Ku V/126 Mā, pūṣarakṣitā JM RM Ma Pa, pūṣarakṣatā | K — kāmam] Ku JM RM V/126 Mā Ma K, kā· Pa — pṛṇa ||] Ku JM V/126 Mā Ma, pṛṇa | RM, ·· Pa, pṛṇaḥ K [[note: ºḥ a º]]

Bhatt. liest pūrņapānnā (b, Druckfehler), vgl. Upadhyaya: pūrņapātrā.

a ~ AVP 8.12.7c: ud ehi vājinīvati.

b. pūrṇapātra- nimmt gedanklich das Getreide vorweg, das in der Furche gedeihen wird, s. 8.18.5a.

c. pūsaraksita- ist ein Hapax.

d. esām bezieht sich auf die Götter (Strophe 1).

### 8.18.5 nur AVP

| iyam sītā phalavatī  | (8) |
|----------------------|-----|
| †śatavalśā vi rohatu | (8) |
| iyam sahasrabhogā    | (7) |
| asyā indra upāvatu   | (8) |

"Diese Furche, die reichlich Früchte tragen, hundert Triebe entwickeln wird, soll sprießen. Diese [Furche ist] die, die zu tausendfachem Genuß dienen wird. Ihr soll Indra beistehen."

iyaṃ sītā] Ku JM RM V/126 Mā Ma, iya··· Pa, ahiṃ sītā K — phalavatī ¹] Ku V/126 Mā, phalavatī JM RM Ma Pa K — †satavalśā] śatavalliśā Ku V/126 Mā Ma Pa, śatava<··> JM, śatavaliśā RM, śatavalśaṃ K [[Bhatt. śatavalaśaṃ]] — rohatu || RM V/126 Mā Ma Pa, rohatu || Ku, <···> JM, rohatu K [[note: °u i °]] — iyaṃ] Or, imaṃ K — sahasrabhogā ¹ asyā] Ku V/126 Mā, sahasrabhogā asyā JM RM Ma Pa, sahasrabhogāsyā K — upāvatu ||] Or, upāvatu | K

Bhatt. liest \*satavalśā (b); Upadhyaya: śatavalśā.

Diese Strophe wurde von Griffiths 2009, 130f. übersetzt: "Let this furrow of a hundred branches grow out bearing fruit: it is of a thousand pleasures, let Indra cherish it" (mit  $+satavals\bar{a}$ ).

a hat eine schlechte Kadenz.

Zu b vgl. VS 12.100d: śatávalśā ví rohatāt.

In c fehlt eine Silbe.

## 8.18.6 = Kau'sS 20.5

| aśvinā phālaṃ kalpayatām           | (9) |
|------------------------------------|-----|
| upāvatu bṛhaspatiḥ                 | (8) |
| yathāsad bahudhān <sub>i</sub> yam | (8) |
| ayaksmam bahupūrusam               | (8) |

"Die Aśvins sollen die Sohlenspitze des Pflugs zurecht machen, Brhaspati soll beistehen, damit Getreidereichtum, Gesundheit [und] Männerreichtum [hier] sein wird."

phālam] Ku RM V/126 Mā Ma Pa K, pālam JM — kalpayatām '] Ku RM V/126 Ma Pa, kalpayatām JM, kalpaya'tām Mā, kalpayetām K — bṛhaspatih |] Or, vṛhaspatih K [[note: 'ḥ a']] — yathāsad] Or, yathāmad K — bahudhānyam '] Or, bahudhānyam K — ayakṣmaṃ] Ku JM V/126 Ma Pa K, ayakṣṇaṃ RM, ayakṣmāṃ Mā — bahupūruṣam || bahupūṛṣaṃ || Ku V/126 JM, bahupūṛṣaṃ | RM, bahūpūṛṣaṃ | Mā, bahupuṛṣaṃ || Ma Pa, bahupauruṣaṃ | K

Bhatt. liest bahupūruṣam (d); Upadhyaya: bahupūruṣam.

Diese Strophe wird vollständig in KauśS 20.5 zitiert: "aśvinā phālam kalpayatām upāvatu bṛhaspatiḥ | yathāsad bahudhānyam ayakṣmam bahupūruṣam' iti phālam atikarṣati.

a hat eine Silbe zu viel.

cd = AVP 5.30.9cd: "so that there will be abundance of grain, health and abundance of men" (Lubotsky 2002, 136).

#### 8.18.7 nur AVP

| yad vo devā upocira               | (8) |
|-----------------------------------|-----|
| iha bhūyaḥ s <sub>i</sub> yād iti | (8) |
| iha tām utpŗṇāṃ vayaṃ             | (8) |
| devīm upa hvayāmahe               | (8) |

"Da sich die Götter euretwegen gegenseitig mit Worten angetrieben haben, soll es hier mehr geben.' [Mit diesen Worten] rufen wir diese Auffüllende, die Göttliche hierher."

upocira ¹] Ku Ma, upā(→po)cira JM, up(+o)cira ¹ RM, upecira ¹ V/126 Mā, upocira Pa, upośire | K — bhūyaḥ syād] bhūyas syād K, bhūyasyād Or — utpṛṇām] Ku JM RM V/126 Mā Ma K, utpaṇāṃ Pa — vayaṃ ¹] V/126 Mā Ma Pa, vayaṃ Ku JM RM K — hvayāmahe ||] Ku JM V/126 Mā Ma Pa, hvayāmahe | RM, hvayāmahe K [[note: e i e l]]

Bhatt. liest utprnām (c); Upadhyaya: utprnām.

a = AVP 8.18.1b.

b = AVP 1.99.4d.

cd. tām utprnām ... devīm bezieht sich wohl auf sītā- (Strophe 5).

c. Zu ut-pṛṇa- s. AVP 8.11.9b.

#### 8.18.8 nur AVP

| idaṃ ma ut pṛṇād iti    | (8) |
|-------------------------|-----|
| sphātiṃ ma ut pṛṇād iti | (8) |

rāśim me vardhayād iti ||

(8)

"[Mit diesen Worten:] ,Sie wird mir dieses [Getreide] auffüllen, sie wird mir eine Fruchtbarkeit auffüllen, sie wird mir einen Haufen mehren."

ma] Or, va K — iti |] Ku JM Mā, iti RM V/126 Ma Pa K — ma] Or, va K — vardhayād] K, varddhayād Or — iti ||] Ku V/126 Mā Ma Pa, iti | JM RM, iti K

# 8.18.9 nur AVP

sphātikāro bahukāraḥ
sphira \*spheṣṭho \*( ')yam akṣitaḥ |
khalo jyeṣṭho vibhuḥ prabhuḥ ||
(8)

"Der, der Fruchtbarkeit erzeugt, der viel [Getreide] erzeugt, der dicke, der dickste [ist] dieser unvergängliche Dreschplatz, der vorzüglichste, der ausgezeichnete, der herrliche."

Pāda c fehlt in K • sphātikāro] Ku JM V/126 Mā Ma Pa, sphātimkāro RM, sphātim cakāro K — bahukāraḥ '] Ku RM V/126 Mā Ma Pa, bahukāraḥ JM, bahukāra K — sphira \*spheṣṭho \*(')yam] sphirasphoṣṭāyam Or K — akṣitaḥ |] Or, akṣikaḥ K [[note: 'h a'']] — prabhuḥ ||] Ku JM V/126 Mā Ma Pa, prabhuḥ | RM K: Pāda a und b wurden bei Barret in Strophe 8 eingeordnet.

Bhatt. liest sphirasphostāyam und kommentiert: "dra. kha < sphiraḥ spheṣṭho 'yam akṣitaḥ? tu. pā. 6.4.157"; Upadhyaya: sphirasphoṣṭāyam.

b. Die Emendation sphira \*spheṣtho \*(')yam folgt Kuiper apud Witzel 1985a, 262, s. auch Bhattacharya 1997, xli. AiGr. II 2, 450, 457 und 755 erwähnt die Superlativbildung spheṣtha- in Pāṇ. 6.4.157 nicht.

Zu c vgl. AVP 8.11.4b: dhānyena vibhuh prabhuh.

# 8.18.10 nur AVP

†tasmin dhān<sub>i</sub>yaṃ ny upyate
yavo vrīhir atho tilaḥ |
tasya gṛhṇīta yat kṛtaṃ
parikṣāya catuḥśatam ||

(8)
(8)

"Auf diesen [Dreschplatz] wird Getreide hingeworfen: Gerste, Reis und Sesam. Ergreift [nur] den Teil dessen, was zurechtgemacht worden ist, nachdem ihr vierhundert verbrannt habt!"

†tasmin] tasmim Or, asmim K — dhānyam] JM RM, dhānya Ku Mā Ma, "V/126, dhānya Pa, dhām K — ny upyate ¹] Ku JM Mā Ma Pa, ny upyate RM, "te ¹ V/126, nupyate K — vrīhir] Ku RM V/126 Mā Ma Pa K, vrihir JM — tilaḥ |] tilaḥ | Or, tilaḥ K [[note: °ḥ t°]] — kṛtaṃ ¹] Ku JM V/126 Mā Ma Pa, kṛtaṃ RM K — catuḥśataṃ || Ku JM V/126 Mā Ma Pa, catuḥśataṃ | RM, catuśśataṃ K

Bhatt. liest *tasmin dhānyam*<sup>+</sup> (a); Upadhyaya: *tasmin dhānyam*. Bhatt.App.: "kakha u. tasmim dhānya ... tilah |".

a. Ein Anusvāra statt n vor einem Dental erscheint sowohl in **Or** als auch in **K** häufig, s. z.B. AVP 5.40.6a:  $j\bar{a}r\bar{i}m$  nihito für  $j\bar{a}r\bar{i}n$  nihito.

**d**.  $parikṣ\bar{a}ya$  ist der einzige Sanskrit-Beleg in Verbalform von  $kṣ\bar{a}+p\acute{a}ri$  "herumbrennen, durch Verbrennen zur Kohle machen". Ansonsten gibt es nur  $pari-kṣ\bar{a}na$ - "Verkohltes" (AB 3.34).

Mit catuhśatam sind wohl die Spelzen gemeint.

#### 8.18.11 nur AVP

| śarkārivan *mayāravac             | (8) |
|-----------------------------------|-----|
| cakrīvat kiṃ ca yad vṛṣe          | (8) |
| tad vai sphātir upāyatī           | (8) |
| sarvam evāti <sup>+</sup> ricyate | (8) |

"In welchen [Behälter] auch immer ich [Getreideflocken] schütte — sei es einer aus Jute (?), einer aus Strohgeflecht oder einer mit Rädern; jeden solchen überragt fürwahr eine herankommende Fruchtbarkeit."

śarkārivan] Or, śarkāryavan K — \*mayāravac ˈ cakrīvat] mayāriva ˈ cakrīvat Ku, mayāriva cakrīvat JM, mayārava cakrīvat RM V/126, mayārava ˈ cakrīvat Mā Ma Pa, nayāvaś cakraivṛt K — kiṃ ca] Ku RM V/126 Mā Ma, kiṃ [[line]] kiṃ ca JM, ki ca Pa, kiñ ca K — yad vṛṣe |] K, yad vṛśe | Ku RM Ma Pa, yad ṛśe | JM V/126 Mā — sphātir upāyatī ˈ] sphātiṛpāyatī ¹ Ku V/126 Mā Ma Pa, sphātiṛpāyatī JM, sphātiṛpāyatī RM, sphātir upāyatī K — †ricyate || rcyate || Ku JM V/126 Mā Ma Pa, rcyate | RM, ricyasi | K

Bhatt. liest mayā<u>rava</u> <u>cakrī</u>vat ... v<u>ṛṣe</u> (**ab**) ... rucyate (**d**) mit dem Komm.: "dra. kakha pāṭhaḥ sandigdhaḥ"; Upadhyaya: mayārava cakrīvat ... vṛṣe | ... rucyate.

Diese Strophe wurde von Lubotsky 2002, 134 übersetzt: (mit \*mayāravac und \*ricyate) "In whatever [receptacle] I pour – of gravel (?), grain baskets, wheels –, the upcoming abudance excedes that all."

Bei ab handelt es sich wohl um die Behälter, die zum Transportieren der Getreideflocken dienen.

(0)

a. śarkārivat ist als Ableitung von śarkāra- zu bestimmen (nicht aus \*śarkāri-, weil man \*śarkāri-mat- erwartet, s. AiGr. II 2, 880f.). śarkāra- ist zwar in Pāṇini Gaṇapāṭha 81.24 (zum Sūtra 4.1.41) erwähnt, aber ohne Bedeutungsangabe. Das Wort śarkārivant- ist sicher im Zusammenhang mit śárkarā- "Grieß, Kies" zu deuten, also etwa als "(der Behälter, der für den Transport) von vielen Getreideflocken (geeignet ist)", vermutlich aus Jute.

mayāravat "[of] grain baskets" (Lubotsky ebd. und Lubotsky 2010, 56). Hier scheint aber mayāra- eine materielle Beschaffenheit zu bezeichnen.

**d**. \*ricyate. În **Or** kommt die Schreibung r für ri nach einem Vokal gelegentlich vor, s. z.B. AVP 9.5.7c: arcyata für aricyata.

### 8.18.12 nur AVP

| mahāñjane parā jahi          | (8) |
|------------------------------|-----|
| sahasrāpoṣam ardaya          | (8) |
| bahvī na oṣadhe bhava        | (8) |
| samudrasveva samsravah    18 | (8) |

"Schlage den tausendfachen Zuwachs fort, setze ihm einen Hieb, du mit der mächtigen Salbe! Sei für uns zahlreich wie das zusammenfließende [Wasser] mit dem großen Fluß, du Heilpflanze!"

mahāñjane] Or, sahamjane K — parā] Ku JM RM V/126 Mā Ma K, pa{·}rā Pa — jahi ˈ] Ku V/126 Mā Ma Pa, jahi JM RM K — sahasrāpoṣam] Ku JM RM V/126 Ma Pa K, sahasrā{·}poṣam Mā — ardaya |] Ku JM V/126 Mā Ma Pa, a{·}rdaya | RM, andaye | K — na oṣadhe] JM RM V/126 Ma Pa, na oṣadhe Ku, na ṣedhe Mā, noṣadhī K — bhava ˈ] Ku V/126 Mā Ma Pa, bhava JM RM K — saṃsravaḥ] Or, saṃsrava K — || 18 || ] || r 12 || 18 || Ku JM, || r || 18 || RM, || 18 || r ·· || V/126, || 18 || r || Mā Ma Pa, Z 3 Z K

ab sind nicht ganz verständlich, weil sahasra-posá- "tausendfacher Zuwachs" (Kim 2010, 70f.) in der Regel im positiven Sinne verwendet wird. Hier ist mit sahasra-posá- vielleicht Unkraut oder ähnliches gemeint.

- **a.** mahāñjana- "dessen Salbe mächtig ist" ist ein Hapax, vgl. devāñjana- "göttliche Salbe" (AVP 15.3.6a ~ AVŚ 19.44.6a).
- d gibt den Aufschluß, daß samudrá- nicht Ozean bzw. Meer bezeichnet. Zu samsrava- s. Kim 2010, 161.

# 8.19 An den Ziegenbock mit den Reisbreien für fünf Portionen

#### 8.19.1 nur AVP

| ājyād ajah sam abhavad      | (8) |
|-----------------------------|-----|
| deśebhya odanā ime          | (8) |
| tān apaśyad bṛhaspatih      | (8) |
| sa vai pañcaudano (`)bhavat | (8) |

"Aus dem Opferschmalz entstand der Ziegenbock. Aus den Weltgegenden [entstanden] diese Reisbreie. Auf sie blickte Brhaspati. Der [Ziegenbock] wurde fürwahr zu einem, der die Reisbreie für fünf Portionen hat."

ājyād] Ku JM RM V/126 Mā Ma K, āntyād Pa — ajaḥ sam] Or, ajas sam K — abhavad '] Ku V/126 Mā Ma, abhavad JM RM Pa K — deśebhya] Ku JM V/126 Mā Ma Pa K, de{·}śebhya RM — ime |] Or, yaye K — tān apaśyad] Ku V/126 Mā Ma Pa, tān apaśya JM RM, nātipaśyan K — bṛhaspatiḥ '] Ku V/126 Mā Ma, bṛhaspatiḥ JM RM Pa, vṛhaspatis K — vai] Ku JM RM Mā Ma Pa K, vaiḥ V/126 — pañcaudano] Ku JM RM V/126 Ma Pa, pañcodano Mā K — (')bhavat ||] bhavat || Ku JM V/126 Mā Ma Pa, bhavat | RM K

Bhatt. (= Upadhyaya) liest 'bhavat (d). Bhatt.App.: "gha ... u. ' nāsti".

Diese Strophe wurde von Lubotsky 2002, 127 übersetzt: "The billy-goat sprang up from clarified butter, these rice-gruels from the regions. Brhaspati saw them. He (the billy-goat) became of five rice-dishes."

a hat eine schlechte Kadenz.

d. Inhaltlich zu páñcaudana- s. Lubotsky ebd.

#### 8.19.2 nur AVP

| <sup>†</sup> caturdhaitān sam abhara | (8) |
|--------------------------------------|-----|
| odanāṃs tvaṃ bṛhaspate               | (8) |
| aja āj <sub>i</sub> yāj jātaḥ        | (7) |
| sa eṣāṃ pañcamo (ʾ)bhavat            | (8) |

"Vierfach brachtest du diese Reisbreie hier zusammen, du Brhaspati! Der aus dem Opferschmalz geborene Ziegenbock wurde der fünfte der [Reisbreie]."

179

†caturdhaitān] caturddhaitām JM RM V/126 Mā Ma Pa, caturddhvaitām Ku, catudhriyatām K — abhara '] RM V/126 Mā Ma Pa, abhava ' Ku, abhara JM, abhava | K — odanāms tvam] Ku RM Ma Pa, odanātsvam JM, odānāms tvam V/126, odanās tvam Mā, odanas tvam K — bṛhaspate |] Ku JM RM V/126 Mā Ma, bṛhaspa(→spa)te | Pa, vṛhaspate | K — aja ājyāj] Ku RM V/126 Mā Ma Pa, aja ājyā< > JM, ajajyāj K — jātah ] Ku V/126 Mā Ma Pa, <-> JM, jātah RM, jātas K — esām] Ku V/126 Mā Ma K, <-> JM, eṣā RM, yeṣām Pa — (')bhavat || ] bhavat || Ku JM V/126 Ma Pa, bhavat | RM Mā, bhava K

Bhatt (= Upadhyaya) liest caturdhaitām (a) ... 'bhavat (d). Bhatt.App.: "dra. u. 'nāsti" (d).

a hat eine schlechte Kadenz. Zur Schreibung -m für -n in +caturdhaitan s. den Kommentar zu 8.14.10a.

c ist unterzählig.

### 8.19.3 nur AVP

| (8) |
|-----|
| (8) |
| (8) |
|     |

"Mit dem Rauch erreicht er den Himmel, mit dem Dampf den Zwischenraum. Mit dem Auge erreicht er die Himmelsrichtungen; der mit den Reisbreien für fünf Portionen ausgestattete Ziegenbock [ist] die Antriebskraft [des Savitr]."

āpnoty '] Ku V/126 Ma Pa, āpnoty JM RM K, āpnoti ty Mā — antarikṣam] Or, antyarikṣam  $\mathbf{K}$  — utosmanā |]  $\mathbf{Or}$ , adhosmanā |  $\mathbf{K}$  — diśa āpnoti]  $\mathbf{Or}$ , diśāpnotū  $\mathbf{K}$  — cakṣuṣā ']  $\mathbf{Ku}$ , cakṣuṣā JM RM V/126 Mā Ma Pa K — ajah] Or, ajaḥ K — pañcaudanah savah ||] Ku JM V/126 Ma Pa, pañcaudanaḥ savaḥ | RM Mā, pañcamodanasyavaḥ | K

Upadhyaya liest utaşmanā | (b).

d = AVP 8.19.8d. Dieser Pāda wurde in Vyākarana-Mahābhāṣya 24 und Kāśikā Vrtti 55 zitiert.

Der Ausdruck ajá- páñcaudana- findet sich in AVP 3.38.11b und mehrfach in AVP 16.99-100 ~ AVS 9.5. Ungewöhnlich ist der Ausdruck sava- "Antrieb[skraft]", der seit dem RV nur in Verbindung mit Savitr vorkommt (Kim 2010, 200).

### 8.19.4 nur AVP

vā te mātā yas te pitā

(8)

| bhrātaro ye ca te s <sub>u</sub> vāḥ |   | (8) |
|--------------------------------------|---|-----|
| ajam pañcaudanam paktvā              |   | (8) |
| sarve tam upa jīvata                 | • | (8) |

"Wer deine Mutter [ist], wer dein Vater, und wer deine eigenen Brüder [sind]; ihr alle sollt von dem mit den Reisbreien für fünf Portionen ausgestatten Ziegenbock Nutzen für das Leben ziehen, wenn ihr ihn gekocht habt."

yā te mātā] Ku RM V/126 Mā Ma Pa, yā te māte JM, yat te mātā K — yas te pitā '] Ku V/126 Mā Ma Pa, vas te pitā JM RM, vat te pitā K — ve cal Ku JM V/126 Mā Ma Pa, yecca RM, yaś ca K — te svāḥ | Ku V/126 Mā Ma Pa, <··> JM, te svāḥ | RM, me svā | K — pañcaudanam] Ku RM Mā Ma Pa, <>ñcaudanam JM, pa{\}ñcaudanam V/126, pañcodanam K — paktvā | Ku V/126 Ma Pa, paktvā JM RM Mā K — jīvata | | Or, jīvita |

c = AVP 3.38.11b.

## 8.19.5 = AVS 18.3.72

| ye te pūrve parāgatā             | (8) |
|----------------------------------|-----|
| apare pitaraś ca ye              | (8) |
| tebhyo ghṛtasya kulyaitu         | (8) |
| śatadhārā v <sub>i</sub> yundatī | (8) |

"Zu denen, welche als deine früheren und welche als [deine] späteren Väter fortgegangen sind, soll der herausquellende Bach der Schmalzbutter mit hundert Strömen gehen."

ye] Ku RM V/126 Mā Ma Pa, {·}ye JM, yat K — parāgatā ¹ apare] Ku RM Ma Pa. parāgatā apare JM V/126 Mā, parāgatāpare K — kulyaitu '] Ku V/126 Mā Ma Pa, kulyaitu JM RM, kullītu K — śatadhārā] Ku JM RM V/126 Ma Pa, śatadhārāya Mā, śatadhārām K — vyundatī ||] Or, vinṛtīm K

#### AVŚ 18.3.72

yé te pūrve párāgatā ápare pitáras ca yé tébhyo ghṛtásya kulyáitu śatádhārā vyundatī́ ||

"What Fathers of thine went away earlier and what later, for them let there go a brook of ghee, hundred-streamed, overflowing" (Whitney).

Diese Strophe wird in KauśS 86.2 (Bestattungsszeremonie): ,ye te pūrve parāgatā' iti sarpirmadhubhyām carum pūrayitvā śīrsadeśe nidadhāti "ye te pūrve parāgatā' sagend füllt man einen Topf mit der Schmalzbutter und mit Honig und legt ihn in Richtung des Kopfes nieder" und 88.17 zitiert: ajvenavichinnam pindan

181

abhighārayati ... ,ye te pūrve parāgatāʻ iti "Mit dem Opferschmalz beträufelt man die Klumpen ununterbrochen. Dabei sagt man ,ye te pūrve parāgatā"".

cd = AVŚ 18.4.57 $cd \sim TA$  6.12.1c (tebhyo ghṛtasya dhārayitum madhudhārā vyundatī).

d. Ein Dativ zum Bewegungsverb stellt nichts Ungewöhnliches dar, s. z.B. RV 1.5.5ab (sutapavne ... vanti).

#### **8.19.6** nur AVP

| ye sarvadā dadati                   | (7) |
|-------------------------------------|-----|
| ye vā pacant <sub>i</sub> y odanam  | (8) |
| te vai yamasya rāj <sub>i</sub> yād | (8) |
| uttare loka āsate                   | (8) |

"Welche zu allen Zeiten [einen Reisbrei] spenden, oder welche einen Reisbrei kochen, die sitzen fürwahr in einem obereren Raum als Yamas Reich."

sarvadā] Ku JM RM Mā Ma Pa K, sarvavā V/126 — dadati 'ye] Ku RM Ma Pa, dadati ye JM V/126, vadati ' ye Mā, dadatye K — pacanty] RM V/126 Mā Ma Pa, pacamty Ku, <->caṃty JM, racaranty K — odanam | Jodanam | JM RM V/126 Mā Ma Pa, odamam | Ku, odanam K — yamasya] Ku JM V/126 Mā Ma Pa K, ya(+ma)sya RM — rājyād '] Ku V/126 Mā Ma Pa, rājyād JM RM K — uttare] Ku JM RM V/126 Mā Ma K, uttaro Pa loka āsate ||] Ku JM V/126 Mā Ma, loka āsate | RM, loka  $\{y\bar{a}\}$ āsate || Pa, lokāsate | K

a hat eine Silbe zu wenig.

#### 8.19.7 nur AVP

| $n_a \bar{a}tir \bar{a}tra \bar{a}pnoti$          | (8) |
|---------------------------------------------------|-----|
| nainam āpnot <sub>i</sub> y ukth <sub>i</sub> yaḥ | (8) |
| $n_a \bar{a}gnistoma \; \bar{a}pnot_i y$          | (8) |
| ajam pañcaudanam savam                            | (8) |

"Das Atirātra-Opfer erreicht [diesen] nicht, das Ukthya-Opfer erreicht diesen nicht. Das Agnistoma-Opfer erreicht den mit den Reisbreien für fünf Portionen ausgestatteten Ziegenbock, [nämlich] die Antriebskraft nicht."

nātirātra āpnoti 1 Ku RM V/126 Mā Ma Pa, nātirātra āpnoti JM, nātirātrāpnotu K ukthyah |] Ku RM V/126 Mā Ma Pa, ukthyah || JM, ukthyah K [[note: "h n"]] — nāgnistoma āpnoty | Ku RM Mā Ma Pa, nāgni { } stoma āpnoty JM, nāgnistoma {vā} āpnoty | V/126, nāgnistomāpnoty K — pañcaudanam] JM V/126 Mā Ma Pa K, pañcau{ma}danam Ku, pañcaumadanam RM — savam || savam || Ku JM V/126 Ma Pa, savam | RM Mā, savam K

a. atirātrá- erscheint im AV in der Regel als ein terminus technicus in der Bedeutung "der Atirātra-Opferdienst" (AVP 14.2.6ab; 16.71.8ab; 16.136.8d,9d ~ AVŚ 10.9.8d,9d; 16.114.3b ~ AVŚ 9.6.41). Dieser Terminus taucht in AVP 14.2. 6ab: 16.71.8ab: 16.136.8d.9d ~ AVŚ 10.9.8d.9d neben agnistoma- auf. An unserer Stelle tritt zu atirātra- und agnistoma- ein weiterer Terminus ukthya- hinzu. Auffällig ist noch, daß in AVP 20.42.9a atirātrá- als ein gewöhnliches Adjektiv "über die Nacht hinaus [laufend]" (zu ap- "Wasser", vgl. atirätré ná sóme in RV 7.103. 7a, Geldner unrichtig: "an der Atirātra-Feier bei Soma") erscheint. Diese adiektivische Bedeutung von atirātrá- ist noch im Kompositum sāhnātirātráu "das Mitdem-Tag-Sein und das Über-die-Nacht-hinaus-Sein" (AVŚ 11.7.12c ~ AVP 16.83. 2c: sāhnātirātrā) zu erkennen.

Zu **d** vgl. ajah pañcaudanah savah (AVP 8.19.3d,8d).

8.19 An den Ziegenbock mit den Reisbreien für fünf Portionen

#### 8.19.8 nur AVP

| daśarātreṇa saṃmito                 | (8) |
|-------------------------------------|-----|
| dvādaśāhena kalpate                 | (8) |
| <sup>†</sup> dīrghasattreņa saṃmito | (8) |
| iah pañcaudanah sayah               | (8) |

"Dem Daśarātra-Opfer entsprechend richtet sich [der Ziegenbock] nach dem Dvādaśāha-Opfer. Dem Dīrghasattra-Opfer entsprechend [ist] der mit den Reisbreien für fünf Portionen ausgestattete Ziegenbock, [nämlich] die Antriebskraft."

sammito | sammito JM RM, sammito | Ku V/126 M\bar{a}, sammito Ma Pa, samyato K —  $^{+}$ dīrghasattreņa] dīrghasatreņa **JM RM Ma Pa**, dīrghasatre $\{\cdot\}$ na **Ku**, dīrghasatreņa V/126, dīrghaśatreņa Mā, dīrghamātreņa K — sammito 1 sammito JM RM, sammito Ku V/126, sammito dvādašāhena kalpate dīrghašatrena sammito Mā [note: mit Wiederholung]], sammito Ma Pa, samyato K — ajah] 'jah Or, jah K — pañcaudanah] Or, pañcaudanas K savah | | | Ku JM V/126 Mā Ma Pa, savah | RM, savah K [[note: "h y"]]

Bhatt. (= Upadhyaya) liest sammito (a) ... dīrghasatrena sammito (b). Bhatt. kommentiert: "dra. mā. dīrghaśatrena sammito dvādaśāhena kalpate ity adhikam".

ac. daśarātra- "das zehntägige [Opfer]" (belegt auch in AVP 16.71.9b, vgl. "der Zeitraum von zehn Tagen" in AVP 9.3.3a) und dīrghasattra- "das lang[dauernd]e Sattra-Opfer" sind jeweils der erste Beleg in der vedischen Literatur.

C.

d = AVP 8.19.3d.

#### 8.19.9 nur AVP

| tesām barhis <sub>i</sub> yam sarvam | (8) |
|--------------------------------------|-----|
| yan nastam yac ca mriyate            | (8) |
| yac ca steno <sub>a</sub> pājati     | (8) |
| yeṣāṃ pañcaudanaḥ savaḥ              | (8) |

8. Kānda 8

"Welche über die auf den Reisbreien für fünf Personen beruhende Antriebskraft verfügen, deren all das, was verschwunden ist, was stirbt und was ein Räuber wegnimmt, gehört der Opferstreu."

tesām] Or, ya esām K — barhişyam] Ku JM RM V/126 Mā Ma K, barhişyām Pa sarvaṃ '] Ku V/126 Mā Ma, sarvaṃ JM RM Pa K — yac ca] Or, yaś ca K — mriyate '] Ku V/126 Ma Pa, mriyate JM RM, mriyete Ma, mryatam K Bar. sa | yatam; Bhatt. syayatam] — yac ca] Ku RM V/126 Mā Ma Pa, yaca JM, yaś ca K — steno apājati |] steno 'pājati | Ku V/126 Mā Pa, steno 'pāyati | JM RM, {:}steno 'pājati | Ma, stenopāyati K yeṣām] Ku JM RM V/126 Mā Pa, eṣām Ma, ya eṣām K — pañcaudanaḥ] Or, pañcamo K — savah ||] Ku JM V/126 Ma Pa, savah | RM Mā, bhava | K

a. Mit barhisya- ist wohl "opfertauglich" gemeint.

## **8.19.10** ~ AVŚ 9.5.27

| yā pūrvam patim <sup>+</sup> vitt <sub>u</sub> vā- | (8) |
|----------------------------------------------------|-----|
| -athān <sub>i</sub> yam vindate (')param           | (8) |
| pañcaudanam ca tāv ajam                            | (8) |
| pacato na vi yosatah                               | (8) |

"Welche [Frau] einen frühreren Gatten gefunden hatte, dann sich einen anderen, späteren [Gatten] findet; wenn sie beiden (= der spätere Gatte und die wiederverheiratete Frau) einen mit den Reisbreien für fünf Portionen ausgestatteten Ziegenbock kochen, werden sie sich voneinander nicht entfernen."

pūrvam patim K, pūrvapatim Ku JM RM V/126 Ma Pa, pūrvapati Mā — "vittvā thānyam] vitvā thānyam Ku V/126, vitvā 'thānyam JM RM, vitvā dhānyam Mā, vitvāthānyam Ma Pa, vitvāvathānnam K — (')param | or, param K — pañcaudanam] or, pañcaudanamdanam K — ajam '] Ku V/126 Mā Ma Pa, ajam JM RM, atam K — na vi yoşatalı ||] {vi} ni vi yoşatalı || Pa, ni vi yokhatalı || Ku JM RM V/126 Mā Ma, na vyāmcatah | **K** 

#### AVŚ 9.5.27

vấ pūrvam pátim vittvấthānyám vindátè 'param | páñcaudanam ca tấv ajám dádāto ná ví yoṣataḥ

"Whoever (fem.) having gained a former husband, then gains another later one — if (ca) they (dual) shall give a goat with five rice-dishes, they shall not be separated" (Whitney), vgl. "[die Frau,] die sich, nachdem sie einen ersten Gatten gefunden hatte, dann einen späteren findet", "Und werden sie (der zweite Gatte und die wiederverheiratete Frau) einen von einem Reisbrei für fünf begleiteten Ziegenbock spenden, so werden sie nicht getrennt werden" (Thieme Kl.Schr., 450f.).

Bhatt. liest vittvā-thānyam (ab) ... 'param (b) ... \*yoṣatah; Upadhyaya: vittvāthānvam ... 'param | ... vosatah. Bhatt.App.: "mu. vyāmśatah |" (d).

Diese und die nächste Strophe fallen ins Auge, weil sie (~ AVŚ 9.5.27 und 28) in AVP in Kāṇḍa 8 ihren Eingang gefunden haben. Die übrigen Strophen des AVŚ 9.5 haben sonst ihre Parallelen in AVP 16.97-100.

a. pūrvam patim nach K und AVŚ. (')param erzwingt auch diese Lesung. Der Anusvāra wird in Or (pūrvapati-) gelegentlich nicht geschrieben, s. z.B. in AVP 7.6.9d: sthirā tvā für sthirām tvā.

+vittvā-: Die Schreibung tv für ttv in Or tritt fast regelmäßig auf (s. v.a. Griffiths 2009, lxv). Interessant ist Whitneys Anmerkung zu AVS: "The mss., as usual in such cases, read vitvā in a" (Whitney z.St.).

# **8.19.11** ~ AVŚ 9.5.28

| samānaloko bhavati          | (8) |
|-----------------------------|-----|
| punarbhuvāparaḥ patiḥ       | (8) |
| ajam pañcaudanam            | ( ) |
| dakṣiṇājyotiṣaṃ dadat    19 | (8) |

"Wenn der spätere Gatte einen Ziegenbock spendet, der mit den Reisbreien für fünf Portionen ausgestattet [und] mit dem Lichtglanz des Opferlohns versehen ist, wird er zu einem, dessen Welt [ihn] mit der wiederverheirateten Frau vereint."

bhavati | Ku JM V/126 Mā Ma Pa, bhavati RM K — punarbhuvāparaḥ] JM RM V/126 \(\text{Q}\) Mā Ma, punarbhuvāparuh Ku, puna{·}rbhuvāparah Pa, punarbhavāparah K — patih |] Ku RM V/126 Mā Ma Pa, pati | JM, patih K [[note: "h a"]] — ajam] Ku JM RM V/126 Mā Ma, apajam Pa, ajam ca K — pañcaudanam '] Ku, pañcaudanam JM RM V/126 Ma Pa, pañcodanam Mā K — dakṣiṇājyotiṣam] JM RM V/126 Ma Pa, dakṣiṇā'jyotiṣam Ku, dakşinām jyotişam  $M\bar{a}$ , dakşinyajyotişam K - ||19|||1|| ||11|| 19|| Ku, || ||12|| 19|| JM, $|| r || 19 || RM, || 19 || r \cdot || V/126, || 19 || Ma, || 19 || r || Ma Pa, Z 4 Z K$ 

#### AVŚ 9.5.28

samānáloko bhavati punarbhúvāparah pátih yò 'jám páñaudanam dáksinājyotisam dádāti || "Her later husband comes to have the same world with his remarried spouse who (masc.) gives a goat with five rice-dishes, with the light of sacrificial gifts" (Whitney), vgl.: "Von gleicher Aufenthaltsstätte [im Jenseits] mit der punarbhū ('der wiedergeheirateten Frau') wird der spätere Gatte, der einen Ziegenbock spendet, der von einem Reisbrei für fünf und dem Lichtglanz eines [goldenen] Opfergeschenkes begleitet ist" (Thieme Kl.Schr., 451).

b. Zu *punar-bhū*- "die wiedergeheiratete Frau" s. inhaltlich Thieme Kl.Schr. 445-460

 ${f c}$  hat so wohl in AVP als auch in AVS zwei Silben zu wenig.

d. Aufgrund von Strophe 6 und 10cd ist *dadat* hier als ein Partizip aufzufassen. Formal ist eine Auffassung als 3.Sg.Konj. von  ${}^{1}d\bar{a}$  zwar auch möglich, aber sie bietet keinen guten Sinn.

## 8.20 Zum Glanz

Die Kändikä steht inhaltlich AVP 2.34 sehr nahe.

#### 8.20.1 nur AVP

| sūryo mā varcasokṣatu- | (8) |
|------------------------|-----|
| -ukṣatām aśvināobhā    | (8) |
| āditya ūrdhva uccaran  | (8) |
| sa u mā varcasokṣatu   | (8) |

"Die Sonne soll mich mit Glanz besprengen. Die beiden Aśvins sollen [mich] besprengen. Der geradeaus aufsteigende Āditya soll mich mit Glanz besprengen."

varcasokṣatū'kṣatām] varccasokṣatū'kṣatām Ku V/126, varccasokṣatu'kṣatām JM RM, varccasokṣatukṣatām Mā, varccasokṣatūkṣatām Ma Pa, varcasokṛtūkṛtām K — aśvinobhā |] Ku RM V/126 Mā Ma Pa K, aśvibhā | JM — ūrdhva] K, ūrddhva Or — uccaran '] uccaran 'JM RM V/126 Ma Pa, ucca(+ra)ŋ ' Ku, uccaraŋ Mā, uttaraṃ K [[note: om ao ]] — sa u] Or, asau K — varcasokṣatu ||] varccasokṣatu || Ku JM RM V/126 Ma Pa, varcca[[folio]]kṣatu | Mā, varcasokṣatu | K

Zu a vgl. AVP 9.3.4d: *varcasānyā sam ukṣatu* "Eine andere [Pflanze] soll [dich mit] Glanz benetzen".

d. Zur Schreibung asau (K) s. Witzel 1985a, 258.

#### 8.20.2 nur AVP

| varcasa maṃ pitur agnir          | (8) |
|----------------------------------|-----|
| varcasā mā bṛhaspatiḥ            | (8) |
| surāyāḥ sicyamānāyāḥ             | (8) |
| kīlālavarcasena mā               | (8) |
| tena mām aśvin <sub>ā</sub> obhā | (8) |
| ukṣatāṃ puṣkarasrajā             | (8) |

"Mit Glanz [soll] mich Agni als Trank (= Soma?) [besprengen]. Mit Glanz [soll] mich Brhaspati [besprengen]. Mit dem Kīlāla-Glanz des Surā-Trankes, der gegossen wird, [sollen sie] mich [besprengen]; mit diesem sollen mich die beiden lotusbekränzten Aśvins besprengen."

varcasā] K, varcca(+sā) Ku, varccasa JM, varccasā RM V/126 Mā Ma Pa — agnir '] Ku RM V/126 Ma Pa, agnir JM K, agni ' Mā — varcasā] K, varccasā Ku RM V/126 Mā Ma

Pa, vacasā JM — mā] Ku JM RM V/126 Ma Pa K, mād Mā — bṛhaspatiḥ |] Or, vṛhaspatiḥ K [[note: "h s"]] — surāyāḥ] Or, surāyās K — sicyamānāyāh '] Ku RM, sicyamānāyāḥ JM, sicyamānāyāḥ ' V/126 Ma Pa, sicyamānayāḥ Mā, sicyamānāyāḥ K — kīlālavarcasena] K, kīlālavarcasena Ku RM V/126 Mā Ma Pa, kīlālāvarccasena JM — mā |] JM V/126 Mā Ma Pa, mā || Ku RM, sā K — mām] Or K [[Bar. Bhatt. mās]] — aśvinobhā '] Ku RM V/126 Ma Pa, aśvinobhā JM Mā, aśvinobhā | K — puṣkarasrajā ||] RM V/126 Mā Ma Pa, puṣkarasrajā ||] RM V/126 Mā Ma Pa, puṣkarasrajā ||

a. pitur (so in Or und K) ist zwar nicht gerade sinnvoll: "Agni als Trank ... Brhaspati", aber falls pitu- den Soma symbolisiert (s. Griffiths 2009, 190, zu pitú- s. Kim 2008, 189), bietet der Vers doch einen recht guten Sinn. Eine Emendation \*pitar "du Vater!" ergibt hier wenig Sinn (genauso wenig: pitur "des Vaters" bzw. "vom Vater"). Eine attraktive Alternative wäre eine Emendation \*pitor für pitur. Die Form pitoh (RV: pitváh) ist tatsächlich in AVP 20.8.5a und 6a belegt. Somit würde man eine Verbindung von \*pitor mit surāyāh in Pāda c herstellen. Diese Lösung ist jedoch weniger plausibel, weil die Schreibung to für tu in Or und K nur äußerst selten anzutreffen ist. Hinzu kommt, daß uns keine Stelle bekannt ist, an der die Surā mit pitú- in Verbindung gebracht wird.

cd. Zu surāyāḥ ... kīlālavarcasa- vgl. surāyāṃ varco adhi "der Glanz auf dem Surā-Trank" (AVP 5.29.5c) und surāyāṃ ... varcas "der Glanz ... im Surā-Trank" (AVP 19.24.14d). Die Surā steht in einer engen Beziehung zum kīlāla-Trank (AVP 2.35.2cd; 8.10.4cd; AVŚ 6.69.1cd).

Zu c vgl. AVP 2.35.2c (= AVP 8.10.4c; AVŚ 6.69.1c; 9.1.18c): surāyām sicyamānāyām "im Surā-Trank, der gegossen wird".

d. kīlālavarcasa- "der Glanz des Kīlāla-Tranks" ist ein Hapax.

# 8.20.3 $\mathbf{a} \sim \text{KS } 36.15 \mathbf{c} \cdot \mathbf{bd}$ : nur AVP $\cdot \mathbf{c} = \text{HirGS } 1.10.6 \mathbf{c}$ ; $\bar{\text{ApMP }} 2.8.3 \mathbf{c}$

| varcasvan me mukham astu | (8) |
|--------------------------|-----|
| rocamānam viṣāsahi       | (8) |
| tam mā hiraņyavarcasam   | (8) |
| kṛṇomi paśyatāṃ priyam   | (8) |

"Glanzvoll soll mein Gesicht sein, leuchtend [und] überwältigend. Ich mache mich zum Goldglanz, [mich,] den die Sehenden liebhaben."

varcasvan] varccasvan Or, varcasvān K — mukham astu '] Ku JM RM V/126 Ma Pa, mukham astu Mā, sukham astu K — rocamānam] JM RM V/126 Mā Ma Pa K, ro{·}camānam Ku — viṣāsahi |] K, viṣāsahi | Ku JM RM V/126 Mā Ma, viṣāhiḥ | Pa — tam] tan Or, yo K — hiraṇyavarcasam '] hiraṇyavarccasam 'Ku RM V/126 Ma Pa, hiraṇyavarccasam JM Mā, hiraṇyavarcasam K — paśyatām] Or, paśyatā K — priyam || priyam || Or, priyam | K

Bhatt. (= Upadhyaya) liest tan (c).

**a** = AVP 2.34.4a ~ KS 36.15: 83.3 (várcasvad astu me múkham).

 $c = HirGS 1.10.6c; \bar{A}pMP 2.8.3c$  (tam  $m\bar{a}$  hiranyavarcasam) ~ AVP 2.32.4c (yo  $m\bar{a}$  hiranyavarcasam). Die Schreibung -n m- für -m m- findet sich in den Or-Mss. häufig, s. z.B. AVP 3.13.3c: tan ma für tam ma.

### **8.20.4 ab** $\sim$ AVŚ 1.34.4ab • **cd**: nur AVP

| madhor ahaṃ madhutaro           | (8) |
|---------------------------------|-----|
| madhughān madhumattaraḥ         | (8) |
| mām anu pra viśatu varca        | (9) |
| rṣabho <sup>+</sup> vāśitām iva | (8) |

"Ich [bin] süßer als das Madhu, noch süßer als die Madhugha-Pflanze. Der Glanz soll in mich eindringen, wie ein Stier in eine brünstige Kuh."

madhor] Ku JM RM V/126 Mā Ma K, ma{·}dhor Pa — madhutaro ¹] Ku JM RM V/126 Ma Pa, madhutaro Mā, madhutaro K — madhughān] Ku JM RM Ma V/126, madhughāna Mā, madhughan Pa, madhumāṃ K — madhumattaraḥ |] JM RM V/126 Mā Ma Pa K, madhuttaraḥ | Ku — viśatu] JM RM Mā Ma Pa, viśatu ¹ Ku V/126, viśantu K — varca ¹¹ ṛṣabho] varca ṛṣabho K, varcca ṛṣabho Or — ¹vāśitām iva || Vāṣitām iva || Ku JM V/126 Mā Ma Pa, vā{·}(+si)tām iva || RM, vāṣitām iva | K [[Bhatt. 'vāṣitām iva |]]

Bhatt. liest +vāśitām (d); Upadhyaya: vāśitām.

ab = AVP 19.47.13ab ~ AVŚ 1.34.4ab (mádhor asmi mádhutaro madúghān mádhumattaraḥ).

a hat eine schlechte Kadenz.

**b** ~ AVP 2.35.1d (madughān madhumattarā). Zu madhugha- vs. madúgha- (AVŚ) s. Zehnder 1999, 90 und Griffiths 2009, 78.

c hat eine Silbe zu viel.

 $\mathbf{d} = \text{AVP } 1.55.1 \mathbf{d} \text{ (mit }^+ v \bar{a} \text{ sit } \bar{a} \text{ m} \text{)}.$ 

#### 8.20.5 nur AVP

| idam āñjanam ānaje      | (8) |
|-------------------------|-----|
| varcasyam ākanikradam   | (8) |
| yathā kanikradac carāṇi | (9) |
| varcasā ca bhagena ca   | (8) |

idam] Or, yadam K — āñjanam] Ku RM V/126 Mā Ma Pa, āñjam JM, āmjanam K ānaje '] Ku RM V/126 Pa, ānaje JM Mā Ma, ānama K — varcasyam] varccasyam Or, varcasvas K — ākanikradam | ākanikradam | Ku JM V/126 Mā Ma Pa K, ākanikradam | RM — yathā] JM RM V/126 Mā Ma Pa K, ya{·}thā Ku — kanikradac carāṇi ˈ] Ku V/126 Ma Pa, kanikran karāṇi JM, kaniktadac carāṇi RM, kanikradac carāṇi Mā, kanikradaś carāṇi K — varcasā] K, varccasā Ku V/126 JM RM Ma Pa, varccasāc Mā — ca ||] Ku JM V/126 Mā Ma Pa, ca | RM K

Bhatt. (= Upadhyaya) liest ā kranikradam (b).

a = AVP 1.55.1a.

Zu b vgl. AVP 1.55.1b: śailūnam ākanikradam "Śailūna habe ich durch lautes Schreien hergeholt".

Zu  ${\bf c}$  s. AVP 1.55.2a (= AVŚ 2.30.5c = AVP 2.17.2c): aśvah kanikradad yathā "wie ein laut schreiendes Pferd". Dieser Pāda könnte aufgrund von 8.20.9c (yathā carāṇi sarvadā) durch "sodaß ich laut schreiend wandle" wiedergegeben werden, was allerdings einen weniger guten Sinn ergäbe. Der Pāda hat eine Silbe zu viel, was vielleicht darauf zurückzuführen ist, daß das Metrum gebildet wurde, als das Verb noch carā lautete.

# 8.20.6 nur AVP

| varcasāgnim ā dadhati    | (8) |
|--------------------------|-----|
| varcasod eti sūrįyaḥ     | (8) |
| yāvad varco gohiraņyasya | (9) |
| tāvan me varco bhūyāt    | (7) |

"Sie belegen das Feuer mit Glanz, die Sonne geht mit Glanz auf. Wieviel der Glanz von Rindern und von Gold [ist], soviel möge mein Glanz sein."

varcasāgnim K, varcasāgnim Ku V/126 Mā Ma Pa, varcasāgnim JM, varcasā 'gnim RM — dadhati '] Ku RM V/126 Ma Pa, dadhati JM Mā K — varcasod eti] varccasod eti Or, varcasoyad ati K — sūryah | Ku JM RM Mā Ma Pa, sūryah V/126 [[note: h y]] K [[note: °h y° | — varco | K, varcco Or — gohiranyasya | Ku RM Pa, gohiranyasya JM Ma, gohinyasya V/126, gohiranya{m}sya Mā, goddhirhiranyas K — varco Ku JM V/126 Mā Ma Pa, varcc(+o) RM —  $bh\bar{u}y\bar{a}t$  ||] Ku JM V/126 Mā Ma Pa,  $\{\cdots\}bh\bar{u}y\bar{a}t$  || RM, bhūyāt ZK

Bhatt. liest gohiranyasya (c) mit dem Komm.: "ga < gor hiranyasya | " (wie Bar.); Upadhyaya: gohiranyasya.

ab wurden von Zehnder 1999, 95 übersetzt: "mit Glanz setzt man das Feuer, mit Glanz geht die Sonne auf".

a. Das Subjekt ist unklar, vielleicht die Götter, vgl. AVP 10.7.7 (prānenāgnim sam dadhati ... sūryam devā ajanayan || ~ AVŚ 19.27.7: prānénāgním sám srjati ... sūryam devā ajanayan ||). Ungewöhnlich ist der Instrumental zu dh $\bar{a} + \bar{a}$  "anlegen".

cd. Pāda c hat neun Silben, Pāda d sieben.

Zu c vgl. AVP 2.34.1c: hiranye goşu yad varcas "der Glanz, der am Gold, an den Kühen ist" (Zehnder 1999, 95). gohiranya- (Singular-Dvandva) ist ein Hapax.

#### 8.20.7 nur AVP

8.20 Zum Glanz

| yāvat tvaṃ deva sūr <sub>i</sub> ya        | (8)  |
|--------------------------------------------|------|
| udyann abhivipaśyasi                       | (8)  |
| tāvan mā varcas <sub>a</sub> ābhi vi paśya | (11) |

"Wieweit du, Gott Sūrya, aufgehend hinschaust, soweit sollst du mit Glanz auf mich hinschauen."

yāvat tvam] Ma Pa K, yāvat tvam Ku, yāvatvam JM RM V/126 Mā — sūrya udyann] RM V/126 Ma Pa, sūrya udyan Ku, sūrya udyann JM Mā, sūryodyann K — abhivipaśyasi [] Ku JM RM V/126 Ma, abhivipaśyatisi || Mā, abhivipaśyasi || Pa, abhaivapaśyasi | K tāvan] JM V/126 Mā Ma Pa K, {·}tāvan Ku, tāvyan RM — varcasābhi vi] varccasābhi vi Ku JM RM V/126 Ma Pa, varccasā vi Mā, varcasābhyava K — paśya || ] Ku JM V/126 Mā Ma Pa, paśya | RM, paśya K

Bhatt. (= Upadhyaya) liest abhi vipaśyasi (b).

Zu ab vgl. AVP 4.22.4ab = AVP 9.10.12ab: yāvat sūryo vitapati yāvac cābhivipaśyati "Soweit die Sonne [das Böse] durch Glut verdrängt, und soweit sie [auf es] hinschaut" und AVŚ 10.10.34d (= AVP 8.9.4d): yavat survo vipásyati "soweit die Sonne hinschaut".

#### 8.20.8 nur AVP

| pūrņo bhagasyāhaṃ bhūtvā- | (8) |
|---------------------------|-----|
| -ārukṣaṃ varcaso ratham   | (8) |
| sa mā vahatu sarvadā-     | (8) |
| -āyuṣmantaṃ suvarcasam    | (8) |

"Nachdem ich vom Glück erfüllt worden war, bestieg ich den Wagen des Glanzes. Er soll mich zu allen Zeiten fahren, [mich,] der mit langem Leben versehen [und] mit schönem Glanz ausgestattet ist."

pūrņo] pūrņņo Or, parņo K — bhūtvā rukṣaṃ] bhūtvā rkṣaṃ V/126 Pa, bhūtvā rkṣaṃ Ku, bhūtvārkṣam JM Mā Ma, bhū{·}tvārkṣam RM, bhūtvā ukṣam K — varcaso] K, varccaso Ku JM Ma Pa, varccas(+o) RM, varccano V/126, vaso Mā — ratham | ] ratham | Or K vahatu] Ku JM V/126 Mā Ma Pa K, vahati RM — sarvadā'yusmantam] Ku Mā, sarvadāyuşmantam JM RM V/126 Ma, sarva dāyuşmantam Pa, sarvadā | yuşmantam K suvarcasam ||] suvarcasam || JM, suvarccasam || Ku V/126 Ma Pa, suvarccasam | RM Mā, suvarcasam K

Zu a vgl. AVP 19.41.14c: pūrņā bhagasya vartanih "Vom Glück gefüllt [ist] die Bahn".

Zu d vgl. AVP 6.9.6a (= TB 2.4.7.1): āyuṣmantaṃ varcasvantam "den, der mit langem Leben versehen und mit Glanz ausgestattet ist".

# **8.20.9** acd: nur AVP • $b = M\bar{a}n\dot{S}S 1.6.2.17a$

| bhagenāham parihito  | (8) |
|----------------------|-----|
| varcasā draviņena ca | (8) |
| yathā carāṇi sarvadā | (8) |
| *rocamāno vibhāvasuḥ | (8) |

"Ich bin von Glück, von Glanz und von Reichtum umgeben, so daß ich leuchtend [und] strahlenreich zu allen Zeiten wandle."

bhagenāham] Or, bha[[line]]bhagenāham K — parihito '] Ku RM, parihito JM Mā Ma Pa K, parhito V/126 — varcasā] K, varccasā Or — sarvadā JK RM V/126 Pa, sarvadā JM Mā Ma K — \*rocamāno] rocamānam Or K — vibhāvasuh ||] vibhāvasuh K [[note: h y]], vibhāvasu || Ku JM RM Mā Pa, vibhāvasū || V/126 Ma

Bhatt. liest rocamānam vibhāvasu (d); Upadhyaya: rocamānam vibhāvasu.

Zu abc vgl. AVP 8.20.5cd: yathā kanikradac carāṇi varcasā ca bhagena ca "Ich werde wie ein laut schreiendes [Pferd] wandeln, sowohl vom Glanz als auch vom Glück begleitet".

a hat eine schlechte Kadenz.

 $b = M\bar{a}nSS 1.6.2.17a.$ 

d (Barret: rocamāno vibhāvasuḥ) ist gemäß RV 10.118.4c: rócamāno vibhāvasuh "[Agni,] leuchtend, strahlenreich" emendiert. Or rocamānam vibhāvasu scheint nach rocamānam viṣāsahi (zu mukham) in AVP 8.20.3b gebildet worden zu sein.

#### 8.20.10 nur AVP

8.20 Zum Glanz

| evā mā bhaga āgamad | • | (8) |
|---------------------|---|-----|
| evā mā varca āgamat |   | (8) |
| evā mā teja āgamad  |   | (8) |
| evā mā yaśa āgamat  |   | (8) |

"Auf diese Weise wird Glück zu mir kommen. Auf diese Weise wird Glanz zu mir kommen. Auf diese Weise wird Schärfe zu mir kommen. Auf diese Weise wird Ansehen zu mir kommen."

evā] Or, yavā K — bhaga āgamad '] Ku RM V/126 Ma Pa, bhaga ā $\{\cdot\}$ gamad JM, bhaga āgamad Mā, bhagāgamad K — varca āgamat |] JM, varcca āgatam(→mat) || Ku, varcca āgamat | RM V/126 Mā Ma, {jasya} varcca āgamat | Pa, varcāgamat K — teja āgamad | Ku RM V/126 Ma Pa, teja āgamad JM Mā, tejāgamad K — yaśa āgamat ||] Ku JM V/126 Mā Ma Pa, yaśa āgamat | RM, yaśāgamat K

Es ist nicht auszuschließen, daß āgamat ein thematischer Aorist ist, der jedoch hier inhaltlich weniger paßt.

#### 8.20.11 nur AVP

| hiraṇyayena cakreṇa                       | (8) |
|-------------------------------------------|-----|
| bhagasyāpihito gṛhaḥ                      | (8) |
| tam v <sub>i</sub> y ubjāmi brahmanā      | (8) |
| tasya me dattam aśvinā                    | (8) |
| dattaṃ me puṣkarasrajā    20    anuvāka 4 | (8) |

"Mit einem goldenen Rad ist das Haus des Glücks verschlossen. Dieses [Haus] mache ich mit dem Bráhman auf. Gebt mir einen Anteil [am Glück], gebt mir, ihr lotusbekränzte Aśvins!"

hiranyayena] Ku JM RM V/126 Mā Ma, hiranyaye [na] na Pa, hiranyena K — cakrena | Ku RM Ma Pa, cakrena JM V/126 Mā K — bhagasyāpihito] Ku RM V/126 Mā Ma Pa, bhagasyā 'pihito JM, bhagasyāpihato K — gṛhaḥ |] Or, gṛhaḥ K [[note: 'ḥ t']] — vy ubjāmi] Ku V/126 Mā Ma Pa, vy ujjāmi JM RM, yugjāmi K [[Bar. Bhatt. yugjāpi]] — brahmaņā '] Ku JM RM Ma Pa, brahmaṇā V/126 Mā, vrahmaṇā K — aśvinā '] Ku JM RM Mā Ma Pa, aśvinā V/126 K — me] Ku RM V/126 Mā Ma Pa K, om. JM — puskarasrajā] JM RM V/126 Mā Ma Pa, puṣkara nā(→srajā) Ku, puṣkarasrajah K — || 20 || anuvāka 4 ||] || r 11 ||20||a4|| Ku, ||r||20||a4|| JM, ||\*||r||20||a|| RM, ||20||r||a4|| Mā Ma Pa, ||20 || r ·· || a 4 || V/126, Z anu 5 Z K

Upadhyaya liest brahmanātasya (cd).

Diese Strophe wird mit "ity ekā" in AVP 10.6.13 wiederholt.

Zu a vgl. RV 8.5.35a: hiranyáyena ráthena.

b. Unklar ist, was mit *bhagasya grha-* "das Haus des Glücks" gemeint ist. Zu *bhága-* "das Anteil-Haben; Besitz, Wohlstand; Glück" s. Kim 2010, 72f.

```
JM: ekādaśarccakāṇḍaḥ || * ||
```

RM: ekādaśarcca || \* || \* || \* || \* || \* ||

Ku: ekādaśarccakāṇḍaḥ samāptaḥ || || .. śrī .. ||

V/126: ekādaśarccakāṇḍaḥ samāptaḥ || \* || \* || \* ||

Mā: ekādaśarccakāṇḍaḥ samāptaḥ || \* || \* ||

Ma: ekādaśarccakāṇḍaḥ || · || \* ||

Pa: ekādaśarccakānḍaḥ || ḥ || \* || \* || \* ||

 $\mathbf{K}$ : Z ity atharvanikapaippalādaśākhāyām [[note:  ${}^{o}m$  a ${}^{o}$ ]] aṣṭama $\underline{h}$  kāṇḍās samāptaḥ Z Z

Bhatt.App.: "kāṇḍānte u. || 20 || r || a4 || ekādaśarccakāṇḍaḥ samāptaḥ |".

Bhatt.: iti caturthonuvākah ity aṣṭama ekādaśarcaḥ kāṇḍaḥ samāptaḥ | Upadhyaya: (iti ekādaśarconāma aṣṭamakāṇḍe cathurtho 'nuvākaḥ) ity atharvaveda paippalāda saṃhitāyāṃ ekādaśarconāma aṣṭamakāṇḍaḥ samāptaḥ.

# Kāṇḍa 9

# Dvādaśarcakānda

JM: om RM: om Ku: om V/126: om Mā: om Ma: om

Ma: om

Pa: om

K: navamam [[note:  ${}^om$   $\bar{a}^o$ ]]  $\bar{a}rambha\underline{h}$   $k_{l}t\bar{a}h$  Z om namo  $n\bar{a}r\bar{a}yan\bar{a}ya$  Z om namas  $s\bar{a}rik\bar{a}bhagavatyaih$  [[note:  ${}^oh$  o  ${}^o$ ]] om namas sarasvatyaih ZZ ZZ om

# 9.1 An Agni (Āprī-Lied)

Diese Kāṇḍikā hat ihre Parallelen in AVŚ 5.27 ("Āprī-hymn: to various divinities") und im YS (VS 27.11-22; TS 4.1.8; MS 2.12.6: 149.14-151.2; KS 18.17: 277.7-278.7; KpKS 29.5). Wie man Whitneys Einleitung entnehmen kann ("In our text the proper division is thrown into great confusion, and there are many readings which are obviously mere corruptions"), zeigt der AVŚ-Text andere Lesungen als der von AVP, der aber im größten Teil mit den der Yajurveda-Samhitā übereinstimmt. Das Metrum ist durchgehend ungleichmäßig, und manche Stellen können als Prosa interpretiert werden.

# **9.1.1** $\sim$ AVŚ 5.27.1 usw.

| ūrdhvā asya samidho bhavanty  | (9)  |
|-------------------------------|------|
| ūrdhvā śukrā śocīṃṣy agneḥ    | (8)  |
| dyumattamā supratīkasya sūnos | (11) |
| tanūnapād asuro viśvavedāḥ    | (11) |

"Gerade aufgerichtet werden seine Brennhölzer. Gerade aufgerichtet [werden] die hellen Flammen des Agni, die sehr lichten des Sohnes mit schönem Antlitz. [Agni ist] der Abkömmling [seines] Selbstes, der Asura, der alle Weisheiten besitzt."

ūrdhvā] K, ūrddhvā V/126 Ma Pa, urddhvā Ku JM RM Mā — samidho] Ku JM RM V/126 Mā Ma K, sami{·}dho Pa — bhavanty '] Ku RM Ma Pa, bhavanty JM V/126 Mā K ūrdhvā] K, ūrddhvā Or — śocīṃṣy] Ku RM V/126 Ma Pa, śocīṣy JM Mā, śucīṃṣy K agneh |] Or, agneh K [[note: °h d°]] — dyumattamā] Ku JM RM V/126 Ma Pa, dyuttamā Mā, dyūmattamā K — supratīkasya] Ku V/126 Mā Pa K, sūpratikasya JM, śupratikasya RM, (+su)pratīkasya Ma — sūnos '] Ku RM Mā Ma Pa, sūnos JM V/126 K — asuro] Ku RM V/126 Mā Ma Pa, asūro JM, ambhasuro K — viśvavedāh ||] Ku JM Mā Ma, viśvave $d\bar{a}h \mid \mathbf{RM}$ , viśvave $\{\cdot\}d\bar{a}h \mid\mid \mathbf{V}/\mathbf{126}$ , viśvave $\{v\bar{a}\}d\bar{a}h \mid\mid \mathbf{Pa}$ , viśveve $d\bar{a}h \mathbf{K}$  [note: °h d°] K: d wurde bei Bar. in Strophe 2 eingeordnet mit dem Komm.: "In editing this I have followed KS to some extent, particularly in the division of stanzas".

#### AVŚ 5.27.1

ūrdhvā asya samidho bhavanty ūrdhvā sukrā socīmsy agnéh | dyumáttamā suprátīkah sásūnus tánūnápād ásuro bhúripānih || "Uplifted becomes his fuel, uplifted the bright burnings of Agni, most brilliant; of beautiful aspect, with his son, — [2.] son of himself (tánūnápāt), ásura, many-handed, —" (Whitney).

Upadhyaya liest ogneh (b) ... sūnas (c).

Diese Strophe wird in KauśS 23.7: "ūrdhvā asya" iti vārsmanam audumbaram manthapratirūpam abhijuhoti, in KauśS 45.8: ,ūrdhvā asya' iti juhoti und in VaitS 10.13: ,ūrdhvā asva'-itīstāh zitiert. Es ist auffällig, daß "All the Yajur-Veda texts agree in ending the verse with the third pada, and in reading at the end suprátīkasya sūnóh; of this our text is a palpable corruption, and apparently made after the addition to this verse of the following pada, in order to help their connection. ... it and the Yajus-texts read viçvávedās instead of bhūripānis" (Whitney z.St.).

abc = VS 27.11abc; TS 4.1.8.1abc; MS 2.12.6abc: 149.14-15; KS 18.17abc: 277.7-8; KapKS 29.5.

a hat eine Silbe zu viel.

9.1 An Agni (Āprī-Lied)

d = VS 27.12a; TS 4.1.8.1a; MS 2.12.7a: 149.16; KS 18.17a: 277.9; KpKS 29.5. Mit Grassmann <sup>5</sup>1976 ist hier viśva-vedas- als "alle Weisheiten besitzend" zu verstehen.

# 9.1.2 **ab** = AVŚ 5.27.2 usw. • **cd**(**e**) ~ AVŚ 5.27.3 usw.

| devo deveșu devah                           | (7)  |
|---------------------------------------------|------|
| patho anakti madh <sub>u</sub> vā ghŗtena   | (11) |
| madh <sub>u</sub> vā yajñaṃ nakṣati prīṇāno | (11) |
| narāśamsah sukrd devah savitā viśvavārah    | (P)  |

"Der Gott, der Gott unter den Göttern, bestreicht die Wege mit dem Madhu, mit der Schmalzbutter. Der fröhlich gestimmte Narāśamsa erreicht das Opfer durch das Madhu: der gut handelnde Gott Savitr mit allem Erwünschten."

devesu] Or, devasu K — devah | Ku RM V/126 Mā Ma Pa, devah JM, devah K — anakti] Or, yukta K — ghrtena | Ku JM RM V/126 Ma Pa K, ghrtena | Mā — naksati Ku JM RM K. naksatim V/126, naksatit Mā Ma Pa — prīnāno 1 Ku RM V/126, {pri}prīnāno JM, prānāno Mā, prānāno Ma Pa, prīnāno K — narāśamsah] Or, nurāśamsas K — sukrd devah] Ku, sakrdevah JM, sukrdevah RM, sakrd devah V/126 Mā Ma Pa, suksad devas K — viśvavārah ||] Ku JM V/126 Mā Ma Pa, viśvavārah | RM, viśvavārah K [[note: °h a°]]

#### AVŚ 5.27.2

devó devéşu deváh pathó anakti mádhvā ghṛténa || "A god among gods, the god anoints the roads with honey (mádhu), with ghee" (Whitney).

#### AV\$ 5.27.3

mádhvā yajñám naksati prainānó nárāsámso agníh sukṛd deváh savitā viśvávāraḥ || "With honey he attains the sacrifice, pleased, the praised of men (nárāçánśa), Agni the well-doing, the heavenly impeller (savitár), having all choice things" (Whitney mit dem Komm.: "All the other texts, including Ppp., read in a prīnānás, of which our prāin- is doubtless to be regarded as a blundering corruption.").

Bhatt. liest pronāno (c, Druckfehler) ... \*sukrd devah (d); Upadhyaya: pronāno ... sukrd devah.

Bhatt. kommentiert: "dra. mā. 2kha ghṛtena ity ato dvau daṇḍau |".

Die Division der Pādas ist unsicher, weil sowohl im AV als auch im YV eine Konfusion herrscht. Übereinstimmend sind Pādas ab. Pāda d der Paippalāda-Samhitā scheint entweder agnih oder agne ausgefallen zu sein (narāśamso 'gnih bzw. narāśamso 'gne'). Somit stünden zwei achtsilbige Pādas (also de). Hier erfolgt jedoch die Pādadivision gemäß den Or-Mss.

a = VS 27.12b; TS 4.1.8.1; KS 18.17: 277.9; KpKS 29.5.2b ~ MS 2.12.6: 149.16 (devó devébhyo devayánān). Der Pāda ist unterzählig.

**b** = KS 18.17: 277.10 ~ VS 27.12c (anaktu); MS 2.12.6: 149.16; KpKS 29.5.2c ~ TS 4.1.8.1 (pathá ānakti).

cd ~ VS 27.13abc (... naksase ... nárāśámso agne | sukrd deváh savitā visvávārah ||) = TS 4.1.8.1 ~ KpKS 29.5.3abc (... nakṣati prīṇāno narāśaṃso agne | sukṛd devah savitā viśvavārah ||) ~ MS 2.12.6: 149.17-150.1 (... nakṣati prīṇānáh || nárāśámso agníh sukrd deváh savitā visvávārah |) ~ KS 18.17: 277.10-11 (... naksati prīṇānah || narāśamso agne | sukṛd devas savitā viśvavārah |).

Zur Beziehung von Agni zu Savitr s. z.B. RV 2.1.7ab: tvám agne dravinodá aramkíte tvám deváh savitá ratnadhá asi "Du, Agni, bist der Schätzespender für den, der dir dient; du bist Gott Savitr, der Schätze bringt" (Geldner).

# $\mathbf{ab} \sim \text{AV} \pm 5.27.4 \text{ usw.} \cdot \mathbf{a} = \text{TS } 4.1.8.1 \text{ usw.} \cdot \mathbf{c} \sim \text{AV} \pm 5.27.5 \text{a usw.}$

$$-ide \ vahnim \ namas \bar{a}gnim \ |$$
 (8)

$$sruco adhvaresu *prayatsu |$$
 (8)

"Dieser [Agni] kommt mit der durch die Schmalzbutter [entstandenen] Kraft [zu mir] näher. Ich verehre das Zugtier, den Agni mit Verbeugung [und] die Opferlöffel bei den Opferhandlungen, [nämlich] bei den Voropfern."

achāyam] Ku JM V/126 Mā Ma, acchāyam Pa RM, aśchāyam K — śavasā] Ku JM RM Mā Ma Pa K, śava V/126 — ghrtene'de] ghrtene're Ku RM Mā, ghrtenere JM V/126 Ma, ghrtenede Pa, ghrtena īde K — vahnim] Ku RM V/126 Mā Ma Pa K, vahni JM namasāgnim | ] namasāgnim | Ku V/126 Mā Ma Pa, nasāgnim | JM, namasā 'gnim || RM, namasādhrim K — sruco] K, śrco Or — adhvaresu] adhvaresu Ku JM RM V/126 Mā Ma, atā(→dhva)dhvareṣu Pa, dhvareṣu | K — \*prayaṭsu ||] prayaṭsu || Ku Mā Ma Pa, prayachu | JM, pravacchudu | RM, pratsu | V/126, prayutsu K

#### AV\$ 5.27.4

áchāyám eti śávasā ghṛtā cid īḍāno váhnir námasā ||

"Here he cometh with might (cávas) unto the various ghees, praising, he the carrier, with homage, -- "(Whitney).

#### AVŚ 5.27.5a

agníh srúco adhvarésu prayáksu

9.1 An Agni (Āprī-Lied)

"Agni, unto the spoons, at the sacrifices (adhvará), the profferings (prayáj)" (Whitney).

Bhatt. liest acchāyam<sup>+</sup> (a) ... prayatsu (c); Upadhyaya: acchāyam ... prayatsu.

 $a = TS 4.1.8.1 \sim MS 2.12.6: 150.2 (áchāyám ... ghṛténa ||) \sim VS 27.14a (ácchāyám);$ KpKS 9.5.4a ~ KS 18.17: 277.12 (acchāvam vanti śavasā ghytācīh ||).

Zu ac vgl. RV 5.21.2c: srúcas tvā yanti "Die Opferlöffel gehen zu dir (= Agni)" und RV 8.60.2ab: ácchā hí tvā sahasah sūno angirah srúcas cáranty adhvaré "Denn dir, du Sohn der Kraft, Angiras, nahen die Löffel während des Gottesdienstes" (Geldner).

**b** ~ VS 27.14b (*īḍānó váhnir námasā* ); TS 4.1.8.1; MS 2.12.6: 150.3; KpKS 9.5.4b ~ KS 18.17: 277.13 (*īdānā vahnim*).

Zu *īde* "ich verehre" (also kein 3.Sg.Perfekt-Medium) s. AVP 4.33.4c = AVŚ 4.23.3b (agnim īde), AVP 19.1.10a (īde agnim). Zu īde ist auch ein Instrumental von námas- belegt: AVP 18.10.3b (viśvāvasum namasā gīrbhir †īde) und RV 5.60. 1a (*île agnim svávasam námobhih*) = MS 4.14.11a: 232.13; TB 2.7.12.4a ~ AVŚ 7.50.3a: ( $ide \ agnim \ svau \ agnim \ svau \ namobhih$ ) = AVP 20.31.2a.

Agni wird häufig váhni- genannt, z.B. in AVP 20.57.8a: agnir vahnir vahnir

c ~ VS 27.14c (agnim srúco adhvarésu prayátsu); TS 4.1.8.1; MS 2.12.6: 150.3; KS 18.17: 277.13; KpKS 9.5.4c.

Zur Schreibung *śrco* (**Or**) s. AVP 8.9.6a; 8.11.5a; 9.1.3d.

\*prayatsu. Die Or-Mss. schreiben entweder otsu oder o(c)chu für das letzte Akşara. Da aber die Schreibung (c)cha (JM RM) eine dialektale Schreibvariante für tsa (oder für tsa, das hier nicht in Frage kommt) ist, steht die Lesung °tsu außer Zweifel (°tsu K). Die Form pravatsu kommt auch in der unmittelbar folgenden Strophe (Pāda b) vor, wo sowohl in Or als auch in K ein otsu steht. Somit ist festzustellen, daß man es hier mit prayatsu zu tun hat, wie es alle YV-Texte schreiben (Padapāṭha: prayát-ṣu). AiGr. III, 232f. (gemäß AiGr. I, 180) sagt angesichts AVŚ prayáksu, daß YV prayátsu (zu AVP 9.1.3c) als prayatsu gelesen werden kann, aber dann doch: "kann adhvaréşu prayátsu auch mit dem Komm. zu VS 27.14 als Loc. abs. "während die Opferzeremonien vorschreiten" gefaßt werden". Zudem ergänzt AiGr. I Nachtr., 98: "YV. (auch MS. Kāth. KapS) prayátsu ist richtig ... AV. prayáksu Fehler in korruptem Text (Ved. Var. 75 § 140)". Diese Annahmen von Wackernagel und Debrunner sind nun durch AVP 9.1.4b hinfällig geworden: prayatsu ist ein Femininum, s. mandrāsu prayatsu (AVP 9.1.4b) und mandrāsu prayáksu (AVŚ 5.27.6a). Die YV-Texte (zu AVP 9.1.4b) scheinen in Unverständ-

9.1 An Agni (Āprī-Lied)

199

nis geraten zu sein, wodurch einzelne Umgestaltungen unternommen wurden (zu mandrāsu prayásaḥ, mandrā suprayásaḥ/-ā und gar mandras suprayakṣuḥ). AVP prayatsu ist folglich entsprechend AVŚ prayákṣu (Padapāṭha: pra-yákṣu) zu \*pra-yaṭsu zu korrigieren. Ein \*prayáj- in RV 3.7.10a ist belegt (pṛkṣá-prayaj-, s. Scar-lata 1999, 399f.), vgl. auch pra-yājá- "Voropfer" (Kim 2010, 186).

# **9.1.4** $\mathbf{a} = AV \hat{S} 5.27.5 \text{ usw.} \cdot \mathbf{bc} \sim AV \hat{S} 5.27.6 \text{ usw.} \cdot \mathbf{c} = TS 4.1.8.2 \text{ usw.}$

| sa yakṣad asya mahimānam agneḥ | (11)  |
|--------------------------------|-------|
| sa in mandrāsu *prayaṭsu       | · (8) |
| vasuś cetistho vasudhātamaś ca | (11)  |

"Er wird die Größe des Agni verehren, er bei den erfreulichen Voropfern: Vasu, der sehr Aufmerksame und der sehr großzügige Spender der Güter."

sa yakṣad] Or, sruvekṣat K — mahimānam] Ku JM V/126 Mā Ma Pa K, mahi{na}mānam RM — agneḥ ' sa in mandrāsu] RM, agneḥ ' sa im mandrāsu Ku V/126, agneḥ sa in mandrāsu JM Ma Pa, agneḥ sa im mindrā{ya}su Mā, agnesvena mindrasu K — \*prayaṭsu |] prayaṭsu | Ku RM V/126 Mā Ma Pa, prayaṭsu || JM, prayuṭsu | K — vasuś] K, vasoś Or — vasudhāṭamaś] Ku JM RM Mā Ma Pa K, vasudhāṭṭamaś V/126 — ca ||] Ku JM V/126 Ma Pa, ca | RM K, ca || {·} || Mā

#### AV\$ 5.27.5b

sá yakṣad asya mahimānam agnéḥ "May he sacrifice his greatness, Agni's" (Whitney).

#### AV\$ 5.27.6

tarī́ mandrā́su prayakṣu vásavaś cā́tiṣthan vasudhā́taraś ca || "[He] crossing (?) among pleasant profferings; both the Vasus stood and the greater bestower of good (vásu)" (Whitney).

Bhatt. liest prayatsu (b) vasoś (c); Upadhyaya: sa akṣad ... prayatsu | vasoś.

**a** = VS 27.15a; TS 4.1.8.1; KpKS 29.5.5a ~ MS 2.12.6c: 150.4 (sá yakṣad asya mahimánam agnéh ||); KS 18.17c: 277.14.

**b** ~ VS 27.15b (sá īṃ mandrā́ suprayásaḥ); KpKS 29.5.5b ~ TS 4.1.8.1b (sáḥ || 1 || ī mandrā́su prayásaḥ) ~ MS 2.12.6a: 150.5 (sá īṃ mandrā́ suprayásā stárīman), vgl. KS 18.17: 277.15 (stanī mandras suprayaksuh).

Zu \*prayatsu s. den Kommentar zu AVP 9.1.3c.

c = TS 4.1.8.2 (vásuś cétistho vasudhātamaś ca); MS 2.12.6c: 150.7; KS 18.17b: 277.16 ~ VS 27.15c (vásuś vétistho vasudhātamaś ca) ~ KpKS 29.5.5c (vasuś cetisthā vasudhātamaś ca).

vasuś ... vasu° ist wohl ein Wortspiel.

# 9.1.5 $\mathbf{a} = \text{AV} \pm 5.27.7 \text{ a} \text{ usw.} \cdot \mathbf{b} = \text{nur AVP} \cdot \mathbf{c} \sim \text{AV} \pm 5.27.8 \text{ a} \text{ usw.}$

dvāro devīr \*an<sub>u</sub>v as<sub>i</sub>ya viśve (11) vratā dadante agneḥ | (7) uruvyacaso dhāmnā patyamānāḥ | (11)

"In Übereinstimmung mit den göttlichen Toren, die mit dem Element des weitumfassenden [Agni] mächtig sind, bewahren alle [Götter] Wünsche des Agni."

\*anv asya] annasya Or, anyasya K — viśve '] Ku RM V/126 Mā Ma Pa, viśve JM, viśved K — dadante agneh |] Or, dadamte gneh | K — uruvyacaso] urvyacaso Ku JM V/126 Ma Pa, urvyacaso 'RM, urvyacaso Mā, uruvyacasva K — patyamānāh || JM V/126 Ma Pa, pacyamānāh || Ku, patyamānāh | RM Mā, pacyamānā K

#### AVŚ 5.27.7

dváro devír ánv asya víšve vratám rakṣanti viśváhā || "The heavenly doors all defend always after his course (vratá) —" (Whitney mit dem Komm.: "The verse is doubtless corrupt in its second half.").

#### AVŚ 5.27.8

uruvyácasāgnér dhámnā pátyamāne | "Lording it with Agni's domain of wide expansion" (Whitney).

Bhatt. liest annasya (a); Upadhyaya: annasya.

**a** = VS 27.16a (*dváro devír ánv asya vísve*); TS 4.1.8.2a ~ MS 2.12.6a: 150.8 (*dváro devír ánv asya vísvā*); KS 18.17a: 277.17; KpKS 29.5.6a.

\*anv asya. Zur Verschreibung nna für nya in den Or-Mss. s. z.B. AVP 2.71.3b: annayat für anv ayat und nya für nva in K s. z.B. AVP 8.2.4d: dhanyano für dhanyano.

**b** = VS 27.16b (*vratā dadante agnéḥ*); TS 4.1.8.2b; MS 2.12.6b: 150.8; KS 18.17b: 277.17; KpKS 29.5.6b. Der Pāda ist unterzählig.

c = VS 27.16c (uruvyácaso dhāmnā pátyamānāh); TS 4.1.8.2c; MS 2.12.6c: 150.9; KS 18.17c: 277.18; KpKS 29.5.6c.

In c ist der Sinn schwer zu erfassen. Hier ist *uruvyacasah* als Attribut zu Agni (RV: gewöhnlich zu Indra) zu bestimmen, weil zu *dhāman-*,,(Ein-)Setzung, das (Ein-)Gesetzte; Element, Stätte" sehr häufig ein Genetiv belegt ist.

d. patyamānāḥ (AVŚ: patyamānė) bezieht sich auf dvāraḥ, s. die nächste Strophe.

# 9.1.6 $\mathbf{a} \sim \text{VS } 27.17\text{ab usw.} \cdot \mathbf{bc} = \text{AV\'S } 5.27.8\text{bc} \sim \text{VS } 27.17\text{bc usw.}$

| te asya vṛṣaṇo *divye na yonā | (11) |
|-------------------------------|------|
| uṣāsānaktemaṃ yajñam          | (8)  |
| avatām adhvaram nah           | (7)  |

"Diese beiden himmlischen [jungen Frauen]; gleichsam [als wären sie] in der Heimstätte des Stiers. Ihr, die beiden Morgen und Nacht, sollt diesem Opfer, [nämlich] unserer Opferhandlung beistehen."

asya] Or, sya K — vṛṣaṇo] JM V/126 Ma Pa K, vṛ< >no Ku, vṛṣaṇo ' RM, vṛṣaṇoṣa Mā — \*divye na yonā |] divyā nu yonā | Ku JM RM Ma Pa, divya nu yonāḥ | V/126, divyā nu yonāḥ | Mā, divyā na yonā |] K — uṣāsānaktemaṃ] Or, uṣasānaktesaṃ K — yajñam '] Ku JM RM V/126, yajñam Mā Ma Pa K — avatām] Ku JM RM V/126 Mā Ma K, om. Pa — adhvaraṃ naḥ ||] Ku V/126 Mā Ma Pa, adhvaraṃ naḥ | JM, adhvaran naḥ | RM, adhvaraṃ naḥ K [[note: 'ḥ d']]

#### AV\$ 5.27.8bc

uṣá̄sānáktemáṃ yajñám avatām adhvaráṃ naḥ || ,... let dawn and night favor this our inviolable (? adhvará) sacrifice" (Whitney).

Bhatt. (= Upadhyaya) liest divyā nu (a).

Diese Strophe zeigt im Vergleich zu den YV-Texten eine andere Pāda-Division:

VS 27.17abc = MS 2.12.6abc: 150.10:

té asya yóṣaṇe divyé ná yónā uṣā́sānáktā | imáṃ yajñám avatām adhvarám nah ||,

TS 4.1.8.2 = KpKS 29.5.7abc:

té asya yoşane divyé ná yónāv uṣā́sānáktā | imáṃ yajñám avatām adhvaráṃ naḥ ||, KS 18.17a: 277.19-20:

te asya yoşane divyo na yonir uşāsānaktāgne<br/>h $\mid$ imam yajñam avatām adhvaram na<br/>h $\mid\mid$ .

Die YS-Texte bestehen aus 8-8-11-Metren, wobei Pāda **c** untereinander übereinstimmt. Der AVP-Text besteht dagegen aus 11-8-7-Metren, wobei Pāda **b** und **c** mit AVŚ übereinstimmen.

a. Berücksichtigt man RV 7.2.6ab: utá yósane divyé mahí na uṣāśānáktā sudúgheva dhenúḥ "Auch die beiden himmlischen hohen Frauen, Morgen und Nacht, die einer gutmelkenden Kuh gleichen" (Geldner, naḥ?), RV 10.110.6bc: uṣāśānáktā sadatāṃ ní yónau | divyé yóṣane bṛhatī surukmé "Es sollen ... Morgen und Nacht sich auf ihren Platz setzen, die beiden himmlischen, hohen, goldge-

schmückten" (Geldner) und die oben angeführten YV-Stellen (KS: divyo na yonih!), so wäre in a zu erwarten: te asya \*yosane \*divye na yonā (= VS; MS). Da aber, abgesehen von der notwendigen Emendation \*divye, ein Schreibfehler vr für yo weder in Or noch in K zu finden ist, läßt sich dieser Pāda als eine AVP-Innovation beurteilen. Or nu tritt häufig für na (K) ein.

# **9.1.7** $\sim$ AVŚ 5.27.9ab usw.

| daivā hotāra imam adhvaram no    | (11) |
|----------------------------------|------|
| agner jihvem abhi gṛṇīta         | (9)  |
| krnutā nah s <sub>v</sub> vistim | (7)  |

"Preist sie, [nämlich] diese unsere Opferhandlung mit der Zunge des Agni, ihr göttliche Hott! Bewirkt uns ein gut gelingendes Opfer!"

adhvaram no '] Ku V/126 Mā Ma Pa, adhvaran no 'JM RM, adhvaram no K — agner] Ku JM RM V/126 K, agne Mā Ma Pa — abhi gṛṇīta |] Or, bhi gṛṇītaḥ K [[note: "h k"]] — naḥ sviṣṭim ||] naḥ sviṣṭim || Ku JM V/126 Mā Ma Pa, naḥ sviṣṭim | RM, na sviṣṭim K

#### AVŚ 5.27.9ab

dáivā hótāra ūrdhvám adhvarám no 'gnér jihváyābhi gṛṇata gṛṇátā naḥ svìṣṭaye | "O heavenly invokers, sing ye unto our uplifted sacrifice (adhvará) with Agni's tongue; sing in order to our successful offering" (Whitney).

Bhatt. liest jihvem (b); Upadhyaya: jihvem.

 $\mathbf{a} \sim \mathrm{VS}\ 27.18a\ (d\acute{a}ivy\bar{a}\ h\acute{o}t\bar{a}r\bar{a}\ \bar{u}rdhv\acute{a}m\ adhvar\acute{a}m\ no) \sim \mathrm{TS}\ 4.1.8.2\ (d\acute{a}ivy\bar{a}\ hot\bar{a}r\bar{a}v$   $\bar{u}rdhv\acute{a}m\ adhvar\acute{a}m\ no) \sim \mathrm{MS}\ 2.12.6$ : 150.12 (d\acute{a}ivy\bar{a}\ h\acute{o}t\bar{a}r\bar{a}\ \bar{u}rdhv\acute{a}m\ im\acute{a}m adhvar\acute{a}m\ no)  $\sim \mathrm{KS}\ 18.17$ : 277.21 (daivy $\bar{a}\ hot\bar{a}rordhvam\ imam\ adhvaram\ no) <math>\sim \mathrm{KpKS}\ 29.5.8a\ (daivy\bar{a}\ hot\bar{a}rordhvam\ imam\ adhvaram\ ).$ 

daivá- (für dáivya- RV, s. AiGr. II 2, 128) ist im AV häufig belegt. Der Ausdruck daivā hotāraḥ (vgl. dáivyā hótāraḥ RV 10.128.3) kommt noch in AVP 5.4.5c ~ AVŚ 5.3.5c (daivāḥ hótāraḥ) vor.

b ~ VS 27.18b ('gnér juhvấm abhí gṛṇ̄tam) ~ TS 4.1.8.2 ('gnér jihvấm abhí gṛṇ̄tam) ~ MS 2.12.6: 150.12 ('gnér jihvấbhígṛṇ̄tam) ~ KS 18.17: 277.21 ('gner jihvayābhigṛṇ̄tam) ~ KpKS 29.5.8b (agner jihvayābhigṛṇ̄tam uktam).

jihvem (jihvā-īm), zum Instrumental jihvā s. AiGr. III, 117. Allerdings wird īm im AV außer in den vom RV übernommenen Versen kaum gebraucht, zumal nach einem Nomen. Eine Emendation zu \*jihvām kommt zwar in Frage (VS, TS), aber sie ist syntaktisch problematisch.

c ~ VS 27.18c (kṛṇutám naḥ sviṣṭam); MS 2.12.6: 150.13; KS 18.17: 277.22 ~ TS 4.1.8.2 (kṛṇutám naḥ sviṣṭim); KpKS 29.5.8b (kṛṇutam naḥ sviṣṭim).

#### ~ AVŚ 5.27.9cd usw. 9.1.8

| tisro devīr barhir edaṃ sadant"v | (11) |
|----------------------------------|------|
| iḍā sarasvatī mahī               | (8)  |
| bhāratī gṛṇānā                   | ( )  |

"Die drei Göttinnen sollen sich auf diese Opferstreu niederlassen: Ida, Sarasvatī [und] die Große, [nämlich] Bhāratī, die gepriesen wird."

barhir | Ku JM RM K, bahir V/126 Mā Ma Pa — edam sadantv | edam sadantv | Ku, edam sadantv JM RM, edam sadamtv V/126, edam sadamtv Mā, edam sadamtv Ma K, edam sa{ha}daṃtv Pa — iḍā] K, iṛā Ku JM RM V/126 Mā Ma, iṛāt Pa — sarasvatī mahī |] JM RM Mā Ma Pa, sarasvatī mahi | Ku, sarasvatī | mahī V/126, sarasvatī | mahā K — bhāratī gṛṇānā ||] Ku RM V/126 Mā Ma Pa, bharatī gṛṇānā | JM K

#### AVŚ 5.27.9cd

tisró devīr barhir édám sadantām idā sárasvatī mahī bhāratī gṛṇānā || "Let the three goddesses sit upon this barhis, Ida, Sarasvatī, Bharatī, the great, besung" (Whitney).

Bhatt. liest \*sadantv (a); Upadhyaya: sadantv. Bhatt.App.: "u. sadamtv idā" (ab).

a = RV 3.4.8d (tisró devír barhír édám sadantu); RV 7.2.8d; VS 27.19a; TS 4.1.8.2a; KS 18.17a; 278.1 ~ MS 2.12.6: 150.14 (tisró devír barhír édám syonám); KpKS 29.5.9a.

b = RV 1.13.9a (*ilā sárasvatī mahī*); RV 1.142.9c; RV 5.5.8a; MS 2.12.6: 150.14 ~ KpKS 29.5.9b (idā sarasvatī mahīh) ~ VS 27.19b (idā sárasvatī || bháratī) ~ KS 18.17b: 278.1 (idā sarasvatī bhāratī).

Zu mahī s. Geldners Kommentar zu RV 1.13.9.

c (nur 6 Silben) = MS 2.12.6: 150.15 ( $bh\acute{a}rat\bar{t}$   $grn\ddot{a}n\acute{a}$ ); KpKS 29.5.9c ~ VS 27.19c (mahī gṛṇānā); TS 4.1.8.3 ~ KS 18.17c: 278.1 (mahīr gṛṇānā).

#### ~ AVŚ 5.27.10 usw. 9.1.9

"Diesen unseren untrüglichen, an Vieh reichen Samen; eine Fülle der Helden, ein Gedeihen des Reichtums: unseren Nabel soll Tvastr entbinden,"

tan] Ku JM RM, tam V/126 Mā Ma Pa K — \*turīpam] turīyam Or [[Bhatt. tuyīyam Ma]], turīṣam K — adbhutam] Ku JM RM V/126 Ma Pa K, adbhūtam Mā — puruksu | ] purksu | Or, purukşu K — suvīryam] Ku JM V/126 Ma Pa K, (+su)vīryam RM, sūvīryam Mā poṣam <sup>1</sup>] Ku RM V/126 Mā, poṣam JM Ma Pa K — vi \*syatu] vi syatu RM, vi syartta Ku Mā Ma, vi svatu JM, vi švartta V/126, vi {śvya} śvartta Pa, vi śvata K — asme || ] Or, asmahe | K

#### AVŚ 5.27.10

tán nas turīpam ádbhutam puruksú |

9.1 An Agni (Āprī-Lied)

déva tvastā rāyás pósam ví sya nābhim asya ||

"That wonderful seminal fluid (turīpam) of ours, abounding in food, O god Tvashtar, abundance of wealth, release thou the navel of it" (Whitney).

Bhatt. liest turīpam\* (a) ... syarta (c); Upadhyaya: turīpam ... syarta.

Die Pada-Division zwischen AV und YV ist unterschiedlich organisiert.

a = KS 18.17a: 278.2 ~ RV 1.142.10a (tán nas turipam ádbhutam); VS 27.20a; TS 4.1.8.3a; MS 2.12.6a: 150.16; KpKS 29.5.10a.

Zu turīpam s. RV 3.4.9a (tán nas turīpam) = RV 7.2.9a; TS 3.1.11.1a; MS 4.13.10a: 213.5; MS 4.14.8: 226.12.

bc ~ KS 18.17bc: 278.3 (tvastah posāya visya nābhim asme).

b ~ VS 27.20b (puruksú tvástā suvīryam |); VSK 29.2.22b; TS 4.1.8.3b; KpKS 29.5.10b ~ MS 2.12.6b: 150.16 (purukṣú tváṣṭaḥ suvī̈ryam |).

c ~ RV 2.40.4d (rāyás pósam ví syatām nábhim asmé); MS 4.14.1d: 215.4; KpKS 29.5.10c ~ VS 27.20c (rāyás póṣaṃ ví ṣyatu nābhim asmé); TS 4.1.8.3c ~ MS 2.12.6c: 150.17 (rāyás pósam ví sya nábhim asmé).

vi +syatu (siyatu trotz des schlechten Metrums): Zur häufig anzutreffenden Schreibung sya für sya s. z.B. visyā (Or) für <sup>+</sup>visyā (visya K) in AVP 8.9.9d. In den Or-Mss. gibt es ferner ab und zu einen redundanten Einschub von r vor t, s. z.B. AVP 2.69.1a: vārtah für vātah (K). Die so entstandene Konsonantengruppe rt verursacht in Or regelrecht eine Verdoppelung von t (Ku Mā Ma V/126 Pa). In K findet sich öfters die Schreibung sa für sa (AVP 1.107.4b; 2.74.2d; 6.20.1d; 7.15.6a; 9.15.5a; 20.6.4b; 20.18.9a).

nābhim: Gemäß RV 1.142.10d (nábhā) erwartet man eigentlich einen Lokativ. Es scheint, daß RV 2.40.4d als Grundlage für Pāda c gedient hat, so daß eine syntaktische Konfusion entstand.

# **9.1.10** $\sim$ AVŚ 5.27.11 usw.

| vanaspate ava srjā rarāṇas   | (11) |
|------------------------------|------|
| tmanā devebhyaḥ              | (5)  |
| agnir havyam śamitā sūdayāti | (11) |

"Laß [den Opferguß] zu den Göttern los, indem du dich selbst spendest, du Baum! Agni wird den Opferguß nahrhaft machen als einer, der [ihn] zubereitet."

ava sṛjā] Ku JM RM V/126 Ma Pa, ava [[folio]] ava sṛjā Mā, va sṛjā K — rarāṇas ¹ tmanā] rarāṇa ¹ tmanā Ku V/126 Mā, rarāṇa tvanā JM, rarāṇa ¹ tvanā RM, rarāṇa tmanā Ma Pa, rarāṇas sumanā K — devebhyah |] Ku JM RM Ma Pa K, devebhyah || V/126 Mā — agnir havyaṃ] Ku JM RM V/126 Ma Pa K, agni havyāṃ Mā — śamitā] Ku JM RM Ma Pa K, samitā V/126 Mā — sūdayāti || Ku JM V/126 Ma Pa, sūdayāti | RM Mā, sūdayati K [[note: °i a°]]

#### AVŚ 5.27.11

vánaspatè 'va sŗjā rárāṇaḥ |

tmánā devébhyo agnír havyáṃ śamitā svadayatu ||

"O forest-tree, let thou loose, bestowing; let Agni [as] queller willingly sweeten the oblation for the gods" (Whitney).

Bhatt. (= Upadhyaya) liest rarāṇaḥ (a).

Die Pāda-Division nicht nur zwischen AVP und AVŚ, sondern auch zwischen AV und YV ist unterschiedlich organisiert.

- ab. Das Objekt zu *ava sṛjā* ist durch *havis* oder *havyam* (Pāda c) zu ergänzen, s. RV 1.13.11ab: *áva sṛjā vanaspate déva devébhyo haviḥ* "Du göttlicher Baum, laß die Opferspende zu den Göttern los!".
- $\mathbf{a} \sim \text{RV } 3.4.10 \text{a}$  (vánaspaté 'va srjópa deván); RV 7.2.10 a ~ VS 27.21 a (vánaspaté 'va srjā); TS 4.1.8.3 a; MS 2.12.6 a: 150.18; KpKS 29.5.11 a ~ KS 18.17 a: 278.4 (vanaspate 'va srja).
- **b** ~ VS 27.21b (rárāṇas tmánā devéṣu |); TS 4.1.8.3b; KS 18.17b: 278.4; KpKS 29.5.11b ~ MS 2.12.6b: 150.18 (rarāṇas tmánā devébhyaḥ |).
- c = VS 27.21c (agnír havyám śamitā sūdayāti); TS 4.1.8.3c; MS 2.12.6c: 150.19 ~ RV 3.4.10b (agnír havíh śamitā sūdayāti); 7.2.10b; KpKS 29.5.11c ~ KS 18.17b (agnir haviś śamitā sūdayāti).

Zur Konstruktion havís-/havyá- + sūd vgl. agnír havyá suṣūdati in RV 1.105. 14c; 1.142.11c, agnír havíḥ sūdayāti prá dhībhíḥ in RV 2.3.10b und havya-sūd-,den Opferguß nahrhaft machend" (RV).

#### 9.1.11 $\sim \text{AV} \pm 5.27.12 \text{ usw.}$

agne 
$$s_u v \bar{a} h \bar{a} k r n u j \bar{a} t a v e d a$$
 (11)  
indr $\bar{a} y a b h \bar{a} g a m \mid$  (5)

viśve devā havir idam jusantām 
$$||1||$$
 (11)

"Du Agni Jātavedas, Svāhā, bereite Indra [seinen] Anteil! Alle Götter sollen an diesem Opferguß Gefallen finden."

#### AVŚ 5.27.12

ágne sváhā kṛṇuhi jātavedaḥ |

índrāya yajñám vísve devá havír idám juşantām ||

"O Agni, hail! make thou, O Jātavedas, the sacrifice for Indra; let all the gods enjoy this oblation" (Whitney).

Bhatt.App.: "ga u. havir udaņ". Bhatt. kommentiert: "dra. mantrasaņkhyā hastalekhesu nāsti".

Die Pāda-Division nicht nur zwischen AVP und AVŚ, sondern auch zwischen AV und YV ist unterschiedlich organisiert.

- **a** ~ VS 27.22a (*ágne sváhā kṛṇuhi*); TS 4.1.8.3a; MS 2.12.6a: 151.1; KS 18.17a: 278.6; KpKS 29.5.12a.
- **b** ~ VS 27.22b ( $j\bar{a}tavedo$  indr $\bar{a}ya$  havyám |) ~ TS 4.1.8.3b ( $j\bar{a}taveda$  indr $\bar{a}ya$  havyám |); KS 18.17b; 278.6; KpKS 29.5.12b ~ MS 2.12.6b: 151.1 ( $j\bar{a}taved\bar{a}$  indr $\bar{a}va$  havyám |).
- c = VS 27.22c (vísve devá havír idám juşantām); TS 4.1.8.3c; MS 2.12.6: 151.2; KS 18.17c: 278.7; KpKS 29.5.12c.

Or havişdam. In Or kommt die Schreibung r für ri nach einem Vokal öfters vor, s. z.B. AVP 8.18.11d: ati reyate für ati rieyate und 9.5.7e: areyata für arieyata.

HAKWAKU CULLUL LIMAMI

# 9.2 Göttereinladung zum Opfer

Diese Kāṇḍikā ist sowohl in KauśS 23.1 ("yajūṃṣi yajñe" iti navaśālāyāṃ sarpir madhumiśram aśnāti als auch in VaitS 16.6 ("yajūṃṣi yajña" iti ca viṣpardhāyāṃ caturbhiś caturbhiḥ purastāt prātar anuvākasya) zitiert. Sie handelt von der Einbeziehung der einzuladenden Götter ins Opfer.

# **9.2.1 ab** = AVŚ 5.26.1 • **cd** $\sim$ AVŚ 5.26.2

| yajūmsi yajñe samidhaḥ s <sub>u</sub> vāhā- | (11) |
|---------------------------------------------|------|
| -agniḥ pravidvān iha vo yunaktu             | (11) |
| yunaktu devaḥ savitā <sup>+</sup> prajānann | (11) |
| asmin vajñe suvujah s <sub>u</sub> vāhā     | (10) |

"Die Opfersprüche soll Agni, der [den Weg] genau kennt, für euch hier ins Opfer einbinden — die Brennhölzer [sind bereit], Svāhā! Einbinden soll Gott Savit, der [den Weg] gut kennt, [die Opfersprüche] in dieses Opfer — die gut Angeschirrten [sind bereit], Svāhā!"

yajūṃṣi] JM RM, yajuṃṣi Ku V/126 Mā K, yaju(→ūṃ)ṣi Ma, yajuṣi Pa — samidhaḥ] Or, sami K — svāhāˈgniḥ] Ku, svāhā ˈgni JM, svāhā ˈgniḥ RM, svāhāgniḥ ˈ Mā Ma Pa, svāhagniḥ V/126, svāhāgneḥ K — yunaktu |] Ku JM V/126 Mā Ma Pa, yunaktu || RM, yunaktu K — devaḥ] Or, devas K — savitā] Ku JM RM V/126 Ma Pa K, om. Mā — †prajānann ˈ] prajānan ˈ Ku RM, prajānan JM V/126 Mā Ma Pa K — asmin] asmin Or, yasmin K — suyujaḥ] Ku RM Ma Pa, suju(→yu)jaḥ JM, suyajaḥ V/126, ṣuyajaḥ Mā, sayuja K — svāhā ||] Ku RM V/126 Mā Ma Pa, svāhā | JM K

#### AVŚ 5.26.1

yájūṃṣi yajñé samídhaḥ svấhāgníḥ pravidvấn ihá vo yunaktu || "The sacrificial formulas (yájus) at the sacrifice, the fuel, hail! let Agni, foreknowing, here join for you" (Whitney).

#### AVŚ 5.26.2

yunáktu deváh savitá prajānánn asmín yajñé mahiṣáh sváhā  $\mid\mid$  "Let the heavenly impeller (savitár), the bull (mahiṣá), foreknowing, join [them] at this sacrifice: hail!" (Whitney).

Bhatt. liest *prajānann*<sup>+</sup> (**c**); Upadhyaya: *prajānan*.

a = GB 2.2.11.

d = AVP 9.2.4b-8b; AVŚ 5.26.7b,8b,10b,11b. Dieser Pāda ist unterzählig.

Mit suyujah sind wohl die Pferde bzw. die Wagen gemeint. Analog zu mahisah (AVŚ 5.26.2) ist das Wort als Nom.Pl. aufzufassen.

# 9.2.2 **ab** $\sim$ AVŚ 5.26.3 • **cd** = AVŚ 5.26.5

| indra ukthāmadāni yajñe asmin   | (11) |
|---------------------------------|------|
| pravidvān yunaktu suyujaḥ svāhā | (11) |
| chandāṃsi *yajñe marutaḥ s"vāhā | (11) |
| māteva putram pipṛteha yuktāh   | (11) |

"Indra, der [den Weg] genau kennt, soll Lieder und Tränke in dieses Opfer einbinden — die gut Angeschirrten [sind bereit], Svāhā! Behütet hier vereint die Metren beim Opfer wie eine Mutter [ihren] Sohn, ihr Marut, Svāhā!"

ukthāmadāni] Ku JM RM V/126 Mā, ukthāma(→va)dāni Ma Pa, yukthāmadāni K — asmin '] asmin ' Ku RM V/126 Mā Ma Pa, asmin JM K — pravidvān] pravidvān Ku JM V/126 Mā Ma Pa K, pravidvāna RM — yunaktu] Or, pranaktu K — suyujah] Ku V/126 Mā Ma Pa, su{·}yujah JM, sujujah RM, sayujas K — svāhā |] Ku JM V/126 Mā, svāhā || RM Ma, svāhā || {tvaṣā} || Pa, svāhā K — \*yajñē] yajñam Ku JM RM V/126 Pa K, ya{·}jňam Mā Ma — marutah] maṛtah Or, marutas K — svāhā '] Ku RM Mā Ma Pa, svāhā JM V/126, svāhā | K — pipṛteha] Or, pipṛtes K — yuktāh ||] Or, yuktva K

#### AVŚ 5.26.3

indra ukthāmadāny asmín yajñé pravidvān yunaktu suyújaḥ svāhā || "Let Indra, foreknowing, at this sacrifice join songs and revels (ukthāmadá), the well-joined ones (?): hail!" (Whitney).

#### AVŚ 5.26.5

chándāṃsi yajñé marutaḥ svāhā mātéva putráṃ pipṛtehá yuktāḥ ||
"The meters (chándas) at the sacrifice, O maruts: hail! as a mother her son, fill ye here, joined" (Whitney).

Bhatt. (= Upadhyaya) liest  $yaj\tilde{n}am$  (c). Bhatt.App.: , $ga\ u...yaj\tilde{n}e(\rightarrow am)...$ ..

cd nach Narten Kl.Schr., 115.

c. \*yajñe (nach AVŚ yajñé) ist syntaktisch zwingend. Dieser Pāda ist unterzählig.

# **9.2.3 ab** $\sim$ AVŚ 5.26.4 • **cd** = AVŚ 5.26.6

| śiṣṭāḥ patnībhir vahateha yuktāḥ                                   | ·(11) |
|--------------------------------------------------------------------|-------|
| eyam agan barhiṣā prokṣaṇībhir                                     | (11)  |
| yajñam <sup>†</sup> tanvānā <sub>a</sub> ditih s <sub>u</sub> vāhā | (11)  |

"Die vorwärts schickenden Nivid-Sprüche, die Āprī-Anrufungen, die Opfersprüche [sind da]; die von [ihren] Gattinnen Angewiesenen, ihr sollt vereint hierher fahren. Herbeigekommen ist diese Aditi, entlang auf der Opferstreu, von den Vorspritzwassern begleitet, das Opfer ausspannend, Svāhā!"

praiṣā] Or, <>aiṣā K — 'nivida āpriya] mivida āpriya Or, navidāpriyo K — yajūmṣi '] Ku Mā Ma Pa, yajūmṣi JM RM V/126 K — śiṣṭāḥ] Ku RM Ma Pa, śiṣṭā JM V/126 Mā, śiṣṭāḥ | K — vahateha] Ku JM RM Mā Ma Pa, vaha- V/126 [[note: ab hier bis 9.4.4b (Folio 36<sup>v/v</sup>) fehlt]], vātehi K — yuktāḥ |] Or, yuktā K — eyam] Ku RM Mā Ma Pa, e(+ya)m JM, yem K — agan] Or, agaṃ K — prokṣaṇībhir '] RM Mā, prokṣaṇībhir Ku JM Ma Pa, prokṣaṇebhir K — 'tanvānāditiḥ] tanvānāditis K, tanvānā aditiḥ Ku JM Mā Ma Pa, tanvānā ahitiḥ RM — svāhā ||] Ku JM Mā Pa, svāhā | RM Ma K

#### AVŚ 5.26.4

praiṣā yajñé nivídaḥ svāhā śiṣṭāḥ pátnībhir vahatehá yuktāḥ ||

"The directions (prāiṣá) at the sacrifice, the notices (nivíd): hail! taught by the wives, carry ye here, joined" (Whitney).

#### AV\$ 5.26.6

éyám agan barhíṣā prókṣaṇībhir yajñám tanvānāditiḥ svāhā || "Here hath come Aditi, with barhís, with sprinkling [waters], extending the sacrifice: hail!" (Whitney).

Bhatt. liest <sup>+</sup>nivida (a) ... tanvānā <u>a</u>ditiḥ (d); Upadhyaya: nivida ... tanvānā aditiḥ. Bhatt.App.: "mu. vaiptānavidāpriya" (a).

a. Verschreibungen des Akṣara *mi* für *ni* sind in **Or** keine Seltenheit, s. 1.18.4d: *dyām iva* für \**dyān iva* und 17.53.5cd: *sīdām imam* für *sīdān imam*.

Bei **b** handelt es sich vielleicht um die Götter.

cd sind gemäß Kienle 1979, 10: "Her ist gekommen mit Opferstreu und Vorspritzwassern, das Opfer ausspannend die Aditi, svåhā" übersetzt.

# 9.2.4 = AVS 5.26.7

"Viṣṇu soll die Gluten vielfach in dieses Opfer einbinden — die gut Angeschirrten [sind bereit], Svāhā!"

V/126 fehlt • bahudhā] Or K [[note: °ā u°]] — tapāṃsy ˈ asmin] tapāṃsy ˈ asmin Ku Mā, tapāṃsy asmin JM RM Ma, tapāṃsy asmi· Pa, upāsmin K — yajñe] Ku JM RM Mā Ma K, ·· Pa — suyujaḥ] Or, sayuja K — svāhā ||] Ku RM Mā Ma, svāhā | JM Pa K

#### AV\$ 5.26.7

víṣṇur yunaktu bahudhấ tápāṃsy asmín yajñé suyújaḥ svấhā || "Let Vishṇu join variously the fervors (tápas) at this sacrifice, the well-jointed ones: hail!" (Whitney).

 $\mathbf{b} = \text{AVP } 9.2.1 \text{d}, 5 \text{b-8b}; \text{AV} \text{\'s } 5.26.2 \text{b}, 8 \text{b}, 10 \text{b}, 11 \text{b}.$ 

#### **9.2.5** $\sim \text{AV} \pm 5.26.8$

"Tvastr soll jetzt die Formen vielfältig in dieses [Opfer] einbinden [— die gut Angeschirrten sind bereit, Svāhā!]"

V/126 fehlt • tvaṣṭā] Ku JM RM Mā Ma K, {chandāsi} tvaṣṭā Pa — nu rūpāṇy ¹ asmin °°° ||] nu ṛpāṇy ¹ asmin || Ku Ma, nu ṛpā(+ṇy a)smin || (kā) JM, nu ṛpāṇy ¹ asmin | RM, nu ṛpāṇy asmin yajñe || Mā, nu ṛpāṇy asmina || Pa, vi rūpāsmin K

#### AVŚ 5.26.8

tváṣṭā yunaktu bahudhấ nú rūpấ asmín yajñé suyújaḥ svấhā ||
"Let Tvashṭar now join variously the forms at this sacrifice, the well-jointed ones: hail!"
(Whitney).

 $9.2.6 = AV \hat{S} 5.26.11$ 

"Indra soll die Manneskräfte vielfach in dieses [Opfer] einbinden [— die gut Angeschirrten sind bereit, Svāhā!]"

V/126 fehlt • vīryāṇy ¹] Ku Ma, vīryāṇy JM RM Mā Pa K — asmin °°° ||] asmin || Ku Ma Pa, asmin || (kā) JM, asmin | RM, asmin vaiñe || Mā, asmin K

#### AVŚ 5.26.11

indro yunaktu bahudhā vīryāny asmin yajñé suyújaḥ svāhā  $\mid\mid$  "Let Indra join variously the heroisms, at this sacrifice, the well-jointed ones: hail!" (Whitney).

#### 9.2.7 = AVS 5.26.10

"Soma soll die Milchströme vielfach in dieses [Opfer] einbinden [— die gut Angeschirrten sind bereit, Svāhā!]"

V/126 fehlt • payāṃsy ¹] Ku, payāṃsy JM Ma Pa K, payāsy ¹ RM, patyāṃsy ¹ Mā — asmin °°° ||] asmin || Ku Mā Ma Pa, asmin || (kā) JM, asmin || RM K

#### AVŚ 5.26.10

sómo yunaktu bahudhā páyāṃsy asmín yajñé suyújaḥ svāhā  $\mid\mid$  "Let Soma join variously the milks (páyas), at this sacrifice, the well-joined ones: hail!" (Whitney).

## $9.2.8 = AV \pm 5.26.9$

bhago yunakt<sub>u</sub>v āsiṣo 
$$*n_u v$$
 †asmā (11)  
asmin yajñe suyujah s<sub>u</sub>vāhā || (10)

"Bhaga soll jetzt für ihn die Segenswünsche in dieses Opfer einbinden — die gut Angeschirrten [sind bereit], Svāhā!"

V/126 fehlt • yunaktv āśiṣo] Ku RM Mā Ma Pa K, yunaktu śiṣo JM — \*nv +asmā | asmin] ny asmāṃ | asmin Ku Mā, 'ny asmāṃ asmin JM, 'ny asmāṃ asmin RM, ny asmāṃ asmin Ma Pa, ny asmāsmin K — yajñe] Ku JM RM Ma K, om. Mā, yajñe Pa — suyujaḥ] Or, sayuja K — svāhā ||] Ku RM Mā Ma Pa, svāhāḥ ||<sup>(kā)</sup> JM, svāhā | K

#### AVŚ 5.26.9

bhágo yunaktv āśiṣo nv àsmā asmín yajñé suyújaḥ svāhā  $\mid\mid$  "Let Bhaga join now for him the bessings ( $\bar{a}$ çis); at this sacrifice let him, foreknowing, join the well-joined ones; hail!" (Whitney).

Bhatt. (= Upadhyaya) liest ny asmām (a). Bhatt. kommentiert: "mā. 'yajñe' iti nāsti" (b). a. \*nv +asmā (nach AVŚ, zu nu s. AVP 9.2.5a): Die Konstruktion yoj + ní + Dativ ist zwar syntaktisch korrekt, s. z.B. AVŚ 8.3.11d (~ AVP 16.7.1d): samakṣám enam gṛṇaté ní yungdhi, aber man fragt sich, wohin mit dem Lokativ asmin yajñe? In Or ist das Akṣara nya für nva leicht verwechselbar. Zu einem falsch eingeführten Anusvāra vor einem Vokal s. z.B. 9.5.16a (nābhyām āsīd für nābhyā āsīd).

 $\mathbf{b} = \text{AVP } 9.2.1 \text{d}, 4\text{b}, 5\text{b} - 7\text{b}; \text{ AV\'S } 5.26.2 \text{b}, 7\text{b}, 8\text{b}, 10\text{b}, 11\text{b}.$ 

# **9.2.9** $\sim$ AVŚ 5.26.12ab

"Ihr Aśvins, kommt in Begleitung des Bráhman in [unsere] Nähe, indem ihr, durch [unseren] vasat-Ruf [eingeladen], das Opfer stärkt!"

V/126 fehlt • aśvinā] Ku JM Ma Pa K, a{smin} śvinā RM, asvanā Mā — brahmaṇetam] Or, vrahmaṇetam K — arvāg '] Ku RM Mā, arvāg JM Ma K, avāg Pa — vaṣaṭkāreṇa] Or, vaṣaṭkareṇa K — vardhayantau] K, vardhayantau Ku RM Mā Ma Pa, varddhayatau JM — svāhā ||] Ku RM Mā Ma Pa, svāhāḥ ||<sup>(kā)</sup> JM, svāhā | K

#### AVŚ 5.26.12ab

áśvinā bráhmanấ yātam arvấñcau vaṣatkāréṇa yajñám vardháyantau | "O Aśvins, come ye hitherward with worship (bráhman), with váṣat-utterance increasing the sacrifice" (Whitney).

Bhatt. liest vasatkātena (b, Druckfehler), vgl. Upadhyaya: vasatkāreņa.

**a**. brahmaṇetam aus  $brahmaṇ\bar{a}$ -itam ( $brahmaṇ\bar{a}$ - $\bar{a}$ ).

b. svāhā ist wohl sekundar eingefügt worden, so daß das Metrum (Tristubh) gestört wurde.

# **9.2.10** $\sim$ AVŚ 5.26.12cd

$$b_{\vec{r}}$$
 haspate  $brahman_{\vec{a}}eh_{i}y$   $arv\bar{a}n$  (11)  
 $vaj\tilde{n}o$  (') $vam s_{n}var *idam yajam\bar{a}n\bar{a}ya dhehi svaha || 2 || (P)$ 

"Du Brhaspati, [uns] zugewandt, komm herbei, in Begleitung des Bráhman! Das Opfer [ist] hier. Verleihe dem Opferer dieses Sonnenlicht, Svāhā!"

V/126 fehlt • byhaspate] Or, vyhaspate K — brahmanehy] Or, vrāhmanoṣy K — arvān '] arvān ' Ku RM Mā, arvān JM Ma Pa, arvān K — yajño ()yaṃ] yajñoyaṃ Ku JM Mā Ma Pa, yajño { '}yaṃ RM, yajñaṃ vayaṃ K — \*idaṃ] itaṃ Or K — || 2 || ] || γ 10 || 2 || Ku JM, || γ || 2 || RM, || 2 || γ || Mā Ma Pa, Z 2 Z K

#### AVŚ 5.26.12cd

bṛhaspate bráhmaṇā yāhy arvān yajñó ayám svàr idám yájamānāya svāhā || "O Bṛhaspati, come hitherward with worship; this sacrifice [is] heaven (svàr) here for the sacrificer: hail!" (Whitney).

Bhatt. liest yajñoyam ... itam (b); Upadhyaya: yajñoyam ... itam.

**b** hat entweder 16 (mit 'yam') oder 17 Silben (mit ayam').

\*idam. Or K itam (2.Du.Impv.Akt) paßt hier nicht. Eine Schreibung des Aksara ta für da ist in Or häufig zu beobachten, s. z.B. 17.52.10a: sītato für sīdato. In K ist die Schreibung ta für da unzählige Male belegt.

# 9.3 Mit einem Heilmittel gegen den Aussatz (kilāsa-)

Zysk 2009, 81f. definiert kilása- als "Discoloration of the Skin; Leukoderma". Die Kāṇḍikā 9.3 enthält wie AVP 1.16 und 1.26 (~ AVŚ 1.23 und 24 = TB 2.4.4.1-2) Zaubersprüche gegen den Aussatz. Man wünscht an den obengenannten Stellen, mit einer dunklen Pflanze den Aussatz zu vertreiben. In 9.3 wird dagegen wohl eine feuerfarbene Pflanze als Heilmittel gegen den Aussatz eingesetzt (Strophe 5). Damit vertreibt der Heiler den Aussatz, als würde man ihn verbrennen (Strophe 6). In den Strophen 7 und 8 werden zwei Stadien der Kranktheitsentwicklung geschildert. Von 9 bis 13 (10-12 mit Refrain) wird diese Pflanze mit dem Attribut "vom Regen angetrieben" angesprochen.

#### 9.3.1 nur AVP

| āpaḥ punantu varuṇaḥ punāt <sub>u</sub> v | (11) |
|-------------------------------------------|------|
| ayam ca yah pavate viśvadānīm             | (11) |
| yajño bhago adhivaktā vidhartā-           | (11) |
| -agniś ca naḥ pāvayatāṃ sūryaś ca         | (11) |

"Die Wasser sollen [uns] läutern, Varuna soll [uns] läutern und auch der, der sich allezeit läutert. Das Opfer, Bhaga, der Fürsprecher, der Verteiler; sowohl Agni als auch Sūrya sollen uns läutern."

V/126 fehlt • āpaḥ] Or, āpaḥ K — varuṇaḥ] vaṛṇaḥ Or, varuṇaḥ K — punātv '] Ku, punātv JM Mā Ma Pa K, punā{·}tv RM — ayaṇ] Or, aya K — yaḥ] Or, yaḥ K — viśvadānīm |] viśvadānīm | Ku RM Mā K, viśvadanaṃ | Ma Pa, viśvadā{nī}m | JM — bhago] Ku RM Mā Ma Pa K, bhagā(+go){h} JM — vidhartā<sup>+</sup>gniś] vidharttā 'gniś Or, dhivantāgniś K — naḥ] Ku RM Mā Ma Pa, na JM, naḥ K — pāvayatāṃ] Ku JM RM Mā Ma, pāvaṃyatāṃ Pa, pāvayetāṃ K — sūryaś ca ||] Ku JM Mā Ma Pa, sūryaś ca | RM, sūryasya | K

Bhatt. (= Upadhyaya) liest pāvayetām (d).

**c**. Bhattacharya (= Upadhyaya) gibt im Text *vidhartāgniś* an, obwohl alle **Or**-Mss. *vidharttā gniś* lesen (*dhivantāgniś* **K**).

Bei b handelt es sich wohl um Soma.

d. Bhattacharya druckt *pāvayetām* (wohl nach **K**). Aufgrund von *punantu* und *punātu* in Pāda **a** ist jedoch **Or** *pāvayatām* aufzunehmen; zum Stamm *pāvaya*- s. Gotō 1987, 208 Anm. 420.

# **9.3.2** $\mathbf{a} \sim \text{AV} \pm 4.6.1 \mathbf{b} \cdot \mathbf{b}$ : nur AVP $\cdot \mathbf{cd} \sim \text{RV} + 10.97.20 \mathbf{ab}$ usw.

| daśaśīrṣo daśajihva     | (8) |
|-------------------------|-----|
| ā rabhe vīrako bhiṣak   | (8) |
| mā te riṣaṃ khanitā     | (7) |
| yasmai ca tvā khanāmasi | (8) |

"Als ein Daśaśīrṣa, als ein Daśajihva ergreife ich [dich]; [ich bin] ein Männlein, ein Heiler. Nicht zu Schaden kommen möge ich, wenn ich dich ausgrabe, auch jener [nicht], für den wir dich ausgraben."

V/126 fehlt • daśajihva † ā] RM Mā Ma Pa, daśajihva ā Ku, daśajihva ā JM, daśajihvā K — vīrako] Or, vīruko K — bhiṣak |] Ku Mā Ma Pa K, bhiṣacak | JM, bhiṣacak || RM — mā te] Ku Mā Ma Pa K, {·}mā te JM, mā {·} te RM — riṣaṃ] K, rṣaṃ Ku Mā Ma Pa, ṛṣaṃ JM RM — khanitā † yasmai] Ku JM RM, khanitā yasmai Mā Ma Pa, khanitāsmai K — khanāmasi ||] Or, khanāmasi | K

Bhatt.App.: "ga u. rṣaṃ".

**ab** wurden von Griffiths / Lubotsky 2000/01, 203f. übersetzt: "[Like] the ten-headed one, [like] the ten-tongued one, I, a little man, a healer, take [you]".

**a** = AVP 3.17.2b ~ AVŚ 4.6.1b (dáśaśīrṣo dáśāsyah). daśaśīrṣa- ist "a mythical Brahmin, who was a healer" (Griffiths / Lubotsky 2000/01, 203).

cd ~ AVP 1.65.3ab (riṣat) ~ AVP 19.42.15ab (riṣan) ~ RV 10.97.20ab; VS 12.95ab; TS 4.2.6.5: mấ vo riṣat khanitấ yásmai cāháṃ khánāmi vaḥ.

c. Dieser Pāda (auch der der Parallelen) ist unterzählig.

Or r/rsam: Für ris/s nach einem Vokal wird in Or häufig rs/s (metrisch: rs/s) geschrieben, s. z.B. 2.36.1a:  $-dev\bar{\imath}rsabho$  für  $-dev\bar{\imath}r$   $is\bar{\imath}avo$ .

#### 9.3.3 nur AVP

| daśarātre kilāsasya                 | (8) |
|-------------------------------------|-----|
| vīrudhā veda bheṣajam               | (8) |
| itas tad abhr <sub>i</sub> yākhanaṃ | (8) |
| kilāsam nāśavāmi te                 | (8) |

"Im Zeitraum von zehn Tagen weiß ich Bescheid über ein Heilmittel[, das] mit der Pflanze [zuzubereiten ist,] gegen den Aussatz. Daher grub ich dieses [Heilmittel] mit Spaten aus. Ich vertreibe den Aussatz für dich."

V/126 fehlt • daśarātre] Or, daśarātreṇa K — kilāsasya '] Mā Ma Pa, kilāśa(→sa)sya 'Ku, kilāsasya JM RM, kilamasya K — vīrudhā] K, vīrdhā Or — bheṣajam |] bheṣajam | Or, bheṣajam K — itas tad] Ku JM Ma, itas ta{·}d RM, itas tav Mā, tatas tad Pa, yatas tud K

— abhriyākhanam '] Ku RM Mā Pa, abhriyākhanam JM K, a<->yākhanam ' Ma — nāśayāmi te ||] Ku JM Mā Ma Pa, nāśayāmi te | RM K [[Bar. nāśayāmasi te |]]

a. daśarātre "im Zeitraum von zehn Tagen", vgl. daśarātra- "das zehntägige Opfer" in AVP 8.19.8a und 16.71.9b. Falls daśarātre ein Adjektiv ist, ist gut möglich, als Bezugswort carmaṇi "auf der Haut" zu ergänzen, vgl. AVP 9.23.3a: kilāsena duścarmaṇā "mit dem Aussatz, der eine schlimme Haut verursacht". Somit ist daśarātre kilāsasya durch "wenn [die Haut] zehn Tage lang vom Aussatz [befallen ist]" wiederzugeben. kilāsasya scheint jedoch wegen kilāsabheṣaja- in AVP 1.26.2b = AVŚ 1.24.2b und AVP 9.3.5b eher Attribut zu bheṣajam (Pāda b) zu sein.

c. Zur Kontruktion  $abhr_i y \bar{a} + khan^i$  s. 9.11.9a samt Kommentar.  $\mathbf{d} = \text{AVP } 9.3.9 \mathbf{d} - 13 \mathbf{d}$ .

#### **9.3.4** nur AVP

| aps <sub>u</sub> v anyā vi rohati | (8) |
|-----------------------------------|-----|
| dhanvany anyādhi tiṣṭhati         | (8) |
| kilāsam anyā nīnaśad              | (8) |
| varcasānyā sam ukṣatu             | (8) |

"Die eine [Pflanze] sprießt an den Wassern, die andere fußt auf dem Wüstenland. Die eine soll den Aussatz vertreiben, die andere soll [dich] mit Glanz benetzen."

V/126 fehlt • apsv anyā] Ku RM Mā Ma Pa K, apsunyā JM — vi rohati '] RM, {dhatiputi} vi rohati 'Ku, vi rohati JM Ma Pa K, vi rovirohati 'Mā — dhanvany] Ku RM Mā Ma Pa, dhanadhāny JM, dhatvamn K — anyādhi] K, ādhi Or — anyā nīnaśad '] Ku RM, anyā nīnaśad Ma Pa, anyā nīnaśa JM, anyā nīnaśard 'Mā, anyā nī[[line]]nīnaśad K — varcasānyā] K, varccasānyā Or — ukṣatu ||] Ku JM Mā Ma Pa, ukṣatu | RM, añjatu | K

Bhatt. liest *hohati* (**a**, Druckfehler) ... <sup>+</sup>anyādhi (**b**); Upadhyaya: *hohati* ... anyādhi (**ab**).

**b.** Or (dhanadhāny ādhi JM) liest dhanvany ādhi, das durch eine Haplologie (dhanvany anyādhi) gekürzt wurde.

Zu c vgl. AVP 1.26.2d: anīnaśat kilāsaṃ. Der hortativ gebrauchte Injunktiv nīnaśat ist wegen ukṣatu (d) zwingend. Ein solcher Injunktiv ist noch in RV 6.48.17b (nīnaśah) belegt. Die Lesung anyānīnaśad (-anīnaśat Indikativ) paßt hier inhaltlich nicht.

d. Interessanterweise liest K añjatu (Or ukṣatu).

#### 9.3.5 nur AVP

 $\bar{a}j_i$ yena ghṛtena (7)

# juhomi kilāsabheṣajam |(9)vīrudhām agneḥ saṃkāśe(8)kilāsaṃ nānu vidyate ||(8)

"Mit Opferschmalz und Schmalzbutter begieße ich das Heilmittel gegen den Aussatz. Wenn die Pflanzen [wie] Feuer aussehen, entdeckt man den Aussatz nicht."

V/126 fehlt • ghṛtena '] Ku RM Mā Ma Pa, ghṛtena JM K — kilāsabheṣajam |] kilāsabheṣajaṃ | Or, kilāsabheṣajaṃ K — vīrudhām agneh] vīṛdhām agneh Or, vīrudhān agnes K — saṃkāśe '] RM, saṅkāśe ' Ku Ma Pa, saṃkāśe JM K [[Bar. saṃkāśe]], saṃṅkāśe ' Mā — kilāsaṃ] Ku JM RM Ma K, kīlāsaṃ Mā, kili(→lā)saṃ Pa — vidyate ||] Or, vidyate | K

Bhatt. (= Upadhyaya) liest sankāśe (c).

ab haben unregelmäßige Metren (7+9). Zu ab vgl. RV 10.79.5b: *ájyair ghrtáir juhóti púṣyati* "[der den Agni] mit Opferschmalz und Schmalzbutter begießt [und dadurch] gedeihen läßt".

c. agneḥ saṃkāśa- scheint hier gleichbedeutend mit agni-saṃkāśa- (ŚB) zu sein, vgl. nakṣatrāṇīva saṃdṛśi "wenn [sie] wie die Sterne aussehen" in AVP 9.3.7b. In AVP 1.26.4ab ist kilāsa- als agni-ja- "feuergeboren" bezeichnet. vīrudhām ist hier als Attribut zu saṃkāśe zu bestimmen.

#### **9.3.6** nur AVP

| piśangarūpo bhavati       | (8) |
|---------------------------|-----|
| kalmāṣam uta saṃdṛśi      | (8) |
| kilāsa naśyetaḥ paraḥ     | (8) |
| pra tvā dhakṣyāmi vīrudhā | (8) |

"[Das Feuer] bekommt eine rötliche Gestalt, und [der Aussatz ist] bei Anblick gefleckt. Du Aussatz, verschwinde von hier weit weg! Ich werde dich mit der Pflanze durch Brand forttreiben."

V/126 fehlt • piśangarūpo] piśangar̄po Or, piśangam rūpaya K — bhavati '] Ku RM Mā, bhavati JM Ma Pa K — kalmāṣam] Or, ka[[line]]kalmāṣam K — naśyetaḥ] Mā Ma Pa, naḥśyetaḥ Ku, naḥśvetaḥ JM RM, naśyetaḥ K — paraḥ '] Ku Mā Ma Pa, para JM, paraḥ RM, paraḥ K — dhakṣyāmi] Ku JM RM Ma Pa, dhakṣāmi Mā, dakṣāmi K — vīrudhā ||] vīrdhā || JM Mā Ma Pa, vīrdhā || Ku, vīrdhā | RM, vīrudhā K

b. kalmāṣam bezieht sich auf den Aussatz, der sich im Frühstadium befindet ("gefleckt").

cd wurden von Zehnder 1999, 144f. übersetzt: "Kilāsa (d.i. Leukodermie), verschwinde von hier weit weg, ich werde dich mit einer Pflanze vernichten."

#### **9.3.7** nur AVP

| yāni pṛthag utpatanti               | • | (8) |
|-------------------------------------|---|-----|
| nakṣatrāṇīva saṃdṛśi                |   | (8) |
| kilāsam sarvam nāśayann             |   | (8) |
| ogha <sup>i</sup> vābhy emi vīrudhā |   | (8) |

"Wenn [der Aussatz (?)] wie die Sterne aussieht, die verschiedenartig auffliegen, gehe ich mit der Pflanze los wie eine Flut, indem ich jeden Aussatz vertreibe."

V/126 fehlt • pṛthag] Ku JM Mā Ma Pa K, pṛthug RM — utpatanti '] Ku RM Mā Ma, utpatanti JM Pa K — nakṣatrāṇīva] Ku JM RM Ma Pa, nakṣatrā {ni}nīva Mā, nakṣattrāṇīva K — sarvaṃ nāśayann '] Ku Mā Ma Pa, sarvan nāśayann JM, sarvaṃ nā(+śa)yann ' RM, sarvaṃ nāśayaṃn K — ogha ivābhy] Or, obhīvādy K — emi] JM Mā Ma Pa, aimi Ku RM, ema K — vīrudhā ||] vīṛdhā || Ku JM Mā Ma Pa, vīṛdhā | RM, vīrudhā K

Bei b handelt es sich wohl um den Aussatz im fortgeschrittenen Stadium ("Sterne" auf der Hautoberfläche).

# 9.3.8 $\mathbf{a} \sim \text{AV} \pm 2.14.5 \mathbf{b} \cdot \mathbf{bc}$ : nur AVP $\cdot \mathbf{d} = \text{AV} \pm 4.19.6 \mathbf{d}$

| yadi vā puruṣeṣitāt             | (8) |
|---------------------------------|-----|
| kilāsa par <sub>i</sub> yājagan | (8) |
| namo namasyāmo devān            | (8) |
| pratyak kartāram ŗchatu         | (8) |

"Oder wenn du, Aussatz, mit deinem Umlauf am Ende bist, von Menschen [deinen] Ausgang genommen, soll die Anbetung [an dich] — wir beten die Götter an — zurück zu dem gelangen, der [dich] angebetet hat."

V/126 fehlt • puruṣeṣitāt '] puṛṣeṣitāt 'Ku RM Mā, puṛṣeṣitāt JM Ma Pa, puruṣeṣitāt K—paryājagan |] Ku JM RM Mā, paryājagat | Ma Pa, paryājagaṃ K—devān '] RM, devāņ 'Ku Mā, devān JM K, devāņ Ma Pa—pratyak kartāram] K, pratyak karttām Ku, pratyakartāram JM, patyak karttāram RM, pratyak karttāram Ma Pa, pratyak karttāram Mā—rchatu ||] Ku JM Mā Ma Pa, rchatu | RM, rśchatu | K

Bhatt. liest  $rechatu^+$  (**d**); Upadhyaya: rechatu. Bhatt.App.: "ma.  $pary\bar{a}jagat$  ( $\rightarrow n$ ?)" (**b**).

**ab** wurden von Zehnder 1999, 30 übersetzt: "falls du von einem von Menschen Ausgesandten hierhergekommen bist, Leukodermie".

 $\mathbf{a} \sim \text{AVP } 2.4.2\text{b: } yadi \ v\bar{a} *puruṣeṣitāh (... +stha) \sim \text{AVŚ } 2.14.5\text{b: } (sthá ...) yádi vā púrusesitāh "(If ye are ...) or if sent by men" (Whitney). Zehnder ebd. emen-$ 

diert Or puruṣeṣitāt, K puruṣeṣitā in AVP 2.4.2b zu \*puruṣeṣitāḥ (gemäß stha) und kommentiert: "Die Abl.-Endung muss aus kṣetriyāt perseveriert sein und ist offenbar auch auf AVP 9.3.8 übertragen worden". Daraufhin vermutet er für unsere Stelle "(\*puruṣeṣitaṃ?)". Hier scheint jedoch die Lesung puruṣeṣitāt richtig zu sein.

Zu c vgl. RV 3.17.4b: namasyāmas tvā "wir verehren dich (= Agni)".

d = AVŚ 4.19.6d (pratyák kartáram rchatu); AVP 5.25.6d; 19.2.14d; 19.3.1c; 19.39.2d. Zu d vgl. noch AVP 7.1.9c: kṛtyā kartāram rchatu "let the witchcraft hit upon its maker" (Griffiths 2009, 265).

#### **9.3.9** nur AVP

| śīrṣṇas te skandhebh <sub>i</sub> yo             | (7) |
|--------------------------------------------------|-----|
| lalāṭāt pari karṇayoḥ                            | (8) |
| oṣadhyā varṣajūtayā                              | (8) |
| kilāsam nāśayāmi te                              | (8) |
| s <sub>u</sub> vas tvā varņa āyat <sub>i</sub> y | (8) |
| anarātiḥ sahauṣadhiḥ                             | (8) |

"Von deinem Kopf, von [deinen] Schultern, von [deiner] Stirn vertreibe ich den dich [befallenden] Aussatz — [auch den] an [deinen] beiden Ohren — mit der vom Regen angetriebenen Heilpflanze. [Deine] eigene Farbe wird zu dir kommen, von der wohlwollenden Heilpflanze begleitet."

V/126 fehlt • skandhebhyo '] Ma Pa, skandebhyo ' Ku Mā, skandhebhyo JM, {:·}skandebhyo 'RM, skandebhyo K — karṇayoḥ |] karṇṇayoḥ | Or, karṇayoḥ K [[note: ʰh °o]] — varṣajūtayā '] Ku Mā Ma, varṣajūtayā JM RM, varṣa{ju}jūtayā ' Pa, om. K — nāśayāmi te |] JM RM Mā Ma K, nāśayāmi te || Ku, nāŝayāmi te | Pa — svas tvā] Or, śas tā K — varṇa āyaty '] varṇṇa āyaty ' Ku Mā Ma Pa, varṇṇa āyaty JM RM, varṇā ity K — anarātiḥ] Or, anarātis K — sahauṣadhiḥ ||] Ma Pa, sahauṣadhiḥ ||(³) Ku Mā, rāhauṣadhiḥ ||(1) JM, sahauṣadhiḥ || RM, sahoṣadhī K

Bhatt. kommentiert: "dra. na tula. śau. 1.23.2ga ā tvā svo viśatām varņah".

#### c-f = AVP 9.3.10-13cf.

a ist unterzählig (śīrṣaṇas?).

b. Hier steht ein Lokativ (karnayoh) statt eines zu erwartenden Ablativs (wie in AVP 9.3.11b).

c. varṣa-jūta- ist ein Hapax (auch in 10c-13c = Refrain).

d = AVP 9.3.3d.

Zu e vgl. AVP 1.16.2cd:  $\bar{a}$  tv $\bar{a}$  \*svo aśnutām varnah parā śvetāni pātaya "Deine eigene Farbe soll dich erreichen. Laß die weißen [Flecken von der Haut] wegfliegen!"  $\sim$  AVŚ 1.23.2cd:  $\hat{a}$  tvā svó viśatām várnah párā śukláni pātaya "let thine own color enter thee; make white things (cuklá) fly away" (Whitney).

# **9.3.10 ab** = RV 10.163.2ab; AVŚ 2.33.2ab

grīvābhyas ta uṣṇihābhyah (8) kīkasābhyo anū
$$k_i$$
yāt | (8)  $^{\circ\circ\circ}$  ||

"Von deinem Nacken, von [deinen] Halswirbeln, von [deinen] Brustbeinen, von [deinem] Rückgrat [vertreibe ich den dich befallenden Aussatz mit der vom Regen angetriebenen Heilpflanze. Deine eigene Farbe wird zu dir kommen, von der wohlwollenden Heilpflanze begleitet]".

V/126 fehlt • grīvābhyas ta] Ku RM Mā Ma Pa, grīdvās ta JM, grīvābhyas tā K— uṣṇihābhyaḥ ¹] Mā Ma Pa, uṣṇihābhyeḥ ¹ Ku, uṣṇī{·}hābhyaḥ JM, uṣṇihābhyeḥ RM, uṣṇihābhyaḥ K — kīkasābhyo] Ku JM RM Mā Ma K, kikasābhyo Pa — anūkyāt | °°° ||] anūkyāt || Mā, anūkyāt || (³) Ku JM Ma, anukyāt | RM, anukyat || (³) Pa, anūkyāt | K

**ab** = RV 10.163.2ab; AVŚ 2.33.2ab = AVP 4.7.2ab; 20.96.18ab.

#### **9.3.11** nur AVP

$$ams\bar{a}bh_iy\bar{a}m$$
 te  $dorbh_iy\bar{a}m$  (8)  
 $b\bar{a}hubhy\bar{a}m$  pari hastayo $h$  (8)  
 $\circ \circ \mid \mid$ 

"Von deinen beiden Schultern, von [deinen] beiden Oberarmen, von [deinen] Unterarmen [vertreibe ich den dich befallenden Aussatz — auch den] in [deinen] beiden Händen — [mit der vom Regen angetriebenen Heilpflanze. Deine eigene Farbe wird zu dir kommen, von der wohlwollenden Heilpflanze begleitet]".

V/126 fehlt • amsābhyām] Ku K, amsābhyān JM RM Ma Pa, asāmbhyān Mā — dorbhyām ¹] Ku RM Mā, dorbhyām JM Ma Pa K — hastayoh | °°° ||] hastayoh ||(³) Ku JM Mā Ma Pa, hastayoh | RM, hastayoh K [[note: °h °p]]

# **9.3.12 a**: nur AVP • **b** = AVŚ 9.8.21b

$$p_{\xi} fibhyas te pārśvābh_{i}yām$$

$$sronibhyām pari bhamsasah |$$

$$\circ \circ ||$$

$$(8)$$

"Von [deinen] Rippen, von [deinen] beiden Flanken, von [deinen] Hüften [und] von [deinem] Hintern [vertreibe ich den dich befallenden Aussatz mit der vom Regen angetriebenen Heilpflanze. Deine eigene Farbe wird zu dir kommen, von der wohlwollenden Heilpflanze begleitet]".

V/126 fehlt • pārśvābhyām | Ku RM Mā Ma Pa, pārśvābhyām JM K — pari bhamsasah | °°° ||] pari bhamsasah ||( $^3$ ) Ku JM Mā Ma, pari bhamsasah | JM, pari bhyamsasah ||( $^3$ ) Pa, sasa | K [[note: s. die nächste Strophe]]

b = AVS 9.8.21b.

#### $ab = RV 10.163.4ab \text{ usw.} \cdot cdef: \text{ nur AVP}$

| <sup>+</sup> ūrubhyāṃ te <sub>a</sub> ṣṭhīvadbhyāṃ | (8) |
|----------------------------------------------------|-----|
| pārṣṇibhyāṃ prapadābh <sub>i</sub> yām             | (8) |
| oṣadhyā varṣajūtayā                                | (8) |
| kilāsaṃ nāśayāmi te                                | (8) |
| s <sub>u</sub> vas tvā varņa āyat <sub>i</sub> y   | (8) |
| anarātiḥ sahauṣadhiḥ    3                          | (8) |

"Von deinen beiden Oberschenkeln, von [deinen] beiden Kniescheiben, von [deinen] beiden Fersen, von [deinen] beiden Fußspitzen vertreibe ich den dich [befallenden] Aussatz mit der vom Regen angetriebenen Heilpflanze. Deine eigene Farbe wird zu dir kommen, von der wohlwollenden Heilpflanze begleitet."

V/126 fehlt • †ūrubhyām te] urbhyām te Ku, urbhyān te JM RM Mā Ma Pa, ūrūbhyām dve K — asthīvadbhyām '] 'sthīvabhyām ' Ku Ma Pa, asthīvabhyām JM RM, 'stīvadbhyām ' Mā, sthīvadbhyām K — pārsnibhyām] Or K [[Bar. om.]] — prapadābhyām |] JM Mā Ma Pa, prapadābhyām ||(³) Ku, prapadābhyām || RM, prāpadābhyām | K — varṣajūtayā ¹] Ku Mā Ma Pa, varsajūtavā JM RM K — kilāsam Ku JM RM Ma Pa K, kilāsam Mā — nāsayāmi te | ] JM Ma Pa, nāśayāmi te | | Ku RM, (+nāśa)yāmi te | Mā, nāśayāma te | K — svas tvā] Or, śas tā K — varna āyaty | varnna āyaty | Ku Mā, varnna āyaty JM RM Pa, varnna āya· Ma, varnā ity K — anarātih sahausadhih] Or, anarātis sahosadhī K — || 3 || || 3 || || 13 || Ku,  $||(^3)$  3 || JM, || r || 3 || RM,  $||(^3)$  3 || || r || M $\bar{a}$ , || 3 || r || Pa, || Ma,  $|| grav \bar{a}bhy as ta$ usnihābhyah kīkasābhyo anūkyāt amsābhyām te dobhyām bāhubhyām pari hastayoh pṛṣṭibhyas te pārśvabhyām śronibhyām pari bhamsase | ūrūbhyām dve ṣṭhīvadbhyām pārsnibhyām prāpadābhyām | osadyā varsajūtayā kilāsam nāśayāmase | śas tā varnā ity anurotis sahausadhi Z 3 Z K [[note: mit Wiederholung von Strophe 10-13]]

#### RV 10.163.4ab

ūrúbhyām te asthīvádbhyām pársnibhyām prápadābhyām | "Von deinen Schenkeln, von den Kniescheiben, von den Fersen, von den Fußspitzen" (Geldner).

Bhatt. liest \*ūrubhyām te 'sthīvadbhyām (a); Upadhyaya: ūrūbhyām te 'sthīvadbhyām. Bhatt. kommentiert: "10-13 kā. hastalekhe evam punarlikhitam ... [wie oben im Apparat]".

ab = RV 10.163.4ab; AVS 2.33.5ab; 20.96.20ab;  $AVP 4.7.6ab \sim AVP 8.16.4ab$  (... bhamsasah).

cdef = AVP 9.3.9cdef.

9.3 Mit einem Heilmittel gegen den Aussatz (kilāsa-)

9.4 Für die Eintracht

# 9.4 Für die Eintracht

#### **9.4.1** nur AVP

| sahaiva vo hŗdayāni    | (8) |
|------------------------|-----|
| saha vijñānam astu vaḥ | (8) |
| sahendro vŗtrahā karat | (8) |
| saha devo bṛhaspatiḥ   | (8) |

"Zusammen [sollen] eure Herzen [sein]. Zusammen soll eure Erkenntnis sein. Zusammen wird Indra, der Vrtratöter, [seine Tat] vollziehen, zusammen der Gott Brhaspati."

V/126 fehlt • Ma unleserlich • hṛdayāni '] Ku RM Mā Pa, hṛdayāni JM K — vah |] Or, vah K [[note: 'h 's]] — sahendro vṛtrahā] Or, sendro vṛtrahā K — karat '] Ku Mā Pa, karat JM RM K — saha] K, sahi Or — bṛhaspatih ||] Ku Mā Pa, bṛhaspatih | JM RM, vṛhaspatih | K

Zu a vgl. AVP 9.4.5a (sahaiva vo dhānyāni) und 7a (sahaiva vo vīryāṇi).

#### **9.4.2** nur AVP

| samānam astu vo hŗdayaṃ                     | (9) |
|---------------------------------------------|-----|
| samānam uto vo manaḥ                        | (8) |
| samāno agnir vo devaḥ                       | (8) |
| saha r $\bar{a}$ stram up $\bar{a}dh_u$ vam | (8) |

"Einig soll euer Herz sein. Einig [soll] auch euer Sinn [sein]. Einig [soll] euer Gott Agni [sein]. Zusammen sollt ihr das Reich in Ehren halten."

V/126 fehlt • Ma unleserlich • hṛdayam '] Ku Mā Pa, hṛdayam JM RM K — vo] Or, ro K — manaḥ |] Or, manaḥ K [[note: 'h 's]] — samāno] Or, samānam K — devaḥ '] Ku RM Mā Pa, devaḥ JM, devas K — saha] Or, sā K — upādhvam || upādhvam || Ku JM Mā Pa, upādhvam | RM, upādhvam | (+samānā hṛdayam manaḥ pāṭhaḥ) K

K: Bar. ordnet samānam rāṣṭram upādhvam in Strophe 3 mit dem Komm.: "it would be an improvement if we could read for d samānā hṛdayāni vaḥ (Ś. 6.64.3c"); Bhatt. kommentiert: "kā. 'samānā hṛdayaṃ manaḥ pāṭhaḥ', mu. 'samānaṃ hṛdayaṃ mana ity api pāṭhaḥ' iti likhitaṃ dṛśyate".

ab sind eine Variante von RV 10.191.4bc (= AVŚ 6.64.3bc; MS 2.2.6bc: 20.10-11; KS 10.12bc: 141.5-6; TB 2.4.4.5bc): samānā hṛdayāni vah | samānām astu vo mánah "einig eure Herzen; einig soll euer Sinn sein" (Geldner). RV 10.191.4c erscheint in AVP 9.4.10c und 11e.

#### a. Dieser Pāda hat eine Silbe zu viel.

**d**. Zu *upādhvam* (< iir. \**upa-āzd*<sup>h</sup>u-) s. AiGr. I, 273. Diese Verbalform ist auch in AVP 19.52.3b (*imām yonim upādhvam*) belegt.

#### **9.4.3** nur AVP

| saṃ jānīdhvaṃ sahṛdayāḥ   | (8) |
|---------------------------|-----|
| sarve saṃmanasa *stana    | (8) |
| nașțo vo manyur jīrņerșyā | (8) |
| saha jīvātha bhadrayā     | (8) |

"Erkennt euch gegenseitig einmütig an! Seid ihr alle von gleichem Sinn! Verschwunden [sei] euer Zorn, hinfällig [sei eure] Eifersucht. Zusammen werdet ihr glücklich leben."

V/126 fehlt • saṃ jānīdhvaṃ] Ku JM K, sañ jānīdhvaṃ RM Mā [Ma] Pa — sahṛdayāḥ ¹ Pa, saṃhṛdayāḥ ¹ Ku, saṃhṛdayāḥ JM RM, saṃhṛdayāḥ ¹ Mā, ·hṛdayāḥ ¹ Ma, sahahṛdayāt K — saṃmanasa] Ku Mā Pa, saṃmana JM RM, ···· Ma, saṃmanama K — \*stana |] stava | K, stha | Or — manyur jīrṇerṣyā ¹] manyur jīrṇerṣyā ¹ Ku, manyujirṇerṣyā JM RM, manyur jīrṇerṣyā ¹ Mā, ····· Ma, manyur {ji}jīrṇerṣyā Pa, manyur jīrṇe ṛṣyāt K — saha] Or, saha | K — bhadrayā ||] Ku JM Mā Pa, bhadrayā | RM, ··· Ma, bhadrayaḥ K [[note: °ḥ °y]]

K: Bar. ordnet nasto vo manyur jīrņe syāt/riṣyāt | saha jīvātha bhadrayā in Strophe 4.

Bhatt. (= Upadhyaya) liest *stha* (b).

#### a hat eine schlechte Kadenz.

b. \*stana: Die Or-Lesung stha ist zwar grammatisch korrekt, aber es ist hier ein Imperativ zu erwarten. Daß hier eine Verschreibung des Or-Akṣara stha für sta vorliegt, ist wahrscheinlich, s. z.B. AVP 4.1.5a: tasthabhānā- für tastabhānā-. Die K-Lesung stava ist aufschlußreich, weil eine Verwechslung des Akṣara va für na in K häufig auftritt (AVP 6.6.5c; 9.19.5a; 20.27.8d; 20.30.3b). Daraus ergibt sich, daß stana die wahrscheinlichste Lesung ist (Or stha | naṣṭo wohl < \*sta | naṣṭo < stana | naṣṭo), obwohl diese Form weder im RV noch im AV belegt ist.

c.  $j\bar{\imath}rnersy\bar{a}$  ( $j\bar{\imath}rn\bar{a}-\bar{\imath}rsy\bar{a}$ ): Zorn ( $many\acute{u}$ -) und Eifersucht ( $\bar{\imath}rsy\acute{a}$ -) stören ein friedliches Leben unter den Leuten, weshalb sie beseitigt werden müssen, s. z.B. AVP 20.14.6: apa mārjmy apanayan manyum te hṛdayād adhi | amuṣminn  $\bar{\imath}rsy\bar{a}m$  ā dadhmas tato enām ni dadhmasi || "Ich wische den Zorn weg, indem ich ihn von deinem Herzen abführe. Wir legen (von uns weg) irgendeinem die Eifersucht an. Von dort legen wir sie (auf irgendeinen) ab".

Zu **d** vgl. AVP 5.12.4c (= AVP 20.27.3d; 20.39.7d): *yathā jīvāsi bhadrayā* "damit du glücklich leben wirst" und AVP 8.16.12d: *yatra jīvanti bhadrayā* "wo sie glücklich leben".

#### **9.4.4** nur AVP

| yathā putraḥ *pravāvadat | (8) |
|--------------------------|-----|
| pitŗbhyāṃ vadati priyam  | (8) |
| evā yūyam anyo 'nyasmai  | (8) |
| jihvayā *vadata priyam   | (8) |

"Wie ein Sohn, der zwar immer wieder [laute] Töne von sich gibt, [aber] zu [seinen] Eltern mit einer lieben Stimme spricht, so sollt ihr mit der Zunge zueinander die liebe Stimme erheben."

cd fehlen in K • putraḥ] Ku RM Mā Ma Pa, putra JM, ·· V/126, putraḥ K — \*pravāvadat ¹] pravāvadaḥ ¹ Ku Mā, pravāvadaḥ JM RM Ma Pa, ··· V/126, pravāvada K — pitrbhyāṃ] Ku JM Mā Ma Pa K, <pi>trbhyāṃ RM, trbhyāṃ V/126 — vadati] Or, vadatu K — priyam |] priyaṃ | Or K — evā yūyam] Ku RM V/126 Mā Ma, evā {··} yūyam JM, yavā yuyam Pa — anyo 'nyasmai ¹] Ku V/126, anyonyasmai JM RM, anyo 'smai ¹ Mā, anyo anyasmai ¹ Ma Pa — jihvayā] Ku RM V/126 Mā Ma Pa, ji
hvā>yā JM — \*vadata] vadati Or — priyam ||] priyaṃ || Ku JM V/126 Mā Ma, priyaṃ | RM, pri<> || Pa

Bhatt. liest pravāvadaḥ (a) ... vadata\* (d); Upadhyaya: pravāvadaḥ ... vadata.

- a. \*pravāvadat (Hapax). Or pravāvadaḥ ist ungrammatisch (eine Auffassung als 2. Sg.Konj. kommt wegen vadati in Pāda b nicht in Frage). K hat kein Upadhmānīya vor pi-, was wahrscheinlich macht, daß vor pi- ein Konsonant ausgefallen bzw. ungeschrieben ist. Tatsächlich begegnet man im K-Manuskript nicht selten Fällen für die Schreibung pa für tpa (AVP 8.3.3cd; 20.13.8bc; 20.21.1b). Mit \*pravāvadat ist wohl einer gemeint, der die Vedarezitation übt.
- **d**. \*vadata (so nach Bhattacharya). Die Schreibung ti für ta in **Or** kommt häufig vor, z.B. in AVP 3.25.2b: vyāyeti für vyāyeta.

#### **9.4.5** nur AVP

| sahaiva vo dhān <sub>i</sub> yāni       | (8) |
|-----------------------------------------|-----|
| samānāḥ paśavaś ca vaḥ                  | (8) |
| saha pṛthivyāṃ vīrudhaḥ                 | (8) |
| $saha\ vah\ sant_uv\ osadh\bar{t}h\   $ | (8) |

"Zusammen [sollen] eure Getreidesorten [sein]. Einig [sollen] auch eure Vieharten [sein]. Zusammen auf der Erde sollen die Pflanzen sein, zusammen [auf der Erde] eure Heilpflanzen."

Ma unleserlich • dhānyāni ] Ku RM V/126 Mā Pa, dhānyāni JM K — samānāh] Ku JM RM Mā Pa, samānā V/126, samānāh K — paśavaś ca] Ku RM V/126 Mā Pa K, paśavaśa

JM — vaḥ |] Ku JM V/126 Mā Pa, yaḥ | RM, vaḥ K [[note: 'ḥ 's]] — vīrudhaḥ '] vīrdhaḥ 'Ku RM V/126 Mā Pa, vīrdhaḥ JM, vīrudhas K — vaḥ santv] Or, vas saṃtv K [[Bar. vas santv]] — osadhīh ||] Ku V/126 Mā Pa, osadhīh | JM RM, osadhīs K

#### **9.4.6** nur AVP

| saha dīkṣā saha yajño   | (8) |
|-------------------------|-----|
| vivāho vaḥ sahāsati     | (8) |
| saha prapharvā nŗtyantu | (8) |
| saha va striva āsatām   | (8) |

"Zusammen wird [eure vor dem Opfer stattfindende] Weihung sein, zusammen [euer] Opfer, zusammen eure Hochzeit. Zusammen sollen die jungen Mädchen tanzen, zusammen eure Frauen dasitzen" (cd nach Narten Kl.Schr., 337 mit vas striya).

yajño <sup>1</sup>] Ku RM V/126 Mā, yajño JM Pa K, ·· Ma — vaḥ sahāsati |] Or, vas sahāmatiḥ K [[note: °ḥ °s]] — nṛtyantu <sup>1</sup>] Ku RM V/126 Mā, nṛtya<·> JM, ··· Ma, nṛyantu Pa, nṛtyanti K — va striya āsatām ||] va striya āsatām || Ku Ma Pa, <·> stiya āsatāṃ || JM, va striya āsatāṃ || RM V/126 Mā, va striyasatāṃ (+|) K

Upadhyaya liest vivāho vo ... (b).

b. Zu *vi-vāhá-* "Hochzeit" < "Heimführung (der Braut)" s. Kim 2010, 195f (mit Literatur).

#### **9.4.7** nur AVP

| sahaiva vo vīr <sub>i</sub> yāṇi     | (8) |
|--------------------------------------|-----|
| sahān <sub>i</sub> yān randhayādhvai | (8) |
| saha patatriṇīm iṣum                 | (8) |
| anyasmai hetim asyata                | (8) |

"Zusammen [sollen] eure Manneskräfte [sein]. Zusammen werdet ihr andere in eure Gewalt bringen. Zusammen sollt ihr den geflügelten Pfeil, das Geschoß gegen einen anderen werfen."

sahaiva vo] Ku JM RM Mā Ma Pa, sahaiva vau(→vo) V/126, sahaivo K — vīryāṇi ¹] Ku V/126 Ma Pa, vīryāṇi JM RM K, vī{·}ryāṇi ¹ Mā — sahānyāṇ] sahānyāṇ Or, sātyāṇi K — randhayādhvai |] Ku V/126 Mā Ma Pa, randhayadhvai | JM, randhayādhvai || RM, randhayādhvai K — saha] Or, sā K — patatriṇīm] Ku Ma Pa, patatriṇim JM RM V/126 Mā, patattriṇīm K — iṣum ¹] Ku RM V/126 Mā Ma Pa, iṣum JM K — anyasmai hetim] Or, anyassai hetis K — asyata ||] Ku V/126 Pa, asyata | JM, asyati(→ta) | RM, aśyata || Mā, ··· Ma, asyata K

#### **9.4.8** nur AVP

| saṃ <sup>+</sup> vaḥ <sup>+</sup> ś <sub>i</sub> yāmi samitiṃ | (8) |
|---------------------------------------------------------------|-----|
| madhunā vācam <sup>+</sup> āñjiṣam                            | (8) |
| yuşmākam anye śŗṇvantu-                                       | (8) |
| - <sub>u</sub> ditaṃ saṃgate jane                             | (8) |

"Ich schärfe eure Vereinigung, [denn] ich habe die Rede mit Honig gesalbt. Andere sollen bei den versammelten Leuten eure Rede hören."

Ma unleserlich • saṃ \*vaḥ \*śṣyāmi] saṃ vasyāmi Ku, sam vasyāmi JM RM V/126 Mā Pa, saṃ vasyāmi K — samitiṃ '] Ku V/126 Mā Pa, samitiṃ JM RM, sumatiṃ K — \*āñjiṣam |] āṃjiṣaṃ | Ku RM V/126 Mā Pa, ājiṣaṃ | JM, āṃriraṣaṃ K — anye] Ku JM RM V/126 Pa K, anvye Mā — śṛṇvantū<sup>†1</sup>ditaṃ] śṛṇvantūditaṃ Ku K, śṛṇvantuditaṃ JM RM V/126 Mā, śṛṇvantūditaṃ Pa — saṃgate] saṃ(+ga)te Ku, saṅgate JM RM V/126 Mā, saṅgate Pa, saṅgathe K — jane ||] Ku JM V/126 Mā Pa, jane | RM K

Bhatt. liest <u>vas</u>yāmi (a) ... āñjiṣam\* (b) ... saṅgate (d); Upadhyaya: vasyāmi ... āñjisam ... saṅgate.

Bhatt.App.: "u. sam ... -m āṃjiṣaṃ" (ab) mit dem Komm.: "dra. < vaḥ syāmi?" (a).

a hat eine schlechte Kadenz. Zu saṃ \*vaḥ \*śɨyāmi "ich schärfe (= verfeinere) eure [Vereinigung]" vgl. AVP 3.19.6b: saṃ vaḥ śyāmi nara āyudhāni "I hone, o men, your weapons" (Griffiths 2009, 12). Griffiths 2009, 10 korrigiert Or [sam ...] syāmi (AVP 6.1.5d) zu Recht zu [sam ...] \*śyāmi. Die Schreibung syā für śyā ist nämlich eine in Or häufig anzutreffende Erscheinung (s. auch Griffiths 2009, 12 Anm. 4). Zum Sandhi bei \*vaḥ \*śɨyāmi s. z.B. puṃsaḥ śyena (AVP 8.10.8cd). K vaśyāmi ist allerdings eine vereinfachte Schreibung für \*vaś śyāmi.

b. <sup>+</sup>āñjiṣam ist der erste Beleg für einen iṣ-Aorist (zu ĀpŚS TĀ māñjīḥ s. Narten 1964, 86). Zu vācam + añj vgl. RV 5.54.1ab: prá śárdhāya mārutāya ... imām vācam anajā "Der marutischen Heerschar ... will ich diese Rede als Schmuck anlegen" (Geldner).

d. Das Wort uditam (nicht von ud + uditam, sondern von vad + uditam) "Rede" bezog sich urspr. auf vad + uditam (nicht von ud + uditam) "Mache unsere gesprochene [Rede vertrauenswürdig]!" (uditam uditam udita

#### **9.4.9** nur AVP

| yuşmān mitrā vŗņatāṃ                     | (7) |
|------------------------------------------|-----|
| yuṣmān pratijanā uta                     | (8) |
| *yuṣme jñātitvaṃ prepsant <sub>i</sub> y | (8) |

 $amrtam \ mart_iy\bar{a} \ iva \mid \mid$  (8)

"Euch sollen die [mit euch] Verbündeten erwählen und euch diejenigen, deren Leute gegen euch sind. [Die letzteren] streben [aber] danach zu erlangen, mit euch blutverwandt zu sein, wie die Sterblichen nach der Unsterblichkeit."

Ma unleserlich • yuṣmān mitrā] JM RM V/126 Mā Pa, yuṣmān mitrā Ku, yuṣmāna mitrā K — vṛṇatām ¹] Ku V/126 Mā Pa, vṛṇatām JM RM, vṛṇutān K — yuṣmān] JM RM, yuṣmān Ku V/126 Mā Pa, iṣmāna K — uta |] Ku JM V/126 Mā Pa K, uta (+|) RM — \*yuṣmal yuṣmai K, yuṣmāṭ Or — prepsanty ¹] V/126 Mā Pa, prepsanty ¹ Ku, prepsanty JM, peṣṭunty ¹ RM, preṣṭhaṃtv K — iva ||] V/126 Mā Pa, i{·}va || Ku JM, iva | RM, yaca | K

Bhatt. liest yuṣmān mitrā (a) ... yuṣmān pratijanā (b) ... yuṣmāt jñātitvaṃ (c); Upadhyaya: yuṣmān mitrā ... yuṣmān pratijanā ... yuṣmāt jñātitvaṃ. Bhatt.App.: "dra. 9ga < yuṣmām u. ...?".

ab wurden von Zehnder 1999, 170 übersetzt: "euch sollen die Freunde erwählen und euch die Gegner".

**a** hat eine Silbe zu wenig ( $v_{rn}at\bar{a}_{a}m$ ?).

b. Zu *prati-janá-* "der, dessen Leute gegen ihn sind" (nur in AVŚ 3.3.5 zu *mitrá-*) s. Kim 2010, 65.

c. \*yuṣmai): Die hier angenommene Form ist außer an dieser Stelle im AV nicht belegt (s. jedoch AiGr. III, 469 zu AVŚ 20.135.10c). Zur Syntax s. z.B. RV 6.18.5a: ... sakhyám astu yuṣmé "... soll Freundschaft mit euch sein". Or yuṣmāṭ ist sicher ein Schreibfehler, weil hier sandhigemäß \*yuṣmāṭ zu erwarten wäre. Hinzu kommt, daß die oblique Form majjñ- (von majjan- "Mark") in den Or-Mss. in der Regel mit majñ- geschrieben ist. Daher könnte man in Or an \*yuṣmājñātitvam "das Verwandtsein mit euch" denken, was jedoch nicht annehmbar ist, weil die Komposita mit VG yuṣmā- in der Regel mit einem Verbaladjektiv auf tá- (z.B. yuṣmā-datta- "von euch gegeben") gebildet sind. Außerdem ist zu beachten, daß ein Kompositum mit VG yuṣmā- nach dem RV nicht mehr produktiv geworden ist. Die nächste Möglichkeit besteht darin, \*yuṣmā jñātitvam zu lesen. \*yuṣmā wäre dann als yuṣmāḥ aufzufassen, also als eine weibliche Anredeform. Diese ist aber nur zweimal im VS bezeugt (AiGr. III, 468), und sie paßt hier inhaltlich nicht. Ebensowenig kommt Bhattacharyas Vermutung "yuṣmām u. ?" wegen der Syntax (doppelter Akkusativ zu prepsanty) in Betracht.

# **9.4.10** abd: nur AVP • c = RV 10.191.4c usw.

| <sup>+</sup> śaṃsam id vaḥ samākaraṃ | (8) |
|--------------------------------------|-----|
| saha yūthā gavām iva                 | (8) |
| samānam astu vo mano                 | (8) |

jyeṣṭhaṃ vijñānam anv ita ||

(8)

"Eure Rede werde ich zusammenbringen, zusammen wie die Herden der Rinder [in einen Pferch]. Einig soll euer Sinn sein. Folgt der besten Erkenntnis!"

Ma unleserlich • \*saṃsam] saṃsam Or K — id vaḥ] RM, id yaḥ V/126 Mā Pa, iddhaḥ Ku JM, id yas K — samākaraṃ '] Ku RM V/126 Mā, samākaraṃ JM Pa K — saha] Or, sā K — mano '] Ku V/126 Mā, mano JM RM Pa K — vijñānam] Ku JM RM Mā Pa K, vijñanam V/126 — ita ||] Ku V/126 Mā Pa, itaḥ || JM, ita | RM, ataḥ K [[note: °ḥ °y]]

Bar. liest sam samidhas (a); Bhatt.: samsam id yah; Upadhyaya: samsam id yah. Bhatt. kommentiert: "dra. 10ka ma. ... samid vah ...? akṣaracihnam kīṭadaṣṭam".

Zu ab vgl. AVŚ 6,141,1a (= AVP 19.22.7a):  $v\bar{a}y\dot{u}r$  enāḥ samākarat "May Vāyu collect them" (Whitney z.St.). Da dieser Vers in einem Kontext "With marking of cattle's ears" (so Whitney) auftritt, können mit enāḥ nur "Rinder" (gāḥ) gemeint sein (s. auch Geldners Kommetar zu RV 3.36.5b), also das Wort, das in Pāda b von AVP 9.4.10 erscheint. Für die Erklärung dafür, wieso śaṃsam "Rede" (sa ist ein häufig auftretender Fehler für śa sowohl in Or als auch in K) zu kar + sám + ā "[in einen Pferch] zusammenbringen" steht, liefert VS 12.58ab (= TS 4.2.5.1; MS 2.7.11ab: 90.7; KS 16.11ab: 233.15; ŚB 7.1.1.38; 12.4.3.4) einen guten Hinweis: sáṃ vāṃ mánāṃši sáṃ vratā sám u cittāny ākaram "Ich werde eure beiden Sinne, [eure beide] Willen, [eure beide] Absichten [in einen Pferch] zusammenbringen". Dabei handelt es sich darum, daß man "Sinne, Willen und Absichten" wie auch die "Rede" einig macht, wie man durch das Zusammenbringen [in einen Pferch] die Rinder zu einer Einheit verbindet.

 $\mathbf{c} = \text{RV } 10.191.4\text{c}; \text{ AV$\acute{S} } 6.64.3\text{c}; \text{ MS } 2.2.6\text{c}: 20.11; \text{ KS } 10.12\text{c}: 141.6; \text{ TB } 2.4.4.5\text{c}.$ 

#### 9.4.11 **abcdf**: nur AVP • e = RV 10.191.4c usw.

| idaṃ yad eṣāṃ hṛdayaṃ     | (8) |
|---------------------------|-----|
| tad eṣāṃ hṛdaye bhavat    | (8) |
| atho yad eṣāṃ hṛdayaṃ     | (8) |
| tad eṣạāṃ hṛdi śritam     | (8) |
| samānam astu vo manaķ     | (8) |
| śreștham vijñānam anv ita | (8) |

"Das Herz hier, das ihnen gehört; das wird in ihrem Herzen sein. Und auch das Herz, das ihnen gehört; das [wird] in ihrem Herzen einen Platz finden. Einig soll euer Sinn sein. Folgt der herrlichsten Erkenntnis!"

Ma unleserlich • idam] Or, yadim K — hrdayam '] Ku V/126 Mā Pa, hrdayam JM RM K — tad eṣām] Ku JM RM Pa K, om. V/126, madhunā vācam āmjiṣam | tad eṣām Mā [[note: mit Wiederholung von 9.4.8b]] — hrdaye bhavat | atho yad eṣām] Ku JM RM Mā Pa K, om. V/126 — hrdayam '] Ku RM Mā Pa, hrdayam JM, om. V/126, hrdam K — eṣām] JM RM K, yeṣām Ku V/126 Mā Pa — hrdi śritam |] hrdi śritam | Ku RM V/126 Mā Pa, hr(+di) śritam || JM, hrdi śrutam | K — astu] Ku JM RM Mā Pa K, a{·}stu V/126 — manah '] Ku RM V/126 Mā Pa, manoh JM, manaś K — ita ||] Ku Pa, itaḥ ||(³) JM, ita | RM, ita ||(³) V/126 Mā, ataḥ K [[note: °h °y]]

Bhatt. (= Upadhyaya) liest: tad veṣāṃ (d). Bhatt. verweist auf "tu. chā.ma.brā. 1.3.9".

a-d. eṣām (auch in 9.4.12ab) bezieht sich vermutlich auf die Verbündeten (mitrāḥ) und die anders bzw. feindlich Gesinnten (pratijanāḥ) in 9.4.9ab.

b. Zu bhavat (Konj.Aor.) s. Zehnder 1999, 166. Die Lesung als (')bhavat ist aufgrund der vorausgehenden Strophe (samākaram Konj.Aor.) unwahrscheinlich.

Zu **cd** vgl. AVŚ 3.2.4cd (= AVP 3.5.4cd): átho yád adyáiṣāṃ hṛdi tád eṣāṃ pári nír jahi "also what is today in their heart, that smite thou out from them" (Whitney).

d. Bhattacharyas tad veṣāṃ (Druckfehler für tad yeṣāṃ?) ergibt keinen Sinn.

Zu hṛdi śritá- vgl. AVP 1.17.2d: hṛdi śrito manasā yo jajāna "im Herzen befindlich ist, welcher aus dem Sinn erzeugt hat" (Zehnder 1993, 35) und AVŚ 6.18.3a: adó yát te hṛdi śritám manaskám patayiṣnukám "That fluttering mind (manaská) that has found place in (çrita) thy heart" (Whitney).

e = AVP 9.4.10c. $f \sim AVP 9.4.10d.$ 

9.4 Für die Eintracht

#### 9.4.12 nur AVP

| idam yad eş <sub>a</sub> ām mana      | / | (8) |
|---------------------------------------|---|-----|
| esām yāni manāṃsi ca                  |   | (8) |
| sadhr <sub>i</sub> yag indra tat kṛṇu |   | (8) |
| rathe pādāv ivāhitau    4             |   | (8) |

"Der Sinn hier, der ihnen gehört[; der wird in ihrem Herzen sein.] Und die Sinne, die ihnen gehören[; die werden in ihrem Herzen einen Platz finden]. Mache den [Sinn] vereint, du Indra, wie die auf den Wagen gesetzten Füße!"

Ma unleserlich • idam] Or, yadim K — eṣām] Or, eṣam K [[Bar. eṣām]] — mana '] Ku RM V/126 Mā, mana JM Pa K — eṣām] Or K [[Bar. eṣam]] — yāni] Ku JM RM V/126 Mā K, jyāni Pa — ca |] Or, ca K — sadhryag indra] Or, madhriyag endra K — tat kṛṇu '] Ku V/126 Mā, tat kṛṇu JM RM Pa, taś chṛṇu K — || 4 ||] || r 12 || 4 || Ku, || r 11 || 4 || JM, || r || {\cdot \cdot \

# a ~ AVP 9.4.11a (idam yad eṣām hṛdayam).

c. Zu sadhryàk + kar s. RV 3.31.6b.

Zu d vgl. RV 7.32.2cd: *índre kámam jaritáro vasūyávo ráthe ná pádam á dadhuh* "Auf Indra haben die schätzebegierigen Sänger ihren Wunsch gesetzt wie den Fuß auf den Wagen" (Geldner).

# 9.5 Puruşasūktam

Dieses bekannte Sūktam (RV 10.90.1-16) erscheint mit leichten Varianten im Atharvaveda (AVP 9.5.1-16 und AVŚ 19.6.1-16). In der vedischen Prosa tritt dieses Sūktam in VS 31.1-16, SV 1.618-622 (nur die ersten 5 Strophen des RV) und TĀ 3.12.1-7 mit Variationen auf. VaitS. 37.19 erwähnt *sahasrabāhuḥ* des AV in einer Erklärung des Puruşamedha.

Eine gute Übersetzung bieten Lommel 1955, 113-116, Oberlies 1998, 381f. (RV 10.90.6-14) und Mylius 2002, 47f.

# **9.5.1** = $AVS 19.6.1 \sim RV 10.90.1$ usw.

| sahasrabāhuḥ puruṣaḥ     | (8) |
|--------------------------|-----|
| sahasrākṣaḥ sahasrapāt   | (8) |
| sa bhūmiṃ viśvato vŗtvā- | (8) |
| -aty atisthad daśāngulam | (8) |

"Tausendarmiger, tausendäugiger, tausendfüßiger Puruşa; nachdem er die Erde von allen Seiten bedeckt hatte, überragte er [sie] um zehn Finger."

Ma unleserlich • sahasrabāhuḥ] Or, sahasrabāhuḥ K — puruṣaḥ ˈ] puṛṣaḥ ˈ Ku V/126 Pa, puṛṣaḥ JM RM, puṛṣa ˈ Mā, puruṣas K — sahasrākṣaḥ] Ku RM V/126 Mā Pa, sa{hā}hasrākṣaḥ JM, sahasrākṣās K — sahasrapāt |] JM V/126 Mā K, sahasrapat | Ku, saha(+sra)pāt | RM, sa{ya}hasrapāt | Pa — vṛtvā'ty] Ku V/126 Pa, vṛtvāty JM Mā K, vṛtvā 'ty RM — atiṣṭhad] Ku JM V/126 Mā Pa K, a(+ti)ṣṭhad RM — daśāṅgulam ||] daśāṅgulam || Ku JM, daśāṅgulam || RM, daśāṅgulam || V/126 Mā Pa, daśāṅgulam K

#### AVŚ 19.6.1

sahásrabāhuḥ púruṣaḥ sahasrākṣáḥ sahásrapāt | sá bhūmim viśváto vrtvāty atisthad daśāṅgulám ||

"Thousand-armed is Purusha, thousand-eyed, thousand-footed; he, covering the earth entirely, exceeded it by ten fingers' breadth" (Whitney).

#### RV 10.90.1

sahásraśīrṣā púruṣaḥ sahasrākṣáḥ sahásrapāt | sá bhūmiṃ viśváto vṛtvāty atiṣṭhad daśāngulám ||

"Tausendköpfig, tausendäugig, tausendfüßig ist Purusa; er bedeckte vollständig die Erde und erhob sich noch zehn Finger hoch darüber" (Geldner).

(0)

a ~ RV 10.90.1a; VS 31.1a; SV 1.617a; ŚB 13.6.2.12; TĀ 3.12.1a; ĀpŚS 16.28.3; 20.20.2; 20.24.10; ŚānkhŚS 16.13.1; KātyŚS 21.1.11; MānŚS 11.4.5. Das Wort sahásrabāhuh ist atharvavedaspezifisch.

 $\mathbf{b} = \text{RV } 10.90.1\text{b}; \text{ VS } 31.1\text{b}; \text{ SV } 1.617\text{b}; \text{ ŚB } 13.6.2.12; \text{ T$\bar{\text{A}}$ } 3.12.1\text{b}.$ 

 $\mathbf{c} = \text{RV } 10.90.1\text{c}; \text{ TA } 3.12.1\text{c} \sim \text{VS } 31.1\text{c} (sarváta sprtvā-) \sim \text{SV } 1.617\text{c} (sarváto).$ 

 $\mathbf{d} = \text{RV } 10.90.1 \text{d}; \text{ VS } 31.1 \text{d}; \text{ SV } 1.617 \text{d}; \text{ TA} 3.12.1 \text{d}.$ 

#### 9.5.2 = AVŚ $19.6.2 \sim RV 10.90.4 \text{ usw}$ .

| tribhiḥ padbhir dyām arohat           | (8) |
|---------------------------------------|-----|
| pād asyehābhavat punaḥ                | (8) |
| tathā v <sub>i</sub> y akrāmad viṣvan | (8) |
| aśanānaśane anu                       | (8) |

"[Puruşa] mit drei Füßen [von vier] stieg zum Himmel; sein einer Fuß blieb hier zurück. So schritt er nach allen Seiten auseinander, sowohl dem Essenden als auch dem Nicht-Essenden folgend".

tribhih] Ku RM V/126 Mā Pa, tibhih JM, ·· Ma, tribhih K — padbhir dyām] Ku JM RM K. padbhi{h} dyām V/126, padbhi dyā{·}m Mā, ··· Ma, padbhi·· Pa — arohat '] Ku V/126 Mā, arohat JM RM K, ··· Ma, ··hat | Pa — punah | Or, punah K — akrāmad Or, akrāmud K — vişvan İ vişvan Ku RM V/126, visvan JM Mā Pa, ·· Ma, visvam K — aśanānaśane anu || 1 Ku JM V/126 Mā Pa, aśanānaśane anu | RM, ····ne anu || Ma, aśanāśayan | K

#### AVŚ 19.6.2

tribhíh padbhír dyám arohat pád asvehábhavat púnah táthā vy àkrāmad vísvan asanānasané ánu ||

"With three feet he ascended the sky; a foot of him, again, was here; so he strode out asunder, after eating and not-eating" (Whitney).

#### RV 10.90.4

tripād ūrdhvá úd ait púrusah pādo 'syehābhavat púnah | táto vísvan vy àkrāmat sāśanānaśané abhí ||

"Zu drei Vierteln stieg Purușa empor, ein Viertel von ihm verjüngte sich hienieden. Von dem aus ging er nach allen Seiten auseinander und (erstreckte sich) über alles was Speise ißt und was nicht ißt" (Geldner).

**a** ~ RV 10.90.4a; VS 31.4a; SV 1.618a; TĀ 3.12.2a.

 $b \sim RV 10.90.4b$ ; VS 31.4b; SV 1.618a  $\sim T\bar{A} 3.12.2b$  (-abhavāt).

cd. Zum Sandhi visvan aśanānaśane (keine doppelte Schreibung von n) s. den Kommentar in AVP 8.6.5cd, vgl. auch Whitney Kommentar: "No samhitā-ms, has

visyann a-, and accordingly SPP., against all rule and usage, admits visyan a- in his text".

 $\mathbf{c} \sim \text{RV } 10.90.4\text{c}$ ; VS 31.4c; TĀ 3.12.2c  $\sim \text{SV } 1.618\text{c}$  (táthā).

**d** ~ RV 10.90.4d; VS 31.4d; TĀ 3.12.2d ~ SV 1.618c (aśanānaśané abhî).

Zu aśanānaśaná- "essend und nicht-essend" s. Kim 2010, 333.

# **9.5.3** ~ AVŚ 19.6.3 ~ RV 10.90.3 usw.

9.5 Purusasūktam

| tāvanto sya mahimānas   | (8) |
|-------------------------|-----|
| tato jyāyāṃś ca puruṣaḥ | (8) |
| pād asya viśvā bhūtāni  | (8) |
| tripād asyāmŗtaṃ divi   | (8) |

"So weitreichend [sind] seine Größen. Und noch größer als dies [ist] Puruṣa [selbst]. Sein einer Fuß [sind] alle Wesen, der Teil mit seinen drei Füßen [ist] das Unsterbliche im Himmel".

tāvanto 'sya] tāvanto asya Or, tāvanto sya K — mahimānas 1] Ku RM V/126 Ma Pa, mahimānas JM Mā K — tato] Ku RM V/126 Mā Ma Pa K, tat JM — puruṣaḥ |] puṛṣaḥ | Ku JM V/126 Mā Pa, pūṛṣaḥ | RM, ··· Ma, puruṣaḥ K [[note: °ḥ °p]] — bhūtāni '] Ku V/126 Pa, bhūtāni JM RM Mā K, ··· Ma — divi ||] Or, divi | K

#### AVŚ 19.6.3

távanto asyá mahimánas táto jyáyāms ca púrusah | pādo 'sya vísvā bhūtāni tripād asyāmṛtam diví ||

"So many are his greatnesses; and Purusha is superior (jyayan) to that; a foot of him is all being (bhūtá); three feet of him are what is immortal in the sky" (Whitney).

#### RV 10.90.3

etāvān asya mahimāto jyāyāms ca pūrusah pādo 'sya vísvā bhūtāni tripād asyāmrtam diví

"Solches ist seine Größe und noch gewaltiger als dies ist Purusa. Ein Viertel von ihm sind alle Geschöpfe, drei Viertel von ihm ist das Unsterbliche im Himmel" (Geldner).

**a** ~ RV 10.90.3a: VS 31.3a; TĀ 3.12.1a ~ SV 1.620a (tấvān asya mahimấ); ChU 3.12.6a.

b ~ SV 1.620b (táto jyáyāms ca pūrusah); ChU 3.12.6b ~ RV 10.90.3b; VS 31.3b; TĀ 3.12.1b. Dieser Pāda hat eine schlechte Kadenz. Die Parallelen lesen pūrusah, was metrisch günstig ist.

c ~ RV 10.90.3c; VS 31.3c; TĀ 3.12.1c ~ SV 1.619c (sárvā); ChU 3.12.6c.

Als einzige Śākhā liest Paippalāda pād (Wurzelnomen), während alle anderen Schulen pådah (thematisierter Stamm) lesen.

**d** = RV 10.90.3d; VS 31.3d; SV 1.619d; TĀ 3.12.1d; ChU 3.12.6d.

# **9.5.4** ~ AVŚ 19.6.4 ~ RV 10.90.2 usw.

| puruṣa evedaṃ sarvaṃ                    |          | (8) |
|-----------------------------------------|----------|-----|
| yad bhūtaṃ yac ca bhāv <sub>i</sub> yam | <u> </u> | (8) |
| utāmŗtatvasyeśvaro                      |          | (8) |
| yad annenābhavat saha                   |          | (8) |

"Puruşa allein [ist] all dieses, was vergangen ist und zukünftig ist. Und [er ist] Herr über die Unsterblichkeit[, und über das], was zusammen mit der Nahrung entstand."

Ma unleserlich • puruṣa] K, puṛṣa Or — evedaṃ] RM V/126 Mā Pa K, eve{·}daṃ Ku, ev(+e)daṃ JM — sarvaṃ'] Ku V/126 Mā Pa, sarvaṃ JM RM K — yac ca] Or, yaś ca K — bhāvyaṃ | Or, bhavyaṃ | K — utāmṛtatvasyeśvaro '] Ku RM V/126, utāmṛtatvasyeśvaro JM Pa K, utāmṛtatvasyesvaro Mā — annenābhavat] Or, anyenābhavat K — saha ||] Ku JM V/126 Mā Pa, saha | RM, sahaḥ K [note: 'h 'y]

#### AVŚ 19.6.4

púruṣa evédáṃ sárvaṃ yád bhūtáṃ yác ca bhāvyám | utấmṛtatvásyeśvaró yád anyénấbhavat sahá ||

"Purusha is just this all, what is and what is to be; also [is he] lord (*īçvará*) of immortality, which was together with another" (Whitney).

#### RV 10.90.2

púruṣa evédáṃ sárvaṃ yád bhūtáṃ yác ca bhávyam | utấmṛtatvásyeśāno yád ánnenātiróhati ||

"Purusa allein ist diese ganze Welt, die vergangene und die zukünftige, und er ist der Herr über die Unsterblichkeit (und auch über das), was durch Speise noch weiter wächst" (Geldner).

 ${f a}={
m RV}$  10.90.2a; VS 31.2a; SV 1.619a; TĀ 3.12.1a; ŚvetU 3.15a; MuṇḍU 2.1.10a; VaradapU 1.2e.

b = AVP 8.6.4d; 9.26.12b; VS 31.2b ~ RV 10.90.2b (bhávyam); TĀ 3.12.1b ~ AVŚ 13.1.54d.

Zu bhāvya- (gegenüber bhavya-) s. den Kommentar in AVP 8.6.4d.

c ~ RV 10.90.2c; VS 31.2c; SV 1.620c; TĀ 3.12.1c; ŚvetU 3.15c ~ AVP 8.3.2c (utāmṛtatvasyeśiṣe).

**d**~RV 10.90.2d; VS 31.2d; SV 1.620d; TĀ 3.12.1d.

Bei AVŚ anyéna und K anyena handelt es sich wohl um eine Korruption für annena (Whitney z.St.: "The wholly obscure last pāda is doubtless a mere corruption"; Geldner zu RV 10.90.2d: "AV. 19,6,4 ... lies ánnena"). Der Pāda d besagt

wohl, daß Puruṣa Herr auch über das Sterbliche ist, das mit Nahrung wächst und ohne Nahrung stirbt.

# **9.5.5** = $AV \pm 19.6.5 \sim RV + 10.90.11 \text{ usw.}$

9.5 Purusasūktam

| yat puruṣaṃ vɨy adadhuḥ            | · (8) |
|------------------------------------|-------|
| katidhā v <sub>i</sub> y akalpayan | (8)   |
| mukham kim asya kim bāhū           | (8)   |
| kim ūrū pādā ucyete                | (8)   |

"Als sie den Purușa zerlegten, in wieviele Teile teilten sie [ihn] auf? Was [wurde] sein Mund, was [seine] Arme? Was werden [seine] Oberschenkel, [seine] Füße genannt?"

puruṣaṃ] K, puṛṣaṃ Or — adadhuḥ '] Ku V/126 Ma Pa, adadhuḥ JM RM Mā, adadhuḥ K — vy akalpayan |] Ku JM RM V/126 Mā Ma, vy akalpaya{na}n | Pa, vyam akalpayaṇ K — bāhū '] Ku RM V/126 Ma Pa, bāhū JM Mā K — ūrū] K, uṛ Ku RM V/126 Ma Pa, ūṛ JM, aṛ Mā — pādā] Or, pādāv K — ucyete ||] Ku V/126 Mā Ma, ucyate || JM, ucyete | RM K, ucya(+e)te || Pa

#### AVŚ 19.6.5

yát púruṣaṃ vy ádadhuḥ katidhā vy akalpayan | múkhaṃ kím asya kím bāhū kím ūrū pādā ucyete ||

"When they separated  $(vi-dh\bar{a})$  Purusha, in how many parts did they distribute (vi-klp) him? what was his face? what his (two) arms? what are called his (two) thighs [and] feet?" (Whitney).

#### RV 10.90.11

yát púruṣaṃ vy ádadhuḥ katidhấ vy àkalpayan | múkhaṃ kím asya káu bāhū kā ūrū pādā ucyete ||

"Als sie den Purusa auseinander legten, in wie viele Teile teilten sie ihn? Was ward sein Mund, was seine Arme, was werden seine Schenkel, (was) seine Füße genannt?" (Geldner).

ab = RV 10.90.11ab; VS 31.10ab; TĀ 3.12.5ab.

Das Subjekt scheint prāṇās "die Atemzüge" zu sein, s. AVP 9.12.4b.

a hat eine schlechte Kadenz.

 $c \sim RV 10.90.11c$ ; VS 31.10c; TĀ 3.12.5c.

 $\mathbf{d} = \text{VS } 31.10 \, \text{d} \sim \text{RV } 10.90.11 \, \text{d} \sim \text{T$\bar{\text{A}}$ } 3.12.5 \, \text{d} \ (k\bar{a}v \ \bar{u}r\bar{u} \ p\bar{a}d\bar{a}v \ ucyete).$ 

# **9.5.6** = $AV \le 19.6.6 \sim RV \ 10.90.12 \ usw.$

(8)

(8)

9.5 Puruşasüktam

237

madhyam tad asya yad vaiśyaḥ padbhyām śūdro ajāyata ||

"[Was] sein Mund war, [das ist] der Brahmane. [Was] zum Rājanya wurde, [das waren seine] Arme. Was der Vaiśya [ist], das [war] seine Mitte. Aus [seinen] Füßen wurde der Śūdra geboren."

brāhmaṇo 'sya] RM, brāhmo(→hmā) ṇo sya Ku, brāhmaṇo sya JM V/126 Mā Ma Pa, vrāhmaṇo sya K — āsīd '] Ku V/126 Mā Ma, āsīd JM RM, āsī ' Pa, āsīta K — (')bhavat |] bhavat | Or, bhavat K — madhyaṃ tad] Ku V/126 Mā Pa K, madhyaṃ ta(+d) JM, madhyan ta{·}d RM, ··· Ma — asya] Ku RM V/126 Mā Pa, (+a)sya JM, ··· Ma, astu K — yad vaiśyaḥ '] V/126 Pa, ya{·}d vaiśyaḥ 'Ku, yad vaiśyaḥ JM RM Mā, ··· Ma, yad vaiśyaḥ K — padbhyāṃ] Ku RM V/126 Mā Pa K, pabhyāṃ JM, ··· Ma — ajāyata || JM, 'jāyata || Ku RM Mā Pa, 'jāyataḥ || V/126, ···· Ma, ajāyata | K

#### AVŚ 19.6.6

brāhmaṇò 'sya múkham āsīd bāhū́ rājanyò 'bhavat | mádhyaṃ tád asya yád váiśyaḥ padbhyāṃ śūdró ajāyata ||

"The Brahman was his face; the Kshatriya (*rājanyà*) became his (two) arms; the Vāiçya [was] his middle; from his (two) feet was born the Cūdra" (Whitney).

#### RV 10.90.12

brāhmaṇò 'sya múkham āsīd bāhū́ rājanyàḥ kṛtáḥ | ūrū́ tád asya yád váiśyah padbhyām śūdró ajāyata ||

"Sein Mund ward zum Brahmanen, seine beiden Arme wurden zum Rājanya gemacht, seine beiden Schenkel zum Vaiśya, aus seinen Füßen entstand der Śūdra" (Geldner).

Bhatt. (= Upadhyaya) liest *rājanyobhavat* (**b**). Bhatt.App.: ,*,gha u. 'jāyata*".

abc. Pāda a und b sind im Zusammenhang mit Pāda c zu verstehen  $(t\acute{a}-...y\acute{a}d)$ . Zur Konstruktion  $t\acute{a}-...y\acute{a}d$  s. Delbrück AiSynt. 565 mit Anm. 1 und Hettrich 1988, 546 Anm. 103. In c ist auffällig, daß nur die Atharvaveda-Schule  $m\acute{a}dhyam$  liest, während alle andere  $\bar{u}r\acute{u}$  haben. Das deutet darauf hin, daß sie mehr Gewicht auf die Vaiśya-Kaste zu legen beabsichtigte.

ad = RV 10.90.12ad; VS 31.11ad;  $T\bar{A} 3.12.5ad$ .

 $b \sim RV 10.90.12b$ ; VS 31.11b; TA 3.12.5b.

c ~ RV 10.90.12c; VS 31.11c; TĀ 3.12.6c.

#### 9.5.7 = $AVS 19.6.9 \sim RV 10.90.5 \text{ usw.}$

virāḍ agre sam abhavad (8)
virājo adhi pūruṣah | (8)

sa jāto aty aricyata (8)

paścād bhūmim atho puraḥ || (8)

"Am Anfang entstand die Virāj, aus der Virāj der Puruṣa. Geboren überragte er die Erde, [und zwar] hinten und vorn."

Ma unleserlich • virāḍ] virāṛ Or, virāḍ K — agre] Or K [[Bar. āgre]] — abhavad '] Ku V/126 Pa, abhavad JM RM Mā, abharad K — adhi] JM RM K, 'dhi Ku V/126 Mā Pa — pūruṣaḥ |] pūṛṣaḥ | RM, puṛṣaḥ | Ku JM V/126 Mā Pa, pauruṣāt | K — aty] Ku JM V/126 Mā Pa, 'ty RM, abhy K — aricyata '] aricyata K, arcyata 'Ku RM Pa, arcyata JM Mā, arcyate V/126 — puraḥ ||] Ku JM V/126 Mā Pa, puraḥ | RM, purā | K

#### AV\$ 19.6.9

virāḍ ágre sám abhavad virājo ádhi pū́ruṣaḥ |

sá jātó áty aricyata paścād bhūmim átho púraḥ ||

"Virāj in the beginning came into being  $(sam-bh\bar{u})$ ; out of Virāj, Purusha; it, when born, exceeded the earth behind, also in front" (Whitney).

#### RV 10.90.5

tásmād virāļ ajāyata virājo ádhi pū́ruṣaḥ |

sá jātó áty aricyata paścād bhūmim átho puráḥ ||

"Aus ihm ward die Virāj geboren, aus der Virāj der Puruṣa. Geboren ragte er hinten und vorn über die Erde hinaus" (Geldner).

Bhatt. liest samam abhavat (a) ... \*pūruṣaḥ (b); Upadhyaya: samam abhavat ... pūruṣaḥ.

Bhatt.App.: "u. dhi puruṣaḥ | ... aty arucyata" (bc).

 $\mathbf{a} \sim \text{RV}$  10.95.5a; TĀ 3.12.2a  $\sim \text{VS}$  31.5a (*táto vi-*); SV 1.621a. Dieser Pāda hat eine schlechte Kadenz.

Retroflexes  $\underline{la}$  ist die einzige in Kāṇḍa 8 und 9 belegte Schreibung der Kaschmir-Handschrift (entsprechend Or  $\underline{ra}$ ).

bcd = RV 10.95.5bcd; VS 31.5bcd; SV 1.621bcd; TĀ 3.12.2bcd.

 ${f c}$ . Or r in arcyata ist eine nicht selten vorkommende Schreibgewohnheit für ri nach Vokal.

# **9.5.8** = RV 10.90.6 usw. $\sim$ AVŚ 19.6.10

| yat purușena havișā  |      | (8) |
|----------------------|------|-----|
| devā yajñam atanvata | Ç.e. | (8) |
|                      |      | (0) |

vasanto asyāsīd ājyaṃ (8)
grīṣma idhmaḥ śarad dhavih || (8)

"Als die Götter mit dem Purusa als Opferguß ihr Opfer ausspannten, war der Frühling sein Opferschmalz, der Sommer [sein] Brennholz, der Herbst [sein] Opferguß."

Ma unleserlich • yat] Ku JM RM Mā Pa K, ya V/126 — puruṣeṇa] K, puṛṣeṇa Or — haviṣā '] Ku RM V/126 Pa, haviṣā JM Mā K — asyāsīd] Ku RM V/126 Mā Pa K, 'syāsīd JM — ājyaṃ '] Ku RM V/126, ājyaṃ JM Mā Pa K — idhmaḥ] RM, idhma Ku JM V/126 Mā [Ma] Pa, idhmāś K — śarad dhaviḥ ||] Ku JM V/126 Pa, śarad dhaviḥ | RM K, śad dhavih || Mā [[Bhatt. śard dhaviḥ ||]]

# RV 10.90.6 ~ AVŚ 19.6.10 (b: yajñáṃ devā́ átanvata)

yát púruṣṇa havíṣā devấ yajñám átanvata |

vasantó asyāsīd ájyaṃ grīṣmá idhmáḥ śarád dhavíḥ ||

"When, with Purusha as oblation, the gods extended the sacrifice, spring was its sacrificial butter, summer its fuel, autumn its oblation" (Whitney), vgl. "Als die Götter mit Puruṣa als Opfergabe das Opfer vollzogen, da war der Frühling dessen Schmelzbutter, der Sommer das Brennholz, der Herbst die Opfergabe" (Geldner).

Bhatt. liest \*idhmah (d); Upadhyaya: idhmah.

 $\mathbf{a} = \text{RV } 10.90.6a$ ; AVŚ 7.5.4a; VS 31.14a; TĀ 3.12.3a. Dieser Pāda hat eine schlechte Kadenz.

 $\mathbf{b} = \text{RV } 10.90.6\text{b}; \text{ VS } 19.121; 31.14\text{b}; \text{ T$\bar{\text{A}}$ } 3.12.3\text{b} \sim \text{AV$'} 7.5.4\text{b} \ (yaj\~n\'am \ dev\'a\'a \ \'atanvata).$ 

 $c = RV 10.90.6c; T\bar{A} 3.12.3c \sim VS 31.14c ('syāsīd).$ 

 $\mathbf{d} = \text{RV } 10.90.6 \text{d}; \text{ VS } 31.14 \text{d}; \text{ T$\bar{\text{A}}$ } 3.12.3 \text{d}.$ 

# **9.5.9** = $AV \hat{S} 19.6.11 \sim RV 10.90.7$ usw.

| taṃ yajñaṃ prāvṛṣā praukṣan        | (8) |
|------------------------------------|-----|
| puruṣaṃ jātam agraśaḥ              | (8) |
| tena devā ayajanta                 | (8) |
| sādh <sub>i</sub> yā vasavaś ca ye | (8) |

"Ihn, den am Anfang geborenen Puruṣa, besprengten sie als Opfer mit einem Guß der beginnenden Regenzeit. Mit diesem [Opfer] opferten die Götter, die Sādhyas und diejenigen, die die Vasus [waren], für sich."

Ma unleserlich • yajñam] Ku JM RM V/126 Mā K, yajña Pa — prāvṛṣā] Or, prāvṛṣāt K — praukṣan ˈ] Ku, praukṣan JM RM V/126 Mā Pa, praukṣam K — puruṣam] K, puṛṣaṃ Ku JM RM V/126 Mā, dhu(→npu)ṛṣaṃ Pa — agraśah |] Ku RM V/126 Pa, agratah | JM, agra{saṃ}śah | Mā [[Bhatt. agrasaṃśah |]], akramah K [[note: "h "t]] — ayajanta ˈ Ku RM V/126, ajayanta JM Mā, ajaya(→yaja)nta ˈ [Ma] Pa — sādhyā] Ku JM RM V/126 Mā K, sadhyā Pa — ye ||] Ku JM V/126 Mā Pa, ye | RM K

#### AVŚ 19.6.11

tám yajñám prāvŕṣā práukṣan púruṣam jātám agraśáḥ | téna devá ayajanta sādhyā vásavaś ca yé |

"They sprinkled with the early rain ( $pr\bar{a}v\acute{t}s$ ) that sacrifice, Purusha, born in the beginning; therewith the gods sacrificed, the Perfectibles ( $s\bar{a}dhy\acute{a}$ ) and they that are Vasus" (Whitney).

#### RV 10.90.7

tám yajñám barhísi práuksan púrusam jātám agratáh | téna devā ayajanta sādhyā rṣayas ca yé ||

"Ihn besprengten (weihten) sie als das Opfer auf dem Barhis, den am Anfang geborenen Puruṣa. Diesen brachten die Götter, die Sādhya's und die Rsi's sich zum Opfer" (Geldner).

Upadhyaya liest ajayanta (c), vgl. Bhatt.: ayajanta.

a ~ RV 10.90.7a; VS 31.9a;  $T\bar{A}$  3.12.3a. Eigentlich erwartet man hier \* $pr\bar{a}vrsi$  statt  $pr\bar{a}vrs\bar{a}$ , weil  $pr\bar{a}vrs\bar{a}$  in der Regel "die beginnende Regenzeit" bedeutet. Jedoch ist hier  $pr\bar{a}vrs\bar{a}$  "mit dem Regenguß der beginnenden Regenzeit" als authentische Lesung zu beurteilen.

bc = RV 10.90.7bc; VS 31.9bc;  $T\bar{A} 3.12.3bc$ .

 $\mathbf{d} = \text{AVP } 16.109.10\text{d}; 16.110.1\text{b}; \text{AV$\acute{S}} 10.10.30\text{d}, 31\text{b} \sim \text{RV } 10.90.7\text{d}; \text{VS } 31.9\text{d};$  TĀ 3.12.3d.

Zu sādhyá- s. Lopez 2010, 56f.

# **9.5.10** = $AVS 19.6.12 \sim RV 10.90.10$ usw.

| tasmād aśvā ajāyanta   | (8) |
|------------------------|-----|
| ye ca ke cobhayādataḥ  | (8) |
| gāvo ha jajñire tasmāt | (8) |
| tasmāj jātā ajāvayaḥ   | (8) |

"Aus diesem [Opfer] wurden die Pferde und die [Tiere] geboren, welche auch immer, auf beiden Seiten [Schneide-]Zähne haben. Aus diesem sind auch die Rinder geboren. Aus diesem sind die Ziegen und die Schafe geboren."

Ma unleserlich • ajāyanta '] RM V/126, ajāyanta Ku JM Mā Pa K — cobhayādatah |] Or, cobhayadatah K [[note: "h "g]] — jajñire] Ku RM V/126 Pa K, yajñire JM Mā — tasmāt '] RM V/126, tasmāt Ku JM Pa K, tasmā ' Mā — tasmāj jātā] Ku RM V/126 Mā Pa K, tasmājātā JM — ajāvayah ||] Ku JM V/126 Mā Pa, ajāvayah | RM, ajāvayah K [[note: "h "t]]

## AVŚ 19.6.12

tásmād áśvā ajāyanta yé ca ké cobhayādatah |

gāvo ha jajñire tásmāt tásmāj jātā ajāváyaḥ ||

"From that were born horses, and whatever [animals] have teeth in both jaws; kine were born from that; from that [are] born goats and sheen" (Whitney).

#### RV 10.90.10

tásmād áśvā ajāyanta yé ké cobhayādataḥ | gấvo ha jajñire tásmāt tásmāj jātā ajāváyah ||

"Aus ihm entstanden die Rosse und alle Tiere mit doppelter Zahnreihe, aus ihm entstanden die Rinder, aus ihm sind die Ziegen und Schafe entstanden" (Geldner).

acd = RV 10.90.10acd; VS 31.8acd; TĀ 3.12.5acd.

 $b \sim RV 10.90.10b$ ; VS 31.8b ~ TĀ 3.12.5b (caubhayā-).

Zu *ubhayadant*- s. AiGr. III, 61, Oberlies 1998, 382 mit Anm. 217 und Mylius 2002, 47 mit Anm. 108.

# **9.5.11** = AVS 19.6.13 = RV 10.90.9 usw.

| tasmād yajñāt sarvahuta   | (8) |
|---------------------------|-----|
| rcaḥ sāmāni jajñire       | (8) |
| *chandāṃsi jajñire tasmād | (8) |
| yajus tasmād ajāyata      | (8) |

"Aus diesem Opfer, das vollständig geopfert wurde, sind die Rg-Verse [und] die Sāman-Melodien entstanden. Aus diesem sind die Metren entstanden. Aus diesem entstand der Yajus-Spruch."

Ma unleserlich • sarvahuta ¹] Ku RM V/126 Mā Pa K, sarvahutaḥ JM — rcaḥ] Or, rcas K — jajñire |] Ku V/126 Pa K, yajñire | JM Mā, {∙}(→ya)jñire | RM — \*chandāṃsi] chando ha Or K [[R-V. chandāṃsi]] — jajñire] V/126 Pa K, jya(→ya)jñire Ku, yajñire JM RM Mā — tasmād ¹] Ku RM V/126, tasmād JM Mā Pa K — ajāyata ||] Ku JM V/126 Mā Pa, ajāyata | RM K

#### AVŚ 19.6.13 (c: \*chándāmsi) = RV 10.90.9

tásmād yajñāt sarvahúta rcah sāmāni jajñire | chándāṃsi jajñire tásmād yájus tásmād ajāyata ||

"From that all-sacrificing sacrifice were born the verses (*fc*), the chants (*sāman*); meter [sic!] were born from that; sacrificial formula was born from that" (Whitney), vgl. "Aus diesem vollständig geopferten Opfer entstanden die Verse und Sangesweisen, aus ihm entstanden die Metren, aus ihm entstand der Opferspruch" (Geldner).

Bhatt. (= Upadhyaya) liest chando ha (c).

Diese Strophe erscheint in VS 31.7 und TĀ 3.12.4 ohne Varianten (überall *chándāṃsi* in **c**).

- a. sarva-hút- "vollständig geopfert werdend" kommt auch vor in TS 6.3.8.1 (zu páryagni- "Feuerbrand"), AB 7.2.3 (zu āhavanīya- "das Āhavanīya-Feuer") und LāṭyŚS 8.8.9 (zu bhakṣa- "Genußmittel; Essen, Trunk"). Auch in ŚB ist das Wort zwar mehrfach belegt, aber sein Bezugswort ist nicht genau festzustellen. Im Vergleich dazu ist agnihotra-hút- (AVŚ 3.28.6b) ein Nomen agentis: agnihotrahútām yátra lokáh "wo die Welt deren (ist), die das Agnihotra-Opfer vollziehen". Somit liegt hier ein Verhältnis wie von soma-pā- "den Soma trinkend" und indra-pā[tama]-"von Indra getrunken" vor (Kim 2010, 397ff.), was wahrscheinlich macht, daß das HG °hút- ein Nomen actionis (Abstraktum) war, vgl. "Möglich ist allerdings auch ein DK mit einem HG \*hút- f. 'die Giessung, das Gussopfer'" (Scarlata 1999, 703).
- c. Roth / Whitney <sup>3</sup>1966 emendieren *chándo ha* zu *chándāṃsi*, mit der Anmerkung: "The other texts have at beginning of c *chándāṃsi*, and our edition gives the same; but the mss. except one of our p.m. and two of SPP's, read instead *chándo ha*, and SPP. follows them; this, though an ungrammatical corruption (as shown in the translation), has the best right to figure as Atharvan text." Die Korruption (*chándo ha* für *chándāṃsi*) geschah bereits im Ur-Artharvatext.

#### 9.5.12 = RV $10.90.8 \sim AV \text{ } 19.6.14 \text{ usw}.$

| tasmād yajñāt sarvahutaḥ                | (8) |
|-----------------------------------------|-----|
| saṃbhṛtaṃ pṛṣadāj <sub>i</sub> yam      | (8) |
| paśūn tāṃś cakre vāyav <sub>i</sub> yān | (9) |
| āraṇyān grām¡yāś ca ye                  | (8) |

"Aus diesem Opfer, das vollständig geopfert wurde, ist das gesprenkelte Opferschmalz zusammengetragen. [Der Purusa] machte die Tiere zu solchen, die im Wind, im Wald und im Dorf leben."

Ma unleserlich • yajñāt] Or, yajñat K [[Bar. yajñāt]] — sarvahutaḥ ¹] Ku RM V/126 Pa, sarvahuta JM, sarvahūtaḥ Mā, sarvahutas K — pṛṣadājyam |] pṛṣadājyaṃ | JM, puṛṣadājyaṃ | Ku V/126 Mā Pa, puṣadājyaṃ | RM, pṛṣadājyaṃ K — paśūn tāṃś cakre] RM Mā Pa, paśūṃ tāṃś cakre Ku, paśun tāṃś cakre JM, paśu(→śū)n āṃś cakre V/126, paśūs tāṃ cakrire K — vāyavyān ¹] Ku RM V/126 Pa, vāyavyān JM Mā K — āraṇyān] K, āraṇyāṇ RM V/126 Mā, āraṇyāna Ku Pa, āraṇyāṇ JM — grāmyāś] Or, gramyāś K — ye ||] Ku JM V/126 Pa, ye | RM K, {·} ye || Mā

#### RV 10.90.8

tásmād yajñất sarvahútaḥ sáṃbhṛtaṃ pṛṣadājyám | paśūn tāṃś cakre vāyavyàn āraṇyān grāmyā́s ca yé ||

"Aus diesem vollständig geopferten Opfer wurde das Opferschmalz gewonnen. Das machte er zu den in der Luft, im Wald und im Dorfe lebenden Tieren" (Geldner).

## AVŚ 19.6.14

tásmād yajñất sarvahútaḥ sáṃbhṛtaṃ pṛṣadājyám | paśúṃs tấṃś cakre vāyavyần āraṇyấ grāmyấs ca yé ||

"From that all-sacrificing sacrifice was collected the speckled butter (prsadajya); it made those cattle belonging to Vayu – those that are of the forest and of the village" (Whitney).

Bhatt.App.: "kha u. puruṣadājyaṃ |".

Bhatt. kommentiert: "dra. ga < paśūṃs tāṃś cakre ...?".

 $\mathbf{a} = \text{AVP } 9.5.11 \mathbf{a} = \text{RV } 10.90.8 \mathbf{a}, 9 \mathbf{a}; \text{ VS } 31.6 \mathbf{a}, 7 \mathbf{a}; \text{ T$\bar{\text{A}}$ } 3.12.4 \mathbf{a}.$ 

b = RV 10.90.8b; VS 31.6b; TĀ 3.12.4b.

 $\mathbf{c} = \mathrm{RV}\ 10.90.8c \sim \mathrm{AV}\ 5\ 19.6.14c;\ \mathrm{VS}\ 31.6c;\ \mathrm{T\bar{A}}\ 3.12.4c.$  Das Metrum ist überzählig. Es ist nicht ausgeschlossen,  $v\bar{a}yav_iy\bar{a}n$  dreisilbig zu messen, s. Whitney z.St.: "The mss. vary between  $v\bar{a}yavy\dot{a}n$  and  $v\bar{a}yavy\dot{a}n$ ".

Zum Sandhi paśūn tāmś s. Griffiths 2009, lxi.

 $\mathbf{d} = \text{RV } 10.90.8c \sim \text{AVŚ } 11.5.21b \ (\bar{a}rany\dot{a}); \ 19.6.14c; \ \text{VS } 31.6d; \ \text{T$\bar{A}$} \ 3.12.4d, \ \text{vgl. AVP } 5.22.5b \ (\bar{a}rany\bar{a}h \ paśava \ uta \ grāmyāsah).$ 

# **9.5.13** = $AV \pm 19.6.15 = RV + 10.90.15 \text{ usw}.$

| saptāsyāsan paridhayas    | (8) |
|---------------------------|-----|
| triḥ sapta samidhaḥ kŗtāḥ | (8) |
| devā yad yajñaṃ tanvānā   | (8) |
| abadhnan puruṣaṃ paśum    | (8) |

"Sieben waren seine Umlegungshölzer, dreimal sieben Brennhölzer wurden bereitgemacht, als die Götter, das Opfer ausspannend, den Puruṣa als [Opfer-]Tier anbanden."

Ma unleserlich • saptāsyāsan] Or, saptāsyāssan K — paridhayas ¹] Ku RM Pa, paridhayas JM V/126 Mā K — triḥ] Or, tri K — samidhaḥ kṛtāḥ [] Or, samidhāḥ kṛtāḥ K [[note: °ḥ °d]] — yad] Ku JM RM V/126 Pa, om. Mā K — tanvānā ¹] Ku V/126 Pa, tanvānā JM RM Mā K — puruṣaṃ] K, puṛṣaṃ Ku JM RM V/126 Mā, duṛṣaṃ Pa — paśum || paśuṃ || V/126, paśūṃ || Ku Mā Pa, paśu || JM, paśūm | RM, paśum | K

#### AV\$ 19.6.15 = RV 10.90.15

saptásyāsan paridháyas tríh saptá samídhah kṛtáh | devá yád yajñám tanvāná ábadhnan púruṣam pasúm ||

"Seven were made its enclosing sticks (*paridhi*), thrice seven its pieces of fuel, when the gods, extending the sacrifice, bound Purusha as victim" (Whitney), vgl. "Sieben waren seine Umleghölzer, dreimal sieben Brennhölzer wurden gemacht, als die Götter das Opfer vollzogen und Purusa als Opfertier anbanden" (Geldner).

Upadhyaya liest avadhnan (d).

Diese Strophe erscheint auch in VS 31.15 und TĀ 3.12.3 ohne Varianten. a hat eine schlechte Kadenz (wie auch in den Parallelen).

# $9.5.14 = AV \pm 19.6.16$

| mūrdhno devasya bṛhato             | (8) |
|------------------------------------|-----|
| <sub>a</sub> mśavah sapta saptatīḥ | (8) |
| rājñaḥ somasyājāyanta              | (8) |
| jātasya puruṣād adhi               | (8) |

"Aus dem Haupt des hochmächtigen Gottes entsprangen sieben mal siebzig Strahlen (= Soma-Stengel), (nämlich aus dem Haupt) des Königs Soma, der aus dem Purusa geboren ward" (Krick 1982, 297 Anm. 757).

Ma unleserlich • mūrdhno] K, mūrddhno V/126 Mā, mūrddhne Ku JM RM Pa — devasya bṛhato '] Ku RM V/126 Mā, devasya bṛhato JM Pa, davasya vṛhato K — amśavaḥ] 'mśavaḥ Ku RM V/126 Pa, 'śavaḥ JM Mā [[Bhatt. śavaḥ]], aṃsavas K — sapta] Or, om. K — saptatīḥ |] Ku RM V/126 Pa, saptati | JM, saptatī | Mā, saptatī K — rājñaḥ] Or, rājas K — somasyājāyanta '] Ku RM V/126 Pa, somasyāyanta JM, somasyājāyanta Mā K — puruṣād] K, puṛṣād Or — adhi ||] Ku JM V/126 Mā Pa, adhi | RM, adhi ZZ 5 ZZ anu 1 ZZ K

#### AVŚ 19.6.16

mūrdhnó devásya bṛható aṃśávaḥ saptá sapatīḥ | rājñaḥ sómasyājāyanta jātásya púruṣād ádhi || "Seven times seventy rays (aṅçú) were born from the head of the great god, of king Soma, when born out of Purusha" (Whitney).

Diese Strophe ist nur atharvaveda-spezifisch. a hat eine schlechte Kadenz.

# 9.5.15 $\sim AV \pm 19.6.7 = RV + 10.90.13 \text{ usw.}$

| candramā manaso jātaś             | (8) |
|-----------------------------------|-----|
| *caksoh sūryo <sub>a</sub> jāyata | (8) |
| śrotrād vāyuś ca prāṇaś ca        | (8) |
| mukhād agnir ajāyata              | (8) |

"Der Mond ist aus [seinem] Denken entstanden, aus [seinem] Auge entstand die Sonne, aus [seinem] Ohr sowohl der Wind als auch der Atemzug, aus [seinem] Mund entstand Agni."

Ma unleserlich • K fehlt • jātaś | Ku RM V/126 Pa, jātaś JM Mā — \*cakṣoḥ | çakṣuḥ Or ajāyata] 'jāyata Or — vāyuś] Ku JM RM V/126 Pa, vā{·}yuś Mā — prāṇaś ca '] Ku RM V/126 Pa, prāṇaś ca JM, prāṇa Mā — ajāyata ||] Ku V/126 Pa, ajāyata || virāṛ agre sam abhavad virājo adhi pursa{:}d dhaviḥ | tam yajña prāthuvṛṣā praukṣan puṛṣam jātam  $agra\{\cdot\}h\mid tena\ dev\bar{a}\ ajayanta\ s\bar{a}dhya\ vasavas\'{c}a\ ye\mid\mid tasm\bar{a}d\ aśv\bar{a}\ aj\bar{a}yanta\ ye\ ca\ ke\ co\ \mathbf{JM}$ [[note: mit Wiederholung von 9.5.7ab-9,5,8d und 9.5.9abcd-9.5.10ab]], ajāyata | RM Mā

#### AV\$19.6.7 = RV 10.90.13

candrámā mánaso jātás cáksoh súryo ajāyata múkhād índras cāgnís ca prānād vāyúr ajāyata ||

"The moon [is] born from his mind; from his eye the sun was born; from his mouth both Indra and Agni; from his breath Vāyu was born" (Whitney), vgl. "Der Mond ist aus seinem Geist entstanden, die Sonne entstand aus seinem Auge; aus seinem Munde Indra und Agni, aus seinem Aushauch entstand der Wind" (Geldner).

Bhatt. liest caksuh (b); Upadhyaya: caksuh.

ab = RV 10.90.13ab; VS 31.12ab; TĀ 3.12.6ab.

b. \*cakṣoh. Or cakṣuḥ scheint analog zu AVP 12.19.5a (cakṣuḥ sūrya punar dehi, s. auch AVŚ 19.43.3d: cáksuh súryo dadhātu me) eingeführt worden zu sein. \*cakṣoḥ ist nicht nur wegen der Parallelstellen (alle cákṣoh), sondern auch wegen der Syntax (Abl. Sg. von cáksu-) zwingend. Der Stamm cáksu- wurde in AiGr. III. 291 als eine durch den Vokativ wie sahasra-cakso (osadhe) "o tausendäugige (Pflanze)" sekundär entstandene Bildung erklärt. Möglicherweise ist der Ausgangspunkt für diese sekundäre Bildung eine Lok.Pl.-Form (\*cákṣuṣu > cákṣu-, vgl. apásu "bei den Werktätigen").

 $cd = VS 31.12cd \sim RV 10.90.13cd; T\bar{A} 3.12.6cd.$ 

# 9.5.16 = AVS 19.6.8 = RV 10.90.14 usw.

| *nābhyā āsīd antarikṣaṃ                              | (8) |
|------------------------------------------------------|-----|
| śīrṣṇo dyauḥ sam avartata                            | (8) |
| padbhyāṃ bhūmir diśaḥ śrotrāt                        | (8) |
| tathā <sup>+</sup> lokām akalpayan    5    anuvāka 1 | (8) |

"Aus [seinem] Nabel war der Zwischenraum. Aus [seinem] Kopf ballte sich der Himmel. Aus [seinen] Füßen [entstand] die Erde, aus [seinem] Ohr die Himmelsrichtungen. Auf diese Weise ordneten sie die Räume an."

Ma unleserlich • K fehlt • \*nābhyā āsīd] nābhyām āsīd Ku JM V/126 Mā Pa, nābhyāng āsīd RM — antarikṣam '] Ku Pa, antarikṣam JM, amntarikṣam 'RM, antarikṣa 'V/126, antariksa Mā — avartata | ] avarttata | Or — padbhyām ] Ku RM V/126 Mā Pa, pabhyām JM — śrotrāt '] Ku, śrotrāt RM, śrotrā JM, śrotrān 'V/126 Pa, śrotrāmn Mā — 'lokām']

lokān Ku RM V/126 Mā [Ma] Pa, lokām JM — || 5 || anuvāka 1 ||] || r 16 || 5 || a 1 || Ku, ||  $r\ 16 \parallel 5 \parallel$  JM,  $\parallel r\ 16 \parallel 5 \parallel a \parallel$  RM,  $\parallel 5 \parallel r\ 16 \parallel a\ 1 \parallel$  Mā [Ma] Pa,  $\parallel 5 \parallel r\ 16 \parallel a\ 1 \parallel$ V/126

#### AV\$19.6.8 = RV 10.90.14

9.5 Puruşasüktam

nábhyā āsīd antáriksam śīrsnó dyáuh sám avartata padbhyām bhūmir díśaḥ śrótrāt táthā lokām akalpayan ||

"From his navel was the atmosphere; from his head the sky came into being (sam-vrt); from his (two) feet the earth, the quarters from his ear (crótra): so shaped they the worlds" (Whitney), vgl. "Aus dem Nabel ward der Luftraum, aus dem Haupte ging der Himmel hervor, aus den Füßen die Erde, aus dem Ohre die Weltgegenden. So regelten sie die Welten" (Geldner).

Bhatt. liest  $n\bar{a}bhy\bar{a}m$  (a) ...  $\dot{s}rotr\bar{a}\dot{n}$  (c) ...  $lok\bar{a}m$  (d); Upadhyaya:  $n\bar{a}bhy\bar{a}m$  ... śrotrān ... lokān.

Diese Strophe erscheint auch in VS 31.13 und TĀ 3.12.6 ohne Variante.

a. \*nābhyā āsīd. Zum redundanten Anusvāra in Or s. z.B. AVP 9.2.8ab (asmām asmin für asmā asmin). Der Einschub des Anusvāra in nābhyām āsīd ist wohl darauf zurückzuführen, daß man den in nābhyāh āsīd entstandenen Hiatus falsch interpretiert hat.

cd. Zur Lesung śrotrān tathā s. Witzel 1983, 180 und 1985b, 288.

# 9.6 Gegen die Parasitwürmer

Thematisch relevant sind RV 1.191.1-9; AVP 2.14 ~ AVŚ 2.32; AVP 2.15 ~ AVŚ 2.31; AVP 5.3; AVP 5.15.9; AVP 7.2 ~ AVŚ 5.23; AVP 19.7.4-6 ~ AVŚ 6.52.1-3. Zu den "Würmern" s. Zysk 1985, 64ff. Interessant ist dabei, daß an manchen Textstellen die Schlangen erwähnt werden, obwohl von den Würmern die Rede ist (in AVP 5.3.5 und 6). Auffällig ist auch, daß man vom "Gift" (visá-) und dessen Behälter (kumbhá-) spricht (AVP 2.14.4 ~ AVŚ 2.32.6).

## 9.6.1 $a = RV 10.145.1a \text{ usw.} \cdot bcd: \text{nur AVP}$

| imāṃ khanām <sub>i</sub> y oṣadhim               | (8) |
|--------------------------------------------------|-----|
| adṛṣṭahananīm aham                               | (8) |
| <sup>†</sup> aśvaḥ <sup>†</sup> śyāvo dadāti tvā | (8) |
| vairūpo vājinīvati                               | (8) |

"Ich grabe diese Heilpflanze aus, die die Unsichtbaren tötet. Das dunkle Pferd, das dem Virūpa gehört, gibt dich, du Antriebskräftige!"

Ma unleserlich • khanāmy] Or, khanāsy K — oṣadhim ¹] Or, oṣadhim K — adṛṣṭahananīm] RM Mā, adrstahanam Ku, adrstahanīm JM V/126, adrstahananām Pa, adrstamahanīm K — aham |] aham | Or K — <sup>+</sup>aśvaḥ <sup>+</sup>śyāvo] aśvasyāvo Ku JM RM V/126 Pa K, asvasyāvo Mā — tvā '] Ku RM V/126, tvā JM Mā Pa K — vairūpo] K, vairpo Ku V/126 Mā Pa, vairpo JM RM — vājinīvati ||] Ku Mā Pa, vājinīvati | JM RM K, vājinīvati || aśvasyāvo dadāti tvā | | V/126 [[note: mit Wiederholung von a]]

Bhatt. liest aśvasyāvo (c); Upadhyaya: aśvasyāvo. Bhatt.App.: "ga mā. asvasyāvo ... < aśvah śyāvah?".

a = AVP 3.29.2; 7.12.10a; RV 10.145.1a; AVŚ 3.18.1a. AVP 5.3 deutet darauf hin, daß sich imām ... osadhim auf die Cukākanī-Pflanze bezieht.

Zu b vgl. AVP 5.3.4a: adrstahananī vīrud "Pflanze, die die Unsichtbaren tötet". Zu adista- s. Geldner zu RV 1.191.1d: "Das kleine Ungeziefer heißt adistāh (die Unsichtbaren). Sāy. versteht darunter gewisse Giftschlangen von unsichtbarer Gestalt, die diesen Namen führen. ... Heilmittel gegen diese nächtlichen Plagegeister sind die aufgehende Sonne und gewisse Pflanzen". Für Geldner spricht AVP 5.3.5ac: jahi jyeştham adrstānām sarpāṇām moghacāriṇām | krimīṇām sarvā jātāni "Slay the foremost of the unseen, of the snakes, going around in vain, [crush] all species of worms" (Lubotsky 2002, 25). Zu adista- gehören offensichtlich kánkata-Bezeichnung eines Ungeziefers (RV 1.191.1ab) [und prakankatá- eine Art Ungeziefer (RV 1.191.7b)], kikṛśa- "a name of some otherwise unknown type of insects

or worms" (Lubotsky 2002, 83), plúsi- "Floh" (RV 1.191.1c; AVP 6.8.8b) und sūcika- "Stechmücke" (RV 1.191.7c). In diesem Zusammenhang ist auch krimi-"Wurm" genannt. Bei adrsta- krimi- handelt es sich jedoch um eine Art Parasit, s. AVP 6.8.8b: adrstāh krimayah \*plusayah ,,the unseen worms, the fleas" (Griffiths 2009, 106) und AVŚ 2.32.1d (= AVP 2.14.1d): yé antáh krímayo gávi "die Saugwürmer ..., die innen in der Kuh sind".

c. Wie Bhatt. richtig vermutet hat ("aśvah śyāvah?"), liegt hier eine Korruption für <sup>+</sup>aśvaḥ <sup>+</sup>śyāvo vor. Ein ähnlicher Fehler ist in AVP 8.6.5b (yathāśva syāvo für \*yathāśvaḥ \*śyāvo) anzutreffen (die Schreibung sa für śa ist sowohl in Or als auch in K häufig zu beobachten). Zum nicht geschriebenen Visarga vor sy- in Or s. AVP 1.96.2a (dhanvata syāma für dhanvatah syāma), 5.39.7cd (priyā syāma für <sup>†</sup>priyāh syāma) und 8.18.7b (bhūya syād für bhūyah syād). Zur Wendung aśva- śyāva- "das dunkel(-braun)e Pferd" s. AVP 3.22.6c; 6.4.8c; 18.70.3b.

#### 9.6.2 nur AVP

9.6 Gegen die Parasitwürmer

| nādrstā vo jihvāh santi             |   | (8) |
|-------------------------------------|---|-----|
| na dantā han <sub>u</sub> vor adhi  |   | (8) |
| nāpi madhyam n <sub>a</sub> o śiras | , | (8) |
| te vūvam kim karisvatha             |   | (8) |

"Eure Zungen sind nicht [mehr] unsichtbar. [Eure] beide Zähne in den Kiefern [sind] nicht [mehr unsichtbar]. Auch nicht [mehr unsichtbar sind] die Mitte und der Kopf. Was werdet ihr als solche tun?"

Ma unleserlich • jihvāh] Or, jihvās K — santi ¹] Ku V/126 Mā Pa, santi JM RM K — na] Ku RM V/126 Pa K, ni JM Mā — hanvor Or, hamnor K — adhi |] Or, adhi K madhyam no] Or, madhyanyam K — śiras 'te] Pa, śiras te 'RM V/126 Mā, śiras te Ku JM K — kim] Ku JM RM V/126 Mā K, kin Pa — kariṣyatha ||] kariṣyatha || \* || Ku JM V/126  $M\bar{a}$  Pa,  $karisyatha \mid\mid \mid\mid \cdot \mid\mid \mid\mid RM$ , karisyatah ZZ ZZ om te  $y\bar{u}yam$  kim karisyatah K

Bhatt. kommentiert: "dra. u. mantrānte kāndikābhāgasūcakam lakṣaṇam ankitam".

Es scheint, daß es sich bei dieser Strophe um eine Beschreibung der im Sonnenlicht sichtbar gewordenen Saugwürmer mit einem Saugteil am Kopf ("Zunge") handelt. Dieser Saugteil ist mit [eigentlich drei] Zähnen versehen.

#### 9.6.3 nur AVP

| indrāmitrā indrahatā                |   | (8) |
|-------------------------------------|---|-----|
| na va ihāsti <sup>+</sup> nyañcanam |   | (8) |
| indro vaḥ sarvāsāṃ sākaṃ            | _ | (8) |

249

śakras tynedhu vytrahā || . (8)

"Ihr Feinde des Indra! Ihr, die von Indra Erschlagenen! Hier gibt es für euch keinen Schlupfwinkel. Indra, der mächtige Vrtratöter, soll [die Eier] von euch allen auf einmal zerquetschen."

Ma unleserlich • indrāmitrā] Or, om indrāmitrā K — indrahatā 1 Ku RM V/126 Mā Pa, indrahatā JM, indramhatā K — na] Or, nu K [[Bhatt. nū]] — ihāsti] Ku JM RM Mā Pa, ihāsta V/126, hyāsti K —  $^+$ nyañcanam |] nyaṃcanaṃ | Or, nuñcanaṃ K [[note:  $^o$ ṃ  $^o$ i]] vah] Or, vas K — sarvāsām] JM RM V/126 Pa K, (+sarvā)sām Ku, sarvāsā Mā — sākam [ Ku RM V/126 Mā Pa, sākam JM K — trnedhu] Ku V/126, trnetu JM RM Mā, [ $trnedhu(\rightarrow tu)$  Ma,]  $trnedhu(\rightarrow ru)$  Pa, trnesu K —  $vrtrah\bar{a}$  ||] Ku JM V/126 Mā Pa, vṛtrahā | RM, vṛttrahā K

# Upadhyaya liest nyañjanam (b).

Diese Strophe wurde von Griffiths 2009, 430 übersetzt: "Enemies of Indra, slain by Indra: there's no refuge for you here. Let Indra, Śakra the Vrtra-Slayer, shatter [the embryos/eggs] of all of you (f.) together". Griffiths 2009, 430 Anm. 89 verweist auf AVP 17.13.3: ut tiṣṭhata \*nir dravata na va ihāsti nyañcanam | indro vah sarvāsām sākam garbhān āndāni bhetsyati || (~ KauśS 116.7c: ut tisthata nir dravata na va ihāstv ity añcanam | indro vah sarvāsām sākam garbhān āndāni bhetsyati |).

a. indra-hata- ist ein Hapax. Ob indramitrah und indrahatah ein Vok. oder ein Nom. (f.) sind, bleibt offen.

Zu b vgl. RV 1.191.7c: ádrstāh kím canéhá vah "ihr Unsichtbaren, hier gibt es gar nichts für euch" (Geldner). Zu nyañcana- "Schlupfwinkel" s. Kim 2010, 297.

c. Das Bezugswort von sarvāsām ist āndāni, s. AVP 17.13.3cd und Strophe 6 (sarveṣām āndāni). An unserer Stelle bezieht sich sarvāsām wohl auf sadānvā-(Dämonenbezeichnung), die mit den Parasiten in Verbindung gebracht wird.

#### 9.6.4 nur AVP

| <sup>†</sup> aśvatarām̃ ayaḥśaphān     | (8) |
|----------------------------------------|-----|
| yān indro adhitiṣṭhati                 | (8) |
| tair vo (')pi nah <sub>i</sub> yeya te | (8) |
| mukhāny *udarasarpiṇām                 | (8) |

"Die Maultiere mit metallenen Hufen, die Indra besteigt[, ergreife ich]; mit den [Haaren der Maultiere] möchte ich für dich die Munde von euch, den auf dem Bauch Kriechenden, zubinden."

Ma unleserlich • †aśvatarām ayahśaphān | aśvatarān ayahśaphān | Ku V/126 Mā, aśvatarān ayahśaphāmn RM, aśvatarān ayaḥśaphāna Pa, aśvakarān ayaśaphān JM, aśvatarām | ayaśśaphān K — yān] Or, yā K — adhitiṣṭhati |] Or, adhitiṣṭhati K — tair vo (')pi] tair vo pi Ku JM V/126 Mā Pa, tair v(+o) pi RM, tvair vo pi K — nahyeya] Or, nahye K — te | Ku V/126 Mā Pa, te JM RM K — \*udarasarpiņām ||]] udarasarpiņaḥ || JM V/126 Mā Pa, u{va}darasarpinah || Ku, udarasarpinah | RM, aducasarpinah K [[note: h  $^{o}a$ 

Bhatt. liest aśvatarām (a) ... vopi ... te (c) ... udarasarpinah (d); Upadhyaya: aśvatarān ... vopi ... te ... udarasarpinah.

a. ayah-śapha- "mit metallenen Hufen" ist ein Hapax.

9.6 Gegen die Parasitwürmer

- c. Mit taih sind wohl die Haare der Maultiere gemeint, s. AVP 1.94.1cd: babhror aśvasya vārenāpi nahyāmi tā aham "mit dem Haar eines braunen Pferdes knüpfe ich diese zu" (Zehnder 1993, 163).
- d. \*udarasarpinām: udarasarpinah "creeping on their bellies" (Lopez 2010, 67) ist zwar in AVP 13.3.2b (zu ahayah "die Schlangen") belegt, aber diese Form paßt hier nicht, weil sich udarasarpinah sinngemäß auf vah (Gen.Pl.) beziehen muß; zu múkhāni + nah + ápi s. AVP 16.136.1a (= AVŚ 10.9.1a), 16.143.1f (= AVŚ 12.5.25a) und 19.32.12ab. Die Möglichkeit, udarasarpinah mit te zu verbinden, kommt nicht in Frage, denn te bezieht sich auf osadhi-. Zum Schreibfehler von -h für -m am Versende s. z.B. vadhānāh für vadhānām (12.12.6c).

#### 9.6.5 nur AVP

| apinahyam adrstānām                |   | (8) |
|------------------------------------|---|-----|
| mukham pādā dṛter iva              |   | (8) |
| utaiṣāṃ jihvā niṣkartā             | ^ | (8) |
| na dantā han <sub>u</sub> vor adhi |   | (8) |

"Man muß den Mund der Unsichtbaren [so] zubinden wie die beiden Füße eines Schlauches. Und die Zunge der [Unsichtbaren (?) ist] ein Heiler. [Eure] beide Zähne in den Kiefern [sind] nicht [mehr unsichtbar]."

Ma unleserlich • apinahyam] Or, apinaddham K — adrstānām '] Ku V/126 Mā, adrstāmām JM, adrstānā RM K, adrstānmām ' Pa — mukham | Ku JM Mā Pa K, mugam RM, makham V/126 — pādā Or, pāda K — niskartā 1 Pa, niskarttā Ku RM V/126, niskarttā JM Mā, jiṣūntā K — na dantā] K, nirdantā Or — hanvor] Ku V/126 Mā Pa, {·}hanyor JM,  $\{\cdot\}(\rightarrow ha)nvor\ \mathbf{RM},\ hamnor\ \mathbf{K} \longrightarrow adhi\ ||\ \mathbf{Ku}\ \mathbf{V}/\mathbf{126}\ \mathbf{M}\mathbf{\bar{a}}\ \mathbf{Pa},\ adhi\ ||\ \mathbf{JM},\ adhi\ |\ \mathbf{RM}\ \mathbf{K}$ 

ab. Zu apinahyam ... mukham s. múkhe 'pinahyámāne "wenn der Mund zugebunden wird" (AVŚ 12.5.25a = AVP 16.143.1f). Man vergleiche inhaltlich AVP 1.94.2cd: dṛteḥ pādam iva sārathir api nahyāmi yad bilam "knüpfe ich - wie ein

Wagenlenker das untere Ende eines Schlauches - zu, was die Öffnung ist" (Zehnder 1993, 163) mit dem Kommentar: "Mit dem 'Fuss des Schlauches' muss die (unten liegende) Öffnung gemeint sein". Welcher Gegenstand durch den Dual (pādā) in AVP 9.6.5b bezeichnet wird, bleibt unklar.

c. Zu niskartā (nicht \*niskartrī) s. den Kommentar zu 8.5.1ab. Eine Emendation \*nādṛṣṭā für niṣkartā gemäß AVP 9.6.2a (nādṛṣṭā vo jihvāḥ santi) könnte zwar einen besseren Sinn geben, aber es ist zu beachten, daß an dieser Stelle nicht vah, sondern eṣām (zu adṛṣṭānām?) steht. Falls hier angenommen werden kann, daß sich die "Zunge" auf den Saugteil des Wurms bezieht, dürfte Pāda c durchaus einen verständlichen Sinn ergeben (man denke an die heilende Wirkung des Blutegels).

d = AVP 9.6.2b. Or nirdantā kommt hier weniger in Betracht; falls sich das Wort auf jihvā in c beziehen sollte, ist ein \*nirdatī zu erwarten (AiGr. II 1, 91 mit Nachtr. 29 und III, 260; nir-danta- "ohne Zähne" erst im klass. Sanskrit belegt).

#### 9.6.6 nur AVP

| avadhiṣam <sup>+</sup> asṛgādān        | (8) |
|----------------------------------------|-----|
| ni kroḍādā alipsata                    | (8) |
| <sup>+</sup> abhaitsaṃ sarveṣām āṇḍāni | (9) |
| ye <sup>a</sup> dṛṣṭāḥ pṛthivīkṣitaḥ   | (8) |

"Ich habe diejenigen getötet, die das Blut verzehren. Diejenigen, die die Bauchhöhle verzehren (?), sind angeschmiert. Ich habe die Eier derer zerschlagen, welche unsichtbar die Erde bewohnen."

Ma unleserlich • avadhişam] Or, avadhikam K — <sup>+</sup>asrgādān <sup>1</sup>] asrgādām <sup>1</sup> Ku V/126 Mā, asrgādām JM RM, a{sṭa}srgādām ' Pa, asrgādā K — ni krodādā alipsata |] Pa, ni krorādā alipsata | Ku RM V/126 M $\bar{a}$ , ni kro(+ $d\bar{a}$ )d $\bar{a}$  ali[[line]]alipsata | JM, nyakrod $\bar{a}$ d $\bar{a}$ lipsata | K — †abhaitsam] abhaicham Or, abhītsam K — sarveṣām] Ku JM RM V/126 Pa K, (+sarve)m Mā — āndāni | Ku RM V/126 Mā Pa, āndāni JM, āmtvāni K — adrstāh] adrstāh Or, drstāh K — prthivīksitah ||] JM RM V/126 Mā Pa, prthivīksitah | Ku,  $p_r$ thivīkṣikaḥ **K** [[note:  ${}^o$ h  ${}^o$ r]]

Bhatt. liest asrgādām (a) ... abhaitsam (c); Upadhyaya: asrgādām ... abhaitsam.

a. asrg-āda- "das Blut verzehrend" (Blutegel) ist ein Hapax. Der Langvokal scheint analog zu krodāda- eingeführt worden zu sein (s. weiterhin annādá-, avakādá- und garbhādá-, Kim 2010, 266). Or asrgādām ist ein typischer Schreibfehler für asrgādān vor einem Nasal.

Zu b vgl. RV 1.191.1d,4d: ny àdrstā alipsata "die unsichtbaren (Gifttiere) sind angeschmiert" (Geldner) und RV 1.191.3d: sárve sākám ny àlipsata "alle zusammen sind angeschmiert" (Geldner). Zu RV 1.191.1d bemerkt Geldner: "ní-alipsata, eigentlich wohl vom Aufstreichen einer Zaubersalbe". Wahrscheinlich wird aber Lack angeschmiert (s. unten).

krodāda- "die Bauchhöhle verzehrend" (?), eigentlich "die Verdickung am Bauch verzehrend". krodá- heißt wohl "rundliche Verdickung [am Bauch des Rindes oder der Kuh]". Das Wort ist in der vedischen Literatur nur im Zusammenhang mit Tieren verwendet. Im AV ist vom Ochsen (AVS 9.4.15a = AVP 16.25.4a (neben kalása- "Krug"); AVŚ 9.7.5a = AVP 16.139.3b) und von der Kuh (AVŚ 10.9.25a = AVP 16.138.6a: im Dual, also "Euter") die Rede. Man findet auch krodalomāni (KauśS 26.21: krodalomāni jatunā samdihya jātarūpeņāpidhāpya "nachdem man die Haare an der Verdickung am Bauch mit dem Lack beschmiert und mit Gold[blatt/pulver] bedeckt hat"). Bei krodāda-handelt es sich wohl um den Leberegel bzw. dessen Zerkarie, vgl. AVŚ 2.32.1d (= AVP 2.14.1d): yé antáh krimavo gávi "die Saugwürmer ..., die innen in der Kuh sind".

c ist überzählig. Eigentlich hätte man āndā sagen können.

<sup>+</sup>abhaitsam: Or tsa ist eine häufig vorkommende Schreibung für (c)cha.

#### **9.6.7 abc**: nur AVP • $\mathbf{d} = \text{RV } 1.191.7 \text{d}$

9.6 Gegen die Parasitwürmer

| <sup>†</sup> ŗś <sub>i</sub> yāsaḥ pauruṣāso |   | (8) |
|----------------------------------------------|---|-----|
| darbhāso vīranā uta                          |   | (8) |
| mauñjā adŗṣṭāḥ sair¡yāḥ                      |   | (8) |
| sarve sākam ni jasvata                       | * | (8) |

"Die männlichen Moschushirsche, die Darbhagräser und die Vīraņa-Gräser[. Dort sind sie:] die Unsichtbaren, die sich auf den Muñja-Schilfen [und] auf den Sairyas befinden. Verschwindet alle zugleich!"

Ma unleserlich • †rśyāsah] riśyāsah Ku RM V/126 Mā, ri{\}śyāsah JM, riśyasah Pa, rsvāsah K — paurusāso 1 paursāso Ku RM V/126 Mā Pa, paursāso JM, paurusākso K vīraṇā] K, vaiṛṇā Ku RM V/126 Mā Pa, vaiṛṇāruṇā JM — uta |] Ku RM V/126 Mā Pa, uta || JM, uta K — adrstāh] Or, adrstās K — sairyāḥ '] Pa, Ku RM, saiyāḥ JM, syairyāḥ 'V/126, syairyāh Mā, sairyās K — jasyata ||] V/126, jasyaca || Ku JM, jasyaca | RM, jasyaca(→ta) || [Ma] Pa, {·} jasyaca || Mā, jāsyaca | K

Bhatt. liest riśyāsah (a) ... \*vairinā (b); Upadhyaya: riṣyāsaḥ ... vairinā ... sauryāh (c).

Bhatt.App.: "kha u. vairuṇā".

Barret verweist auf RV 1.191.3: śarásah kúśarāso darbhásah sairyá utá | mauñjá adýstā vairináh sárve sākám ny àlipsata | "Die Rohrpflanzen, die Kuśara's, die Darbhagräser und die Sairya's, die Unsichtbaren, die dem Munja- und Vīriņagras gleichen (?), alle zusammen sind angeschmiert" (Geldner).

- a. rśya- Himalaya-Moschus-Hirsch, s. den Kommentar zu AVP 8.12.3c.
- b. vīraņa- Vetivergras (Cus Cus) kommt auch in AVP 9.7.12b vor.
- $\mathbf{d} = \mathrm{RV} \ 1.191.7\mathrm{d}$ : sárve sākáṃ ní jasyata "Verschmachtet alle zusammen!" (Geldner) = AVP 5.3.3d: sarve sākaṃ ni \*jasyata "disappear all together" (Lubotsky 2002, 24). Geldner z.St. verweist hierzu auf AVŚ 5.13.1d: *ireva dhánvan ní jajāsa te viṣám* "like drink (*írā*) on a waste hath thy poison been wasted (*ni-jas*)" (Whitney).

#### 9.6.8 nur AVP

| adŗṣṭānāṃ sapta jātā                            | (8) |
|-------------------------------------------------|-----|
| pŗthivī na *śiṣed mahī                          | (8) |
| tān ind <sub>a</sub> ro bāhubh <sub>i</sub> yāṃ | (8) |
| †sarvāñ chakro apāvayat                         | (8) |

"Die sieben Arten der Unsichtbaren möge die große Erde nicht übriglassen. All diese reinigte Indra, der Mächtige, mit [seinen] Armen."

Ma unleserlich • jātā ¹] Ku RM V/126 Mā Pa, jātā JM K — na] Or, ni K — \*śiṣed] śiśe JM RM V/126 Mā Pa, siśe Ku, ṣase K — bāhubhyāṃ ¹] Or, bāhubhyāṃ K — \*sarvāñ] sarvāṃ Or K — chakro] Ku JM RM V/126 Mā, cchakro [Ma] Pa, śakro K — apāvayat ||] Ku JM V/126 Mā Pa, apāvayat | RM, nupāvapaṭ K

Bhatt. liest <u>na</u> śiśe (b) ... \*sarvāñ chakro (d); Upadhyaya: na śiśe ... | ... sarvāñ chakro.

**a**. Zu sapta jāta- s. AVŚ 11.9.6ab: saptá jātān ... udārāṇāṃ "die sieben Arten der Gespenster".

b. \*śiṣed (Optativ des them. Aor.) ist ein Hapax. Geläufig ist dagegen der Injunktiv mit úd: mấ út śiṣaḥ "laß nicht übrig" (RV 6.75.16d; AVŚ 6.127.1d = AVP 1.90.1d; AVŚ 10.1.17b = AVP 16.36.7b und 31c = AVP 16.38.3c). In AVP ist er häufig anzutreffen: 1.56.4 (mā ... uc chiṣaḥ); 5.9.8d (mā ... uc \*chiṣaṭa, vgl. Lubotsky 2002, 57: uc \*chiṣṭa); 5.10.10e (moc chiṣaḥ); 12.5.9b (mā śiṣaḥ); 17.15.2e (mocchiṣaḥ). Auch ohne úd ist eine Inj.-Aor.-Form in AVP 7.7.6c belegt: mā pāpakṛtvanaḥ śiṣaḥ "Do not let the evil-doers remain" (Griffiths 2009, 321). Man vergleiche inhaltlich AVŚ 2.31.3d (= AVP 2.15.3d): yáthā krimīṇāṃ nákir uchiṣāṭai "damit auch nicht einer der Würmer übrigbleibt" (Zehnder 1999, 54).

#### **9.6.9** nur AVP

| †grā | vṇāṃśūn | iva somasya | • | (8) | ) |
|------|---------|-------------|---|-----|---|
|      |         |             |   | 101 |   |

$$t\bar{a}n \ sarv\bar{a}n \ pra \ mr\bar{n}\bar{m}asi \ |$$
 (8)

"Die Unsichtbaren, die eure sieben Arten sind, [zeichnen sich dadurch aus, daß sie] Menschen verzehren; all diese zermalmen wir wie die Amsus des Soma mit dem Preßstein."

Ma unleserlich • ye vaḥ santi] Ku JM RM Mā Pa, ye naḥ santi V/126, vayasyantu K — jātā ¹ adṛṣṭāḥ] Ku RM V/126 Mā Pa, jātā a[[folio]]ṣṭāḥ JM, jātādṛṣṭāḥ K — puruṣādinaḥ |] puṛṣādinaḥ | RM Mā Pa, puṛṣāddinaḥ | Ku V/126, puṛṣādina | JM, puruṣādisa | K — ¹grāvṇāṃṣūn] grīvṇāṃṣūna JM RM Mā [Ma] Pa, grāmṇā(→vṇā)ṃṣūna Ku, grāvṇaṃṣūna V/126, grāvṇāṃṣūn K — somasya ¹] Ku V/126 Mā Pa, somasya JM RM K — tān] tāṇ Ku JM RM Pa, tāṇa V/126 Mā, tayāhaṃ K — sarvān] Ku JM V/126 Mā Pa K, sarvāṇ RM — pra mṛṇīmasi ||] JM RM V/126 Mā Pa, pṛmṛṇīmasi || Ku, pra mṛṇīmasi | K

Bhatt. liest <sup>†</sup> grāvṇāṃśūn (c); Upadhyaya: grāvṇāṃśūn.

b. puruṣādin- ist ein Hapax (zu AV puruṣād- "Menschenfresser", vgl. RV pūruṣād-). cd wurden von Lubotsky 2002, 167 übersetzt: (mit <sup>+</sup>grāvṇāmśūn) "we crush them all like the stalks of the Soma with a pressing-stone".

c. Zu ámśu- "der (flüssige, strahlende, aus faserigen Strukturen bestehende) Teil des Soma" s. Kim 2008, 191.

#### 9.6.10 nur AVP

| ya ātmajā ye vastijā                  | n | (8) |
|---------------------------------------|---|-----|
| ya ṛṣā ya u todinaḥ                   |   | (8) |
| tebhyah khanām <sub>i</sub> y osadhim |   | (8) |
| vebhyo himbīyadhah krtah              |   | (8) |

"Gegen diejenigen, die aus dem Selbst geboren sind, die in der Harnblase geboren sind, die stechen, und die anstacheln, gegen diejenigen, gegen die eine Mordwaffe aus der Bimbī-Pflanze bereitgemacht ist, grabe ich die Heilpflanze aus."

Ma unleserlich • ya ātmajā] Or, ātmājā K — vastijā ' ya ṛṣā] Ku RM V/126 Mā [Ma] Pa, vastijā ya ṛṣā JM, vastijāruṣā K — todinah |] Or, todima K — tebhyah] Ku JM RM Pa, tebhya V/126 Mā, tebhyah K [[note: h kh ]] — oṣadhiṃ ] Ku V/126 Mā, oṣadhiṃ JM RM Pa K — yebhyo] Or, tebhyo K — bimbīvadhah] Ku JM RM V/126 Mā, {bī}bimbīvadhah Pa, bimbīvadhah K — kṛtah ||] Ku JM V/126 Mā Pa, kṛtah | RM, kṛta | K

Bhatt. liest rsā (b); Upadhyaya: rsā.

**a**. ātma-ja- "im Selbst geboren, aus dem Selbst erzeugt" (Hapax). Gemeint ist wohl eine Parasitenart, die sich durch die Parthenogenese fortpflanzt. Dazu gehören z.B. die Fadenwürmer.

vasti-ja- "in der Harnblase geboren, von der Harnblase erzeugt" (Hapax). Das Wort bezieht sich wohl auf den Pärchenegel, dessen Eier in der Harnblase gelagert und durch den Urin ausgelassen werden. Diese parasitischen Saugwürmer können eine Schistosomiasis verursachen.

b. rṣa- ,,stechend" (Hapax) ist als thematische Bildung zu rṣati ,,sticht" (AVŚ 9.4.17a = AVP 16.25.7a) zu beurteilen. Eine Emendation zu \*ye 'ruṣā ,,die, welche rötlich (sind)" führt zu weit und ist sachlich schwer zu begründen (wieso ,,rötlich"?).

todin- "anstachelnd" (Hapax) zu todá- "antachelnd, Anstachler" (RV 5x, AVP 2.87.4b). In AVP 5.3.6a ist toda- Bezeichnung wohl eines Parasiten (Lubotsky 2002, 25: "pricker") und in AVP 8.7.1a einer Schlange.

d = AVP 9.6.11d. bimbī-vadha- "Mordwaffe aus der Bimbī" erscheint nur hier und in der nächsten Strophe. Das Wort bimbī- "Tindola" (Coccinia grandis) ist erst im klass. Sanskrit belegt, vgl. Carakasaṃhitā 2.8.9.4: bimbikā-. Diese Pflanze dient auch medizinischen Zwecken, indem man ihre Blätter zur Paste macht, die dann gegen Hautkrankheiten wie Krätze eingesetzt wird, s. Zakaria D.M. et al. 2011 (www.thefreelibrary.com/\_/ print/ PrintArtical.aspx?id=277270997).

#### 9.6.11 nur AVP

| adṛṣṭebhyas taruṇebhyo                | (8) |
|---------------------------------------|-----|
| yuvadbhya sthavirebh <sub>i</sub> yaḥ | (8) |
| āhārṣam ugrām oṣadhiṃ                 | (8) |
| yebhyo bimbīvadhah kṛtah              | (8) |

"Gegen die Unsichtbaren, seien sie Neugeborene, seien sie Junge, seien sie Dickgewordene, gegen die jenigen, gegen die eine Mordwaffe aus der Bimbī-Pflanze bereitgemacht ist, habe ich die gewaltige Heilpflanze herbeigeholt."

Ma unleserlich • adṛṣṭebhyas taruṇebhyo ¹] adṛṣṭebhyas taṛṇebhyo ʻ Ku RM V/126 Mā Pa, adṛṣṭebhyaḥ staṛṇebhyo JM, adṛṣṭebhyas taruṇebhyo K — yuvadbhya sthavirebhyaḥ |] Ku RM V/126 Mā Pa, yuvadbhyaḥ sthavirebhyaḥ | JM, dhavabhya sthavirebhyaḥ K [[note: ʰh a ʰ] — āhārṣam] Or, aharṣam K — ugrām] Ku JM V/126 Mā Pa K, ugrāmy RM — oṣadhiṃ ¹] Ku RM V/126, oṣadhiṃ JM RM Pa K, o[[line]moṣadhiṃ ˈ Mā — yebhyo] Or, tebhyo K — bimbīvadhaḥ] Or, bimbīvadhaḥ K — kṛtaḥ ||] Ku JM V/126 Mā Pa, kṛtaḥ | RM, kṛta Z K

b. *yuvadbhyas*: Ein sekundär entstandener Stamm *yuvant*- (n. *yuvat* RV 2x, s. AiGr. III, 278) ist noch in AVP 20.49.7e (*yuvantam*) belegt.

#### 9.6.12 nur AVP

| ye ca dŗṣṭā ye cādŗṣṭās            | (   | 8 |
|------------------------------------|-----|---|
| titīlāḥ <sup>+</sup> śalunāś ca ye | (   | 8 |
| tān agne sarvān saṃ daha           | (   | 8 |
| krimīn anejato jahi    6           | . ( | 8 |

"Verbrenne all diejenigen vollständig, die sowohl sichtbar als auch unsichtbar [sind], die Titīlas und Śalunas [heißen], du Agni! Töte die unregsamen Würmer!"

Ma unleserlich • ca] Ku JM RM V/126 Pa K, ta Mā — cādṛṣṭās '] Ku Pa, cādṛṣṭās JM RM V/126 K, {·}cādṛṣṭās Mā — titīlāḥ †śalunāś] titīlāḥ śanunāś Ku V/126 Mā Pa, titīlāḥ śalunāś JM, titīlāḥ śanūnāś RM, titīlāmbhyalunāṃś K — tān agne] Or, tenāgne K — sarvān] sarvāṇ Ku JM RM V/126 Mā K, sarvānat Pa — saṃ daha '] Ku V/126 Mā Pa, saṃ daha JM, sa{ha}n daha ' RM, san daha K — krimīn] Ku JM RM Pa K, krīmīn V/126 Mā — anejato] Or, anejito K — || 6 || ] || ŗ 12 || 6 || Ku, || ŗ 10 || 6 || JM, || ŗ || 6 || RM, || 6 || ŗ || V/126 Mā Pa, Z 1 Z K

Bhatt. liest titīlāḥ śalunāś (b, Druckfehler für śalunāś?); Upadhyaya: titīlāḥ śalunāś.

Diese Strophe wurde von Zehnder 1999, 53 übersetzt: (mit *tām agne*) "Die, welche sichtbar sind, welche unsichtbar, welche Titīlas und Śalunas sind, die, Agni, verbrenne alle zusammen; schlag die unregsamen Würmer".

a = AVP 5.3.3a; 5.15.9a.

b. titīla- und śaluna-. śalúna- "ein bestimmtes Insekt" (PW, EWAia II, 622) ist noch in AVŚ 2.31.2 (~ AVP 2.15.2) belegt: dṛṣṭám adṛṣṭam atṛham átho kurūrum atṛham | algáṇḍūnt sárvān chalúnān krímīn vácasā jambhayāmasi || "Ich habe den Sichtbaren, den Unsichtbaren zerquetscht, ich habe ferner den Kurūru zerquetscht. Die Algaṇdus, alle Śalunas, [nämlich] die Würmer, machen wir mit einem Spruch unschädlich." Aus dieser Stelle ergibt sich, daß es sich bei śalúna- um eine Art Wurm handelt. Das gilt wohl auch für titīla-, das Wort, das später "Fledermaus" (Lex.) bedeuten soll. titīla- und śaluna- sind also vermutlich Bezeichnungen für die blutsaugenden Parasitwürmer.

Zu c vgl. AVP 5.3.7cd: krimīṇāṃ sarvā jātāni saṃ dahāgnir ivolapam "Burn all species of worms like Agni burns the bushes" (Lubotsky 2002, 26).

# 9.7 An die zum Feuerlöschen dienende Avakā-Pflanze

Diese eigenartige Kāṇḍikā wird dem Feuer (agni-) und der Avakā gewidmet. Das Feuer und die Avakā werden in verschiendenen Strophen wechselseitig thematisiert. Zum Besänftigen oder zum Löschen des Feuers wird nicht nur die viel Feuchtigkeiten enthaltende Avakā, sondern auch der Schnee eingesetzt. Auch die Rbīṣa-Sage spielt hier eine Rolle (9.7.3 und 4).

# 9.7.1 nur AVP

| śītajalā iti śītā                                | (8) |
|--------------------------------------------------|-----|
| $var{a}_a tar{a} \ up_a ar{a} \ var{a} ntu \mid$ | (8) |
| himenā <sub>a</sub> gnir āvṛto                   | (8) |
| himenāgnih parīvŗtaḥ                             | (8) |

"Man sagt: 'Sie machen Wasser zu Eis', so kalt [sind] die Winde; [sie] sollen [das Feuer] anwehen. Von der Kälte ist das Feuer umgeben. Von der Kälte ist das Feuer umschlossen."

Ma unleserlich • śītajalā] K, śītijalā Or — iti] Or, yata K — śītā '] Ku RM V/126 Mā Pa, śītā JM K — vātā] Or, vāta K — vāntu |] Ku JM V/126 Mā Pa, vāntu || RM, gantu K — himenāgnir] Or, himenāgnin K — āvţto '] Ku V/126 Pa, āvţtro ' JM, āvţto RM K, ā[[line]]rāvţto ' Mā — himenāgniḥ] Or, himenāgniḥ K — parīvţtaḥ ||] Ku V/126 Mā Pa, parivţta(+ḥ) || JM, parivţtaḥ | RM, parīvţtā K

Bhatt. (= Upadhyaya) liest ś $\bar{i}$ tijal $\bar{a}$  (a).

a. śītajala- ist ein Hapax, vgl. śītá-hrada- "mit einem kühlen Teich versehen" (AVŚ 6.106.3c = AVP 19.33.6c zu śālā- "Hütte"). Or śītijalā kommt nicht in Frage, weil śīti- als VG eines Kompositums nicht vorkommt.

**ab**. Zu śīta- vāta- s. AVP 11.14.1b und VS 23.26d.

#### 9.7.2 nur AVP

| <sup>†</sup> yat tvā devā apārundhann | (8) |
|---------------------------------------|-----|
| āt samudram adhāvayaḥ                 | (8) |
| himo jaghāna goajam                   | (8) |
| himo akṣaṃ himaś chadiḥ               | (8) |

"Als dich die Götter von sich wiesen, da brachtest du den großen Strom zum Laufen. Die Kälte hat einen [Räuber] getötet, der die Rinder [heimlich] treibt. Die Kälte [hat seine] Achse, die Kälte [hat sein] Dach [kaputt gemacht]."

Ma unleserlich • †yat tvā] yatvā Ku JM RM Mā Pa, yatkā V/126, tatvā K — apārundhann ¹] apārndhann ¹ V/126 Mā Pa, upārndhann ¹ Ku, apār{•}ndhamn JM, upārndhann RM, urundhamn K — samudram] Ku RM V/162 Mā Pa, samudrav JM, samudriyam K — adhāvayaḥ [] Ku JM RM Mā Pa, adhā{ve}vayaḥ [ V/126, ajāvayaḥ K [[note: ʰh h]] — goajaṃ ¹] V/126 Mā, goajaṃ Ku JM RM, goa{•}jaṃ ¹ Pa, vojaṃ K — akṣaṃ] Or, vakṣaṃ K — himaś chadiḥ []] Ku V/126 Mā Pa, himaś chadiḥ [JM RM, himatsati | K K: a und b sind bei Bar. in Strophe 1 eingeordnet.

Bhatt. liest ya(t)  $tv\bar{a}$  (a) ...  $\bar{a}$  (b) ...; Upadhyaya: yat  $tv\bar{a}$  ...  $\bar{a}$  ....

ab. Bei tvā handelt es sich wohl um Agni.

b.  $\bar{a}t$  (so Or und K). Bhattacharyas Apparat ist keine Bemerkung über die Or-Mss. zu entnehmen. Die Konstruktion  $y\acute{a}d$  ...  $\acute{a}d$  (im Pādaanfang) stellt eine seit dem RV bekannte Satzverbindung dar (AiSynt. 582f.). In der Paippalādasaṃhitā erscheint sie in 2.67.4; 12.12.4 = RV 1.32.4; 13.5.10 = RV 1.94.10; 16.107.10 ~ AVŚ 10.10.10.

samudram adhāvayaḥ. Hier heißt der Kausativ adhāvayaḥ noch nicht "[den Wagen] fahren" (Gotō 1987, 185 Anm. 329 mit Literatur).

c.  $goaj\acute{a}$ - ist noch in AVP 14.9.5b (= AVŚ 19.50.5b zu  $t\acute{a}skara$ - "Räuber") belegt, vgl.  $go-\acute{a}jana$ - "zum Treiben der Rinder dienend" (RV 7.33.6) und jav.  $gauu-\~aza$ - "Gerät zum Antreiben des Viehs".

#### **9.7.3** nur AVP

| himād adhi pra yāmasi                | (8) |
|--------------------------------------|-----|
| hime adya vimocanam                  | (8) |
| yam avaṭaṃ *śatadhāram               | (8) |
| <sup>+</sup> avainddha saptavadhraye | (8) |

"Vor der Kälte brechen wir auf. Obwohl es kalt ist, [findet sich] heute ein Platz zum Ausspannen. [Da ist nämlich das Feuer], das [Dasyu (?)] gegen Saptavadhri anzündete, in die Grube mit hundert Strömen herabbrachte."

yāmasi <sup>1</sup>] Or, yāmasi K — adya] Or, gya K — vimocanam | JM RM V/126 Mā Pa K, vimocanam || Ku — yam] Or, him K — \*śatadhāram <sup>1</sup>] śatadaram <sup>1</sup> Or, śadharan K — <sup>+</sup>avainddha] avaindha JM V/126 Mā Ma Pa, avainda Ku RM, avendras K [[Bar. Bhatt. ardhendras]] — saptavadhraye ||] Ku JM V/126 Mā Ma Pa, saptavadhraye | RM, saptavadhre | K

K: a und b sind bei Bar. in Strophe 2 eingeordnet.

Bhatt. (= Upadhyaya) liest śatadaram avaindha (cd).

### b. Zu vi-mócana- s. Kim 2010, 312f.

cd. Hier (und vielleicht bei der nächsten Strophe) handelt es sich um die Rbīṣa-Sage, die Sage über "die glühende Grube": Atri Saptavadhri wurde durch die Zauberkräfte des Dasyu in die Rbīṣa-Grube herabgeführt, und die Aśvins retteten ihn, s. Baunack 1896, 263-287 (besonders 280-284) und Geldners Kommentar zu RV 1.116.8.

- c. Zu avaṭaṃ \*śatadhāram s. AVP 13.3.10d: śatadhāra ivāvaṭaḥ "wie die Grube mit hundert Strömen". Man lese weiterhin AVP 5.30.4a: kūpaḥ śatadhāraḥ "die Grube mit hundert Strömen" ~ AVŚ 3.24.4a: útsaṃ śatádhāram "der Brunnen mit hundert Strömen". śatádhāra- kommt als Attribut zu útsa- häufig vor (RV 3.26.9a; AVP 5.40.8a ~ AVŚ 18,4,36a; AVP 18.79.5b; AVP 18.79.6a).
- d. Das Verb ainddha (3.Sg.Impf.Med.) ist auch mit ánu belegt in AVŚ 10.2.16c (= AVP 16.60.9c, Bhatt.: anv aindha). Obwohl edh mit áva (ápa?) sonst nirgendwo bezeugt ist, kann angenommen werden, daß das Bezugswort zu yam das Feuer (agním) und daß avatam ein Akkusativ der Richtung ist.

#### 9.7.4 nur AVP

| avakā tatra rohatu      | (8) |
|-------------------------|-----|
| khade pari bilaṃ tava   | (8) |
| arciș țe agne prathamam | (8) |
| *aṅgārā *aparā uta      | (8) |

"Die Avakā-Pflanze soll dort wachsen; um die Höhle herum [gibt es] dein Loch. [Da sind] deine erste Flamme und [deine] späteren Kohlen, du Agni!"

Ma unleserlich • avakā] Ku RM V/126 Mā Pa K, ava ākā JM — rohatu '] Ku JM V/126 Mā Pa, rohatu RM K — khade] Ku JM RM V/126 Mā, khave Pa, khale K — bilaṃ tava |] K, bilaṃ tava | Ku, bilan tava | JM, bilan tava | RM V/126 [Ma [note: Bhatt. vilan tava |]] Pa, bilaṃn tava | Mā [[Bhatt. vilan tava |]] — arciṣ ṭe] JM K, arcciṣ ṭe Ku RM V/126 Mā Pa — prathamam '] Or, prathamam K — \*aṅgārā \*aparā uta ||] aṅgārāṇ aparāṇ uta || Ku JM V/126 [Ma], aṅgārāṇ aparāṇ uta | RM, aṅgārāṇ aparāṇ uta || Mā [[Bhatt. aṅgārāt tam aparāt taṃ uta ||], aṅgārāṇ uparā{tta}n uta || Pa, aṅgānāṃ aparāṃ uta | K [[note: °ṃ a° °ṃ u° |]]

K: a und b sind bei Bar. in Strophe 3 eingeordnet.

Bhatt. liest aṅgārāṁ aparāṁ uta (d); Upadhyaya: aṅgārāṅ aparāṅ uta ||.

a. Zu avakā- s. Zehnder 1999, 88: "eine Wasserpflanze, u.a. zum Feuerlöschen dienend".

b. khade ist wohl eine Lok.Sg.-Form des sonst nicht belegten Wortes khada-"Höhle" (khad-ya- in Gaṇapāṭha 72, gavādi- Nr. 15 zu Pāṇinis Sūtra 5.1.2 setzt jedoch khada- voraus), vgl. khadā- "Höhle, Grube" (KauśS). Das Wort scheint ein Kompositum zu sein: kha-da- "Löcher/leere Räume gebend", vgl. ChU kha-dyota-"Leuchtkäfer". Das Verhältnis von kha-da- zu kha-dā- ist vergleichbar etwa mit dem von dvi-já- "zweimal geboren" (AV) zu dvi-jā- "zweimal geboren" (RV). Eine Lesung khale nach K (statt Or khade) ist zwar vorstellbar, aber man findet kein Beispiel für eine mögliche Fehlschreibung des Or-Akṣara da für das K-Akṣara la. Einen umgekehrten Fall gibt es dagegen einmal in AVP 9.27.6d (Or vada vs. K vala). Auch inhaltlich ergibt khale in Pāda b kaum einen befriedigenden Sinn: "Um die Tenne herum [gibt es] deine Öffnung" (?).

d. \*aṅgārā \*aparā uta. Bhattacharya liest  $M\bar{a}$  aṅgārāt tam aparāt taṃ uta ||. Die Stelle lautet aber: aṅgārāt taṃ aparāt taṃ uta ||, die wahrscheinlich als aṅgārāṅ aparān uta || zu lesen ist. Auf jeden Fall liegt hier ein Fehler der Paippalāda-Tradition vor, nämlich der Einschub von  $\dot{n}$  (Or) oder von  $\dot{m}$  (K) zwischen Vokalen, weil man den Hiatus mißinterpretiert hat, s. auch den Kommentar zu 9.5.16a.

#### 9.7.5 nur AVP

| gṛbhṇāmi brahmaṇā nāma  | (8)   |
|-------------------------|-------|
| dhāma-dhāma paruṣ-paruḥ | . (8) |
| śītikā nāma te mātā     | (8)   |
| jalāso nāma te pitā     | (8)   |

"Ich ergreife mit dem Bráhman die Erscheinungsform: Element für Element, Glied für Glied. Deine Mutter heißt Śītikā, dein Vater heißt Jalāṣa."

gṛbhṇāmi] Ku JM V/126 Mā Pa, gṛhṇāmi RM, ··· Ma, gṛbṇāmi K — brahmaṇā] Or, vrahmaṇā K — nāma '] Ku V/126 Mā Pa, nāma JM RM K, ·· Ma — dhāma-dhāma] dhāmadhāma Or, dhāmadhā K — paruṣ-paruḥ |] paṛṣpaṛḥ | Ku JM RM V/126 Pa, paṛṣpaṛḥ | Mā, ···· Ma, paruṣṣaruḥ K [[note: 'ḥ ś']] — mātā '] Ku JM V/126 Mā Ma Pa, mātā RM K — pitā ||] Ku JM V/126 Mā Ma, pitā | RM, pi{·}tā || Pa, pitā K K: a und b sind bei Bar. in Strophe 4 eingeordnet.

- a. Zu  $n\ddot{a}man$  +  $grabh^i$  s. Hoffm. Aufs. I, 300 und Kim 2010, 207f.
  - c. Zu śītikā- "die Kühle" s. Strophe 14.
  - d. jalāsa- ist ein "kühlendes Linderungsmittel" (Zehnder 1999, 56).

# 9.7.6 **abce**: nur AVP • $\mathbf{d} = \text{AV} \pm 4.10.4$ ~ AV $\pm 7.45.1$ • $\mathbf{f} = \text{AV} \pm 4.36.10$ = AV $\pm 5.14.6$ d

iha tvam antarā bhava

(8)

| bāhīkam astu yad rapaḥ                                        | . (8) |
|---------------------------------------------------------------|-------|
| hime jātodake vŗddhā                                          | (8)   |
| sindhutas par <sub>i</sub> yābhŗtā                            | (8)   |
| tayā te agrabhaṃ nāma-                                        | (8)   |
| - <sub>a</sub> śvam <sup>i</sup> vāśvābhidhān <sub>i</sub> yā | (8)   |

"Hier inmitten sollst du sein. Was [dem Körper] Schaden [zufügt], soll draußen sein. Mit der [Pflanze], die in der Kälte geboren, im Wasser gewachsen, vom Strom hergebracht ist, habe ich deine Erscheinungsform ergriffen, wie mit dem Pferdezaum ein Pferd."

bhava '] Ku JM RM V/126 Ma Pa, bha [[folio]] 'Mā, bhava K — bāhīkam] Or, bāhīkum K — rapaḥ |] Ku RM V/126 Mā Ma Pa, rava( $\rightarrow$ pa)ḥ | JM, rapā K — jātodake] Ku JM RM Mā Ma Pa K, jāto{·}dake V/126 — vṛddhā '] Ku JM RM V/126 Mā, vṛddhā Mā Pa K — pary ābhṛtā |] Ku JM V/126 Mā Ma Pa, pariy ābhṛtā | RM, pary ābhṛta | K — nāmā'śvam] Ku JM Mā Ma Pa, nāmā' 'śvam RM, nāmāśvam V/126 K — ivāśvābhidhānyā ||] RM, ivāśvābhidhānyā ||(³) Ku JM V/126 Mā Ma Pa, ivāśvāpidhānyā K K: a und b sind bei Bar. in Strophe 4 eingeordnet.

Zu ab vgl. AVP 2.17.4ab (= AVŚ 2.30.4ab): yad antaram tad bāhyam yad bāhyam tad antaram "Das Innere ist aussen, das Äussere ist innen" (Zehnder 1999, 58). In diesem Vers ist das Feuer (Agni) angesprochen, an das sich te in Pāda e anschließt.

 $\mathbf{b} = \text{Mahābhāṣya Zitat 461.} \ b\bar{a}h\bar{\imath}ka$ - "draußen befindlich" ist allerdings der erste vedische Beleg.

 $\mathbf{d} \sim \text{AVP 4.25.6b} = \text{AV$ 4.10.4b}$  (sindhutás páry ábh $\gamma$ ta $\dot{\gamma}$ )  $\sim \text{AV$ 7.45.1b}$  (sindhutás páry ábh $\gamma$ tam).

f = AVP 1.100.3e; 2.35.4d (= AVŚ 4.36.10b); 7.1.12d (= AVŚ 5.14.6d).

#### 9.7.7 nur AVP

| āmā nāmās <sub>i</sub> y oṣadhe  | (8) |
|----------------------------------|-----|
| tasyās te nāma jagrabha          | (8) |
| agast <sub>i</sub> yasya putrāso | (8) |
| mā vi dhāk puruṣān mama          | (8) |

"Du bist eine namens 'die Unbrennbare', du Heilpflanze! Als einer solchen habe ich deine Erscheinungsform im Griff. [Da sind] die Söhne des Agastya; [das Feuer] soll meine Männer durch Brand nicht verletzen."

nāmāsy] Ku JM RM Mā Ma Pa K, nāmās V/126 — oṣadhe '] Or, oṣadhe K — te] Or, ta K — jagrabha |] Ku V/126 Mā Ma Pa, jagrabhaḥ | JM RM K — putrāso ' mā] Ku JM RM V/126 Ma Pa, putrāso mā ' Mā, putrāso mā K — dhāk] Or, dhātu K — puruṣān] K, puṛṣān

JM RM V/126 Ma Pa, puṣān Ku, puṣṣā $\{\cdot\}$ n Mā — mama ||] Ku JM V/126 Mā Ma Pa, mama | RM K

a. āma- heißt wörtlich "roh, ungekocht". Hier muß das Wort aber "unbrennbar" bedeuten, vgl. āma-pātrá- "ungebranntes Gefäß" (AVŚ 8.10.28b = AVP 16.135.7c; AVP 5.36.5b).

#### 9.7.8 nur AVP

| mā no agne tan <sub>u</sub> vaṃ | (7) |
|---------------------------------|-----|
| mā vāsāmsi rīriṣaḥ              | (7) |
| yam tvā samudraja vayam         | (8) |
| ārohāma s <sub>u</sub> vastaye  | (8) |

"Laß unseren Leib, [unsere] Gewänder nicht Schaden erleiden, du Feuer! Dich, du der im großen Strom Geborene, werden wir für Wohlergehen besteigen."

tanvaṃ ¹] Ku RM V/126 Mā Ma Pa, tanvaṃ JM K — mā] Or, sā K — vāsāṃsi] Ku V/126 Mā Ma, vāsāṃsa JM, vāsāṃsa RM, vāṣā(→sāṃ)si Pa, vāsaṃsya K — rīriṣah |] Ku RM V/126 Mā Ma Pa K, riri(+ṣa)ḥ | JM — yaṃ] K, yan Ku JM RM V/126 Ma Pa, nān Mā — tvā] Or, tā K — samudraja] K, samudraya Or — vayam ¹] Or, vayam K — svastaye ||] Ma Pa, svastaye | Ku RM V/126 Mā K, svastaye ||(³) JM K: Bar. ordnet cd in Strophe 9 ein.

Bhatt. liest ārohāma (d); Upadhyaya: ārohāma.

ab haben ein unterzähliges Metrum.

c hat eine schlechte Kadenz.

Der Vokativ samudraja ist das nominale Prädikat des Relativsatzes.

d. ārohāma (Or K). Obwohl eine Auffassung als <sup>†</sup>ārohāmaḥ (daher wohl Bhattacharyas ārohāma) mit Herstellung des Visarga möglich ist (s. 8.12.5d und den Kommentar zu 9.6.1c), kommt die Ind.Präs.-Form ārohāmaḥ weniger in Frage, weil ein Visarga vor sv/sy in Or in der Regel geschrieben ist (K mit mehr Ausnahmen; dazu s. Griffiths 2009, lxviiif.). Hinzu kommt der Umstand, daß mā ... rīriṣas im vorhergehenden Präventivsatz eher ārohāma erwarten läßt. Hier heißt ārohāma vielleicht "wir werden begatten" (?).

#### 9.7.9 nur AVP

| divas tārā avāpadran            | (8) |
|---------------------------------|-----|
| dhārāh samudriyā apaḥ           | (8) |
| hiranyakumbho harito            | (8) |
| <sub>a</sub> vakābhiḥ parivṛtas | (8) |

tenāgniṃ śamayāmasi ||

. (8)

"Vom Himmel herab sind die [Sonnenstrahlen] gefallen, die die Wasser, die Ströme aus dem großen Fluß durchdringen. Der goldgelbe Topf ist mit den Avakā-Pflanzen umschlossen. Mit dem [Wasser im Topf] löschen wir das Feuer."

tārā avāpadran '] V/126 Mā Ma, tārā avāpadram ' Ku, tārā upadradhān ' JM, tārā avāvadram RM, tārā avātpadran ' Pa, tādāvāpadrun K — dhārāḥ] JM RM, dhārāt Ku V/126 Mā Ma Pa K — apaḥ |] Or, apa K — hiranyakumbho] JM RM V/126 Mā Ma Pa, hiranya{ki}kumbho Ku, hiraṇakumbho K — harito '] Ku Mā, harito JM RM V/126 Ma Pa K — avakābhiḥ] vakābhiḥ Ku RM Mā, vakābhiḥ ' JM V/126 Ma Pa, vakābhiḥ | K — parivṛtas '] Mā, parivṛ{·}tas ' Ku, parivṛtas JM RM V/126 Ma Pa, parivṛte K — tenāgniṃ] Or, tenāgnīṃ K — śamayāmasi ||] Ku V/126 Mā Ma Pa, śamayāmasi || RM K

K: Bar. macht aus 8cd und 9ab eine eigene Strophe.

Bhatt. liest dhārāt (b) ... (')vakābhiḥ (d); Upadhyaya: dhārāt ... 'vakābhiḥ.

a. tāra- "durchdringend, überwindend" kommt auch in AVP 20.31.1 vor: divi tārā ud \*aviśran sapta sūryasya raśmayaḥ | dhārāḥ samudriyā apas tās te śalyam \*acucyavuh || "Die durchdringenden, sieben Strahlen der Sonne sind hinauf in den Himmel eingegangen. Die Ströme aus dem großen Fluß, die Wasser; sie haben deine Pfeilspitze in Bewegung gesetzt" (Ma: divi tārā ud abhiśran sapta sūryasya raśmayah | dhārāh samudryā apas tās te śalyam ucucyavuh ||; Mā: divi tārā ud abhiśran sapta sūryasya ra······ apaḥstās te śalyam ucucyavuḥ ||; Ja: divi tārā ud abhiśran sapta sūryasya raśmayah | dhārāh samudriyās tās te śalyam ucucyavuh ||. Sollte man doch abhi sran (Injunktiv Aorist zu srams) lesen?; zu \*acucyavur s. Kümmel 2000, 180 Anm. 201). Diese Strophe erinnert an AVŚ 7.107.1: áva divás tārayanti saptá súryasya raśmáyah | ápah samudríyā dhārās tās śalyám asisrasan || "Down from the sky the seven rays of the sun make pass the waters, streams of ocean; these have made fall thy sting (çalyá)" (Whitney). Unklar ist tāra- in AVP 12.7.3ab: nadīm yantv apsaraso <sup>+</sup>apām tāram iva śvasan, dessen Parallele (AVŚ 4. 37.3ab) nadīm yantv apsaraso 'pām tāram avasvasam hat. Whitney übersetzt "Let the Apsarases go to the stream, to loud (?) down-blowing of the waters" und kommentiert: " $T\bar{a}r\dot{a}$  in **b** is rendered "crossing"; but as this sense is found nowhere else, it seems safer to take the word as the adjective, common later; the comm. glosses it with tārayitāram, a worthless etymological guess. After it, instead of avaçvasam, the comm. reads iva svasam (= suṣṭhu nāupreraṇakuçalam yathā), and, strangely enough, Ppp. has the same". Es ist jedoch klar, daß Pāda b in AVS 4.37.3 korrupt ist. Im Gegensatz dazu bietet AVP 12.7.3b einen besseren Text: +apām tāram iva śvasan "wie ein Schnaufender zu dem, der die Wasser durchdringt". In VS 16.40 (námas tārāya "Verehrung [sei] dem Überwindenden") bezieht sich tārá- auf Rudra.

 $\mathbf{b} = \text{AVP } 20.31.1c (dh\bar{a}r\bar{a}h samudriy\bar{a} apah).$ 

c. hiranyakumbha- ist ein Hapax.

9.7 An die zum Feuerlöschen dienende Avakā-Pflanze

d hat eine schlechte Kadenz.

e = AVP 9.7.11d.

#### 9.7.10 nur AVP

| śamayām <sub>i</sub> y arcir agneḥ | (8) |
|------------------------------------|-----|
| śivas tapatu mā vi dhāk            | (8) |
| grbhīte dyāvāpṛthivī               | (8) |
| grbhītam pārthivam rajah           | (8) |

"Ich lösche die Flamme des Feuers. [Aber] das glückbringende [Feuer] soll brennen. Es soll durch Brand nicht verletzen! Erfaßt [sind] Himmel und Erde, erfaßt [ist] der irdische Raum."

śamayāmy] Ku RM V/126 Mā Ma Pa K, śamayām JM — arcir] K, arccir Or — agneh ¹] Ku RM V/126 Mā Ma Pa, agne ¹ JM, agne K — śivas] Or, śiṣas K — tapatu] Ku RM V/126 Mā Ma Pa, ta{¹}pata JM, tastu K — dhāk |] Ku RM V/126 Mā Pa, dhān(→k) | JM, dhā Ma, dhā | K — gṛbhīte] Ku JM V/126 Mā Pa K, gṛbhite RM, ··· Ma — dyāvāpṛthivī ¹] Ku RM V/126 Mā, dyāvāpṛthivī JM Pa K, ···· Ma — gṛbhītaṃ] Ku JM V/126 Mā K, gṛbhitaṃ RM, ··· Ma, gṛ{bhi}bhītaṃ Pa — rajaḥ || Ku V/126 Mā Pa, rajaḥ || ³ JM, rajaḥ | RM, ·· Ma, rajaḥ K [note: ²ḥ n²]

ab. Auch für den Atharvaveda gilt die Regel, daß arcis- im Sg. und arci- im Pl. gebraucht wird (Roesler 1997, 187). Das bedeutet, daß das Bezugswort zu śivaḥ in Pāda b nicht arci- (m.), sondern agni- ist. Dafür spricht auch der Belegstand, bei dem agni- als Subjekt zu tapatu erscheint (AVP 17.40.3a = AVŚ 12.3.43a; 18.76.9abc = AVŚ 18.4.9abc; 19.35.11a; 20.64.10a).

cd. Zu grbhītá- als Attribut zu einem Substantiv s. Griffiths 2009, 144f.

#### 9.7.11 nur AVP

| ni muñjeṣu yad udakaṃ   | (8) |
|-------------------------|-----|
| ni nadesu yad antaram   | (8) |
| yat samudre yat sindhau | (7) |
| tenāonim samavāmasi     | (8) |

"Mit dem [Wasser], das [sich] im Inneren der Muñja-Schilfe [und] der Nada-Schilfe [befindet]; [mit dem Wasser], das im großen Strom, das im großen Fluß [ist], löschen wir das Feuer."

ni] Ku JM RM Mā Pa K, na V/126, · Ma — muñjeşu yad] K, vaṃyeşu yad Ku V/126 Mā, vaṃyeṣū yad JM, vaṃyeṣu yadad RM, ···· Ma, vaṃyeṣu jyad Pa — udakaṃ ˈ] JM V/126 Mā

Pa, u{·}dakaṃ 'Ku, udakaṃ RM K, ··· Ma — nadeṣu] naṛeṣu Ku JM RM V/126 Mā, ··· Ma, nanteṣu Pa, nadre(→bhre)ṣu K — antaram || antaraṃ | Ku JM V/126 Mā K, antaraṃ || RM, ··· Ma, antaṃraṃ | Pa — yat] Ku JM RM V/126 Mā K, · Ma, ya{t si}t Pa — sindhau '] Or, sindhau K — tenāgniṃ] Or, tenāgnyaṃ K — śamayāmasi || Or, śamayāmasi | K

Diese Strophe wurde von Griffiths 2009, 47 übersetzt: "We quench the fire with the water that is in *muñja*-grass, in *naḍa*-reeds, that is in the ocean, in the river."

- ab. ni als selbständige Lokalpartikel ist erst im AV belegt.
- a hat eine schlechte Kadenz.
- c ist unterzählig.
- d = AVP 9.7.9e.

#### 9.7.12 nur AVP

| vetasasy $ar{a}_a$ vak $ar{a}$ y $ar{a}$    | (8) |
|---------------------------------------------|-----|
| naḍasya vīraṇasya ca                        | (8) |
| rohitakasya v <sub>ę</sub> kṣasya-          | (8) |
| - $_a$ gni $\acute{s}$ amanam ud bhare $  $ | (8) |

"[Aus der Wurzel] des Vetasa-Kalmus, der Avakā-Pflanze, des Naḍa-Schilfes und des Vīraṇa-Grases, [ebenfalls] des Rohitaka-Baums hole ich mir das Feuerlöschmittel heraus."

vetasasyāvakāyā ¹] Ku JM RM V/126 Ma Pa, vetasasyāvakāyāṃ ¹ Mā, vetamasyāvakāyā K — naḍasya] JM Pa K, naṇasya Ku RM V/126 Mā Ma — vīraṇasya] V/126 Mā Ma Pa K, vīṇasya Ku JM RM — rohitakasya] Ku RM V/126 Mā Ma Pa, rohita{syā}sya JM, rohītakasya K — vṛkṣasyāˈgniśamanam] vṛkṣasyāgniśamanam K, vṛkṣasyāˈgniṃ śamanam Ku JM V/126, vṛkṣasyāˈgniṃ sa(→śa)manam Mā, vṛkṣasyāgniṃ śamanam RM Ma Pa — bhare | ] Ku JM V/126 Mā Ma Pa, bhare | RM, dhare | K

Diese Strophe wurde von Griffiths 2009, 47 übersetzt: "I take to the fire quenching of the *vetas*-ratan, of the *avakā*-plant, of the *naḍa*-reed, and of the *vīraṇa*-grass, of the red tree."

Die Konstruktion dieser Strophe ähnelt AVŚ 6,102,3: āñjanasya madúghasya kúṣṭhasya náladasya ca | turó bhágasya hástābhyām anuródhanam úd bhare || (~ AVP 19.14.3: āñjanasya madughasya kuṣṭhasya naladasya ca | turo bhagasya hastābhyām anurodhanam ā bhare ||) "Ich, der Kräftige, hole mir mit Bhagas Händen das Mittel zum Festklammern [einer Frau] aus der Salbe[npflanze?], [aus der Wurzel] der Madhugha-Pflanze, der Kuṣṭha-Pflanze und der Narde heraus". Pāda a und b lauten gleich wie AVP 2.77.3ab, aber dessen Pāda c hat vīrodekasya mūlena "aus der Wurzel ... vīrodekasya" (Zehnder 1999, 174). Daraus folgt, daß hier ein Ablativ mūlād zu ergänzen ist.

- c. rohitaka- vṛkṣa- scheint eine Baumart namens Andersonia rohitaka zu sein, dessen Kurzname rohitaka- in MS 3.9.3: 116.18-117.1 erwähnt wird.
- d. agniśamana- (Hapax): Zum redundanten Anusvāra in den Or-Mss. s. z.B. AVP 5.32.1d: satyamvādy für satyavādy.

#### 9.7.13 nur AVP

| āyatīr udahār <sub>i</sub> yo | (8) |
|-------------------------------|-----|
| vi te harantu yad rapaḥ       | (8) |
| parāyatīḥ parāvataṃ           | (8) |
| parā harantu yad rapah        | (8) |

"Die ankommenden Wasserträgerinnen sollen das, was deinem [Körper] Schaden [zufügt], entreißen. Die in die Ferne fortgehenden [Wasserträgerinnen] sollen das, was [dem Körper] Schaden [zufügt], fortreißen."

āyatīr udahāryo '] āyatīrdahāryo 'JM Mā, āyatīrda{·}hāryo 'Ku, āyatīrdahāryo RM V/126 Ma Pa, āyatī utajāryo K — te] Ku JM RM V/126 Mā Ma K, {·}te Pa — yad rapah |] Ku RM V/126 Mā Pa, yad ra{·}pah || JM, yad ra· Ma, yed rapah K [[Bhatt. yed rapah]] — parāyatīh] Ku RM V/126 Mā Pa, (+parāyatīh JM [[note: cd mit (+ ...)]], .... Ma, parāyatīh K — parāvataṃ '] Ku V/126 Mā, parā {·}vataṃ JM, parāvataṃ RM Pa K, .... Ma — parā harantu] Ku RM V/126 Mā, parā hantu JM, .... Ma, pa{·}rā harantu Pa, parā vahantu K — yad rapaḥ ||] Ku V/126 Mā Pa, yad rapaḥ |(³)) JM, yad rapaḥ | RM, ... Ma, yat tapaḥ K [[note: <sup>o</sup>ḥ h <sup>o</sup>]]

Bhatt. (= Upadhyaya) liest parāvatah (c).

a.  $uda-h\bar{a}r\hat{i}$ - "eine Frau, die Wasser holt" ist auch in AVP 16.101.10b = AVŚ 10.8.14b belegt, s. Kim 2010, 225.

## **9.7.14 ab** $\sim$ AVŚ 6.106.3ab etc. • **cd**: nur AVP

| himasya tvā jarāyuṇā-             | (8) |
|-----------------------------------|-----|
| - <sub>a</sub> gne pari vyayāmasi | (8) |
| śītike śītam it karo              | (8) |
| himike himam it karaḥ    7        | (8) |

"Mit der Haut der Kälte umhüllen wir dich, du Agni! Du Śītikā, du wirst [das Feuer] eben kalt machen. Du Himikā, du wirst eben die Kälte machen."

Ma unleserlich • jarāyuṇāˈgne] Ku V/126 Mā, jarāyaṇāˈgne JM, jarāyuṇāgne RM Pa K — pari] Or, para K — śītike] Ku RM V/126 Mā Pa K, śī{te}tike JM — śītam] Or, śītim K — karo ¹] Ku JM RM V/126 Mā, karo Pa K — himike] V/126 Mā Pa, himi(→ma)ke Ku,

himake JM RM K — himam it] Ku JM V/126 Mā Pa K, himasi(→m i)t RM — karaḥ] Ku JM RM V/126 Pa, ka $\{\cdot\}$ raḥ Mā, kira K — || 7 || ] || r 14 || 7 || Ku, || r 7 || 7 || JM, || r || 7 || RM, || 7 || r 14 || V/126 Mā Pa, z 2 z K

Mā: [[note: auf dem rechten Rand des Blattes 40r geschrieben: irmamūlapradhānena vimkaranti navagrahāvaśiṣṭhadiyantalagnarāmeśyavinanisi]].

## **AVŚ 6.106.3ab** (= AVP 19.33.6ab)

himásya tvā jaráyunā śāle pári vyayāmasi "With a fetal envelop of snow, O house, do we envelop thee" (Whitney).

Diese Strophe ist in Vait 29.13 (,himasya tvā') erwähnt.

**a** = RVKh 10.142.1a; VS 17.5a; TS 4.6.1.1a; MS 2.10.1a: 131.7; KS 17.17a: 260.20.

Mit himasya jarāyu- ist wohl Frost (Rauheis) gemeint.

 $\mathbf{b} = \text{VS } 17.4\text{b},5\text{b}; \text{ TS } 4.6.1.1\text{b}; \text{ MS } 2.10.1\text{b}: 131.5,7; \text{ KS } 17.17\text{b}: 260.20 \sim \text{RVKh} 10.142.1\text{b}}$  (\$\delta\delta le); \text{AV\$\delta} 6.106.3\text{b}.

cd erinnern an RV 10.16.14: śītike śītikāvati hlādike hlādikāvati | maṇḍūkyā sú sáṃ gama imáṃ sv àgníṃ harṣaya || "Du Kühle, Kühlung Bringende, du Erfrischende, Erfrischung Bringende, vereinige dich fein mit dem Froschweibchen, erfreue fein diesen Agni" (Geldner), dessen Varianten in AVŚ 18.3.60cdef (śītike śītikāvati hlādike hlādikāvati | maṇḍūky àpsú śáṃ bhuva imáṃ sv àgníṃ śamaya ||) ~ AVP 18.75.5c (Bhattacharya: śītike śītikāvaty \*ahlādake hlādakāvati | \*maṇḍūkyāpsu saṃ bhava imaṃ sv agniṃ śamaya ||) und in TĀ 6.4.1 (śītike śītikāvati hlāduke hlādukāvati | maṇḍūkyā su saṃ gamaya imaṃ sv agniṃ śamaya ||) erscheinen. Geldner z.St. bemerkt: "Die Wasserpflanzen sind angeredet. Nach Sāy. zu AV 18.3.60 sind śītike und hlādike N. gewisser Pflanzen, śītikāvati und hlādikāvati Bez. der Erde".

- c. śītam bezieht sich auf das Feuer, s. AVŚ 18.2.22c (ajéna kṛṇvántaḥ śītám "[die Maruts], durch einen Ziegenbock [dich (= Agni)] kalt machend") = AVP 18.65.5c.
- d. himikā- (Hapax) ist wohl eine Motionsbildung zu \*himaka- "mit Kälte versehen; kalt, kühl" (?).

## 9.8 An den Pflug

Diese Kāṇḍikā verdient Beachtung. Angesichts ihrer Thematik ist sie in der vedischen Literatur einzigartig. Zuerst wird der prototypische indische Pflug kunstvoll skizziert (Strophe 1). Die Strophen von 3 bis 8, die teilweise schwer verständlich sind, handeln von den mythologischen Zügen, die gänzlich unbekannt sind: Die Gift vernichtende Gerste, die zu erpflügen ist, entsteht dank der Biene und deren Honig, wobei die Aśvins eine entscheidende Rolle spielen, indem sie den Pflug "ausspeien" lassen. Der Gerste und gar dem Pflüger ist eine heilende Kraft gegen Gift zugeschrieben (Strophen 9-10).

#### **9.8.1** nur AVP

| akṣaṇvatā lāngalena                             | (8) |
|-------------------------------------------------|-----|
| padvatā patayiṣṇunā                             | (8) |
| <sup>+</sup> lāngūlagṛhya <sup>+</sup> carkṛṣur | (8) |
| vŗkeṇa yavam aśvinā                             | (8) |

"Mit dem Pflug, der mit Augen versehen ist, dem Laufenden [und] Fliegenden; Mit dem "Wolf" erpflügen [die Pflüger] Gerste, indem sie den Schwanz im Griff halten, ihr Aśvins!"

akṣaṇvatā] Ku JM RM V/126, akṣaṇyatā Mā, ···· Ma, akṣa{·}ṇvatā Pa, akṛṇvatā K — lāngalena '] Ku JM Pa, lāngalena RM K, <-ā>ngalena V/126, lāngalena 'Mā, ···· Ma — padvatā] Ku Pa K, padyatā JM RM V/126 Mā, ··· Ma — patayiṣṇunā |] Ku RM Mā Pa, pata iṣṇunā | JM, pa{·}tayiṣṇunā | V/126, ···· Ma, pathayiṣṇunā | K — †lāngūlagṛhya] lāngūlagṛha K, lāngūlamṛhya Ku RM, lāngalamṛhya JM, lāngulamṛhya V/126 Mā [Ma] Pa — †carkṛṣur '] cakruṣur ' Ku, cakṛṣur ' JM RM, carkṛṣu V/126, cakṛṣu ' Mā, [cakṛṣu Ma,] cakṛṣur Pa, carakraṣur K — vṛkeṇa yavam] Ku Mā Pa, vṛkeṇa yuvam JM RM, vṛke yavam V/126, ·· yavam Ma, vṛkeṇaivam K — aśvinā ||] Ku JM V/126 Mā Ma Pa, aśvinā | RM K

Bhatt. liest *lāngūlagṛhya*<sup>+</sup> *carkṛṣur*<sup>+</sup> (**c**); Upadhyaya: *lāngūlagṛhya carkṛṣur*. Bhatt. kommentiert: "*dra. 1ga pā. 2.1.72 kāśikā dra.*".

Bei *lāṅgala*- handelt es sich um den prototypischen indischen Pflug, um eine Art Hackpflug, der aus einer Sohle (*akṣaṇvant*-), einem Pflugbaum (*padvant*-) und einem Sterz (*patayiṣṇu*-) besteht. Der spitze Teil der Sohle (*phāla*-) wird 'Wolf' genannt. Zu dieser Strophe ausführlich Kim, Jeong-Soo / Quadrio, Tiziana, Mit dem 'Wolf' pflügt man (AVP 9.8.1). Philologie und Altertumskunde. In: Brosch,

9.8 An den Pflug 269

Cyril / Payne, Annick (Hrsg.), Festschrift für Helmut Nowicki zum 70. Geburtstag (im Druck).

- $\mathbf{a} = \mathbf{K}\mathbf{\bar{a}}\mathbf{\dot{s}}\mathbf{i}\mathbf{k}\mathbf{\bar{a}}$  Zitat 3.
- c. Zu *lāṅgūlagṛhya* s. Pāṇini Gaṇapāṭha 178.7. In **Or** hat man °*gṛhya* wohl als °*mṛjya* "abstreifend" (mit einer häufig vorkommenden Verschreibung *hya* für *jya*) verstanden.

\*carkṛṣur ist eine präsentische Perfekto-Intensivform, die wohl analog zu \*acarkṛṣuḥ in der folgenden Strophe gebildet wurde.

## 9.8.2 ~ AVŚ 6.30.1; KauśS 66.15 usw.

| devā etaṃ madhunā saṃyutaṃ yavaṃ              | (12) |
|-----------------------------------------------|------|
| sarasvatyām adhi maṇāv <sup>+</sup> acarkṛṣuḥ | (12) |
| indra āsīt <sup>+</sup> sīrapatiḥ śatakratuḥ  | (12) |
| kīnāśā āsan marutaḥ sudānavaḥ                 | (12) |

"Die Götter erpflügten am Fluß Sarasvatī[, und zwar] an einem Amulett diese mit Honig vermengte Gerste. Indra mit hundert Willenskräften war der Herr des Pflugs. Die Maruts mit schönen Gaben waren die Pflüger."

devā] Ku JM Mā Ma Pa K, (+devā) RM, jevā V/126 — saṃyutaṃ] Or, saṃyuktaṃ K — adhi] Or, adhu K — maṇāv] K, vaṇāv Ku JM RM V/126 Ma Pa, (+vaṇā)v Mā — †acarkṛṣuḥ |] acakṛṣuḥ | Ku RM V/126 Mā Ma Pa, acakṛṣu | JM, acarakraṣu | K — āsīt †sīrapatiḥ] āsīchīrapatiḥ Ku JM Ma, āsīc chīrapatiḥ RM V/126 Mā, asīchīrapatiḥ Pa, āsīt serapatiś K — śatakratuḥ ¹] Ku RM V/126 Mā Ma Pa, śatakratuḥ JM, śatakratuḥ K — kīnāśā āsan] Ku JM Mā Ma, kīnāśā āsana RM, kīnāśā ā{·}san V/126, kīnāśā {yā} āsan Pa, kīnāśāman K — marutaḥ] maṛtaḥ Or, marutas K — sudānavaḥ ||] Ku JM V/126 Mā Ma Pa, sudānavaḥ | RM, sudānavaḥ K [[note: °ḥ h°]]

#### AVŚ 6.30.1

devấ imám mádhunā sámyutam yávam sárasvatyām ádhi maṇāv acarkṛṣuḥ | índra āsīt sīrapatiḥ śatákratuḥ kīnấśā āsan marútaḥ sudấnavaḥ ||

"This barley, combined with honey, the gods plowed much on the Sarasvatī, in behalf of Manu (?); Indra, of a hundred abilities, was furrow-master; the liberal (? sudānu) Maruts were the plowmen" (Whitney). Diese Strophe zitiert KauśS 66.15: "devā imaṃ madunā saṃyutaṃ yavaṃ' iti paunaḥśilaṃ madhumantaṃ sahiraṇyaṃ saṃpātavantam (paunaḥśila? Name einer Pflanze, die immer wieder am Fels wächst?).

Bhatt. liest <u>vanāv</u> acarkṛṣuḥ<sup>+-</sup>(**b**) ... <sup>+</sup>sīrapatiḥ (**c**) (mit Verweis auf chā.ma.brā. 2.1.16); Upadhyaya: manāv acarkṛṣuḥ | ... sīrapatiḥ.

Diese Strophe erscheint in Form eines Pratīka in AVP 19.24.4: devā etaṃ [madhunā saṃyuktaṃ yavaṃ sarasvatyām | adhi maṇāv acarkṛṣuḥ indra āsīt sīrapatis | śatakratuh kīnāśā āsan marutah sudānavah ||].

 $\mathbf{a} \sim etam\ u\ tyam\ madhun\bar{a}\ samyutam\ yavam\ (KS\ 13.15:\ 198.15;\ TB\ 2.4.8.7a;\ \bar{A}pŚS\ 6.30.20a;\ M\bar{a}nŚS\ 1.6.4.24a\ usw.).$ 

b. Die Parallelstellen (KS 13.15: 198.15; TB 2.4.8.7b; ĀpŚS 6.30.20b; MānŚS 1.6.4.24b usw.) zeigen sarasvatyā adhi manāv (KS: mānā) acarkṛṣuḥ (KS: acakṛṣuḥ). Nach diesen Parallelstellen ("Offenbar ist dies der richtige Text") übersetzt Lüders: "Die Götter pflügten diese Gerste im Verein mit Honig für den Menschen aus der Sarasvatī. Indra Śatakratu war der Herr des Pflugs; die Treiber waren die schön träufelnden Maruts" (Lüders Varuna II, 357f.) gegen Hillebrandt (ab): "Die Götter pflügten diese mit Honig gemischte Gerste an der Sarasvatī ein über einem Amulett", vgl. Hill 2008, 118 (ab): "die Götter haben diese mit Honig vermischte Gerste in (diesem) Amulett an der Sarasvatī erpflügt (d.h. angebaut)" (mit †abhī).

Zuerst muß man davon ausgehen, daß das Akṣara va in Or eine Verschreibung für ma (K: ma) ist, was häufig in den Handschriften vorkommt. Das Akşara nā mit seinem Zerebral erscheint überall in Or und ist auch aufgrund der gleichen Lautung der AVŚ-Parallele als authentisch zu beurteilen. Es ist also nicht angebracht, hier gemäß manav adhi "bei Manu" (RV 3x) und den sich daran anschließenden vedischen Stellen eine Emendation vorzunehmen. Denn es handelt sich bei unserem Vers um eine dichterische Absicht, derzufolge man ihn dem Vers cd der vorausgehenden Strophe 1 kontrastiv gegenüberstellt: In 1cd wurde gesagt, daß die Menschen Gerste erpflügen (Alltagsleben des Bauers), während in 2ab geschildert wird, daß die Götter in früherer Zeit "diese" (etam) Gerste erpflügten (Mythologie, bis zu Strophe 7). Zum Vers 9.8.2ab paßt also "bei Manu (= Menschen)" schlecht, der Ausdruck, bei dem es sich um die Somapressung handelt (RV). Daher ist zu empfehlen, beim Text des AV zu bleiben und von da aus Lösungen zu finden: Als erstes ist festzuhalten, daß sarasvatyām hier ein Flußname ist, vgl. susómāyām ádhi (RV 8.64.11b). Die Götter pflügten an der Sarasvatī. Der Lokativ manau scheint eine sarasvatyām ergänzende Beschreibung zu sein, wie trtīve prsthé ádhi rocané diváh "auf dem dritten Rücken[, und zwar] im Lichtraum des Himmels" (RV 9.86.27d) oder trtīve prsthe adhi vistapi "auf dem dritten Rücken[, und zwar] an der Spitze" (AVP 18.76.4b). Demnach dürfte sarasvatyām adhi manau mit "an der Sarasvatī, und zwar] an einem Amulett" wiedergegeben werden. Es scheint, daß manau hier wegen seiner Form benannt ist, der Form, die ein Phāla-Amulett (phāla-mani- in AVP 16.42.2e) besaß, das wie der Reißzahn des Wolfes (daher: "Wolf") aussieht. Daraus folgt, daß sarasvatyām adhi manau als "an der Sarasvatīf, und zwar] an einem Ort, der wie ein Wolfszahn aussieht" zu verstehen ist. Bei diesem Ort handelt es sich vermutlich um ein Mündungsgebiet des Oberlaufs der Sarasvatī und eines Nebenflusses (der Dṛṣadvatī?).

c = KS 13.15: 198.16; TB 2.4.8.7c;  $\bar{A}pSS 6.30.20c$ ; MānSS 1.6.4.24c usw.

sīra-pati- kommt auch in AVP 11.11.1ab vor: yat kīnāśaṃ \*sīrapaṭir daṇḍena hanti manyutaḥ "wenn der Herr des Pflugs aus Zorn mit dem Stock den Pflüger schlägt". sīrapati- (MS 2.7.12: 92.3) steht für kṣetrapati- "Herr des Ackers" in AVP 2.22.4b (kṣetrapatir marudbhiḥ). AVP 8.11.2c heißt indro bījasyābhyāvoḍhā "Indra ist einer, der den Samen herbeibringt".

**d** = KS 13.15: 198.16; TB 2.4.8.7d; ĀpŚS 6.30.20d; MānŚS 1.6.4.24d usw.

Es ist nicht klar, wieso die Maruts mit kīnāśa- in Verbindung gebracht werden, vgl. kīnāśā āsan hotārah "Die Pflüger waren die Hotars" (AVP 8.11.5c). Es is wohl anzunehmen, daß sie eine Wunschvorstellung repräsentieren, nach dem Pflügen den Regen herbeizubringen und dadurch Getreide wachsen zu lassen (AVP 5.7.4cd ~ AVŚ 4.15.2ab). Die Maruts sind nämlich pariprús- "umspritzend" (RV 10.77.5d) oder uda-prút- (AVŚ) = uda-plut- (AVP) "im Wasser schwimmend"  $(AVS 6.22.3a \sim AVP 19.22.12a; 18.2.22b = AVP 18.65.5b)$ . Ihr Festgewand ist Regen (varsa-nirnij- in RV 5.57.4a). Sie kleiden sich in Wolken (RV 5.63.6c). Als Wasserfahrende treiben sie den Regen heran (a vo yantūdavāhaso adya vṛstim yé vísve marúto junánti in RV 5.58.3ab, udavāhá- auch in AVŚ 18.2.22b). In diesem Zusammenhang stehen AVP 3.20.4cd = AVP 7.6.6cd (~ AVŚ 3.12.4c): \*uksantūdnā maruto ghrtena bhago no rājā ni kṛsim dadhātu "Let the Maruts sprinkle [it] with water, with ghee. Let king Bhaga place our crops down [in it]" (Griffiths 2009, 310) und AVP 5.15.7cd: parjanyasya maruta udadhim sānv ā hata bhadram sasyam pacyatām modatām jagat "Hit, O Maruts, the water-reservoir, the back of Parjanya. Let the favorable crops become ripe, let the world rejoice" (Lubotsky 2002, 81).

#### **9.8.3** nur AVP

| hiraṇyayaṃ kalaśaṃ sudānavo | (11) |
|-----------------------------|------|
| divyayā saraghayā kŗtam     | (9)  |
| avabhṛtam aśvinā yavaṃ      | (9)  |
| tad yuvam madhu cakrathuḥ   | (8)  |

"Die gabenreichen [Maruts haben] die goldene Kufe [ausgeschüttelt], die von der himmlischen Biene geschaffen wurde. Diesen Honig habt ihr, Aśvins, in die Gerste verwandelt, die [in die Erde] hineingesteckt ist."

hiraṇyayam kalaśam sudānavo '] Or, hiraṇmayam kalamam sudānavo K — saraghayā] Or, om. K — kṛtam |] kṛtam | Ku JM V/126 Mā Ma Pa K, kṛtam || RM — aśvinā yavam '] Ku JM RM Mā Ma Pa, aśvinā yavam V/126, om. K — tad yuvam madhu] Or, om. K — cakrathuḥ ||] Ku JM V/126 Mā Ma Pa, cakrathuḥ | RM, om. K

Bhatt. (= Upadhyaya) liest ava bhṛtam (c).

Bhatt. kommentiert: "dra. kha kā. 'saraghayā' iti nāsti" und "dra. 3ga-4kha 'yavam' ity atah - 'maśvinā' ity avadhiko bhāgo nāsti".

ab. Bei sudānu- handelt es sich um den Beinamen für die Maruts, wie er häufig im RV erwähnt wird. Dieser Beiname findet sich außer 9.8.2d auch in AVP 5.7.4c (~ AVŚ 4.15.2a): pra varsayanti \*tavisāh sudānavah "The powerful, bounteous ones make rain" (Lubotsky 2002, 44) und in AVP 18.5.3c (= AVŚ 13.1. 3c). In AVŚ 6.22.2f = AVP 19.22.11f = TS 3.1.11.8 wird gesagt, daß die Maruts den Honig ausgießen (marutah siñcáthā mádhu). Es scheint, daß in Pāda a und b vom Honig im Himmel die Rede ist. Diesen Honig gießen die Maruts aus der goldenen Kufe (hiranyaya- kalaśa-, vgl. hiranyaya- kośa- in AVP 16.62.3c und 4a = AVŚ 10.2. 31c und 32a) im Himmel, so daß er mithilfe des Parjanya in Form des Regens auf die Erde fällt. Daher heißt RV 5.53.6: á yám nárah sudánavo dadāsúse diváh kóśam ácucyavuh | ví parjányam srjanti ródasī ánu dhánvanā yanti vrstáyah || "[Aus der] Kufe des Himmels, die die gabenreichen Männer für den Opferspender ausgeschüttelt haben, lassen sie den Parjanya [= Regen] entlang auf die beiden Welten strömen. Die Regengüsse ziehen über die Wüste" und RV 5.59,8cd: ácucyavur divyám kósam etá íse rudrásya marúto gynānāh "Diese Maruts haben die himmlische Kufe ausgeschüttelt, die gepriesenen [Söhne] des Rudra, du Seher!".

c. Bhattacharyas ava bhṛtam ist zwar grammatisch gut vorstellbar ("steckt hinein!"), aber es ist zu bedenken, daß bhṛtam mit seiner Schwundstufe in der vedischen Literatur nur in VS 11.30d (ohne ava, YV-Parallelen: bhartám) vorkommt, s. Gotō 1987, 227. Zu bhar + áva "hineinstecken" s. z.B. RV 3.29.3a. Die normale Bedeutung von bhar + áva ist allerdings "wegnehmen, abtrennen", vgl. ava-bhṛthá-"Reinigungsbad" < "das Wegtragen" (RV 8.93.23c; ava-bhṛtha- AVŚ 9.6.53b = AVP 16.116.7b) und anavabhrá-rādhas- "dessen Gabe nicht wegzunehmen ist" (RV 4x).

#### 9.8.4 nur AVP

WIT WENT IN

| <sup>†</sup> kṛṣāv etad ajayatam  | (8) |
|-----------------------------------|-----|
| aśvinā sāraghaṃ madhu             | (8) |
| tato yavo v <sub>i</sub> y arohat | (8) |
| so (`)bhavad viṣadūṣaṇaḥ          | (8) |

"Beim Pflügen erkämpftet ihr, Aśvins, diesen Bienenhonig. Von da sproß Gerste. Sie wurde zu einer, die das Gift vernichtet."

<sup>\*</sup>kṛṣāv] kriśāv Or, om. K — etad] Ku JM RM Mā Ma Pa, ed V/126, om. K — ajayatam ¹] Ku V/126 Mā Ma Pa, ajayatam JM, akṣa(→ja)yatam RM, om. K — madhu |] Ku RM V/126 Mā Ma Pa K, madhuḥ | JM — yavo] Ku JM RM V/126 Mā Ma K, ya{yā}vo Pa — vy arohat ¹] Ku RM Mā Ma Pa, vy arohat JM V/126, vi rohat K — so (ʻ)bhavad] so bhavad Ku RM V/126 Mā Ma Pa K, sā(→so) bhavad JM — viṣadūṣaṇaḥ || Ku JM V/126 Mā Ma Pa, viṣadūṣaṇaḥ | RM, viṣadūṣaṇā | K

K: Bar. (so 'bhavad) ordnet diese Strophe in 3 ein.

Bhatt. liest <u>kriśā</u>v (a); Upadhyaya: kriśāv.

a hat eine schlechte Kadenz. \*kṛṣau "beim Pflügen" ist eine Lok.Sg.-Form des femininen i-Stamms (neben  $k_{I}$  s $\bar{a}$  in 9.10.11d). Auch die selten anzutreffende Form kṛṣyām ist in AVP 5.29.7c belegt. Zur Schreibung ri für ṛ nach einem Konsonanten in den Or-Handschriften s. z.B. Or tripuși für \*trpușu (AVP 13.3.6b) und zur Verwechlung ś für s s. z.B. variśistha- für varsistha- (AVP 8.3.7c).

**b** = AVP 1.112.4b. Zehnder 1993, 194f. verweist auf AVŚ 6.69.2ab = AVŚ 9.1.19ab: áśvinā sāraghéna mā mádhunānktam śubhaspatī "Aśvins, salbt mich mit Bienenhonig, Herrn der Schönheit" (Zehnder ebd.) und RV 1.112.21c: mádhu priyám bharathas yát sarádbhyas "wenn ihr (= Aśvins) den lieben Honig den Bienen bringt" (Zehnder ebd.). Zur Beziehung von den Aśvins zu Bienen und zum Honig s. Oberlies 1998, 182f.

Zu c vgl. 9.11.11c: tato yavah prājāvata.  $\mathbf{d} = \text{AVP } 9.11.11d.$ 

#### 9.8.5 nur AVP

$$yuv\bar{a}_arv\bar{a}n \ saragh\bar{a} \ yah$$
 (8)  
\* $prakh\bar{a}ya \ madh_uv \ \bar{a}bharat \ |$  (8)

"Nachdem ein junges Rennpferd, das eine Biene [war], [eine Erquickung] aufgegraben hatte, brachte es den Honig herbei. [Von da sproß Gerste. Sie wurde zu einer, die das Gift vernichtet.]"

yuvārvān] yuvārvāņ Or, yavārvāyām K — saraghā yaḥ '] saraghā yaḥ K, saraghā yā 'Ku JM RM V/126, saraghā yā Mā Ma Pa — \*prakhāya] prakhidya Ku JM RM Ma Pa, prakṣidya V/126 Mā, pṛṣāya K — madhv] Or, maśv K — ābharat  $| \circ \circ \circ | | ]$  ābharat  $| | (^{k\bar{a}})$  Ku JM V/126 Mā Ma Pa, ābharat | RM K

Bhatt. liest \*saraghāyāh prakhidya (ab, mit Verweis auf AVP 9.11.11ab); Upadhyaya: saraghāyāh prakhidya.

Zu ab vgl. AVP 9.11.11ab: yo mayah saraghāyāh prakhāya madhv ābharat "Welcher eine Erquickung der Biene aufgegraben hatte, [der] brachte den Honig herbei".

a ist unsicher. Aufgrund von arvatah (Abl.Sg.) in AVP 9.8.8c geht man zuerst von der Lesung arvān (Nom.Sg.) aus. Das erste Wort ist als vúvā "jung" (Nom.Sg.) zu bestimmen, vgl. RV 1.112.21: yábhih kránum ásane duvasyátho javé yábhir yūno árvantam āvatam | mádhu priyám bharatho yát sarádbhyas tábhir ū sú ūtíbhir aśvina gatam | ,,Kommt ja mit den Hilfen herbei, ihr Aśvins, mit denen ihr

beim Schleudern [des Pfeils] den Krsanu begünstigt, [und] mit denen ihr beim Schnellen ein Rennpferd des Jungen fördertet, wenn ihr den Bienen den lieben Honig bringt." (yúvan- nach Sāy. Purukutsa, yūno árvant- Biene?). Als nächste Möglichkeit kommt yuva/ā- "von euch beiden" kaum in Frage, weil yuva/ā- in der Regel vor einer -tá-Bildung erscheint (AiGr. II 1, 212, doch s. yuvāyúj- "von euch beiden angeschirrt" in RV 1.119.5). Man könnte yuvārvān als yuvārvān lesen, also "ein junger, hergewandter", aber man findet kein Beispiel für eine Fehlschreibung nsa (K msa) für nsa. Der zweite Teil ist als saraghā yaḥ (K saraghā yaḥ) aufzufassen. Or vā scheint fälschlicherweise nach saraghā (f.) eingeführt worden zu sein.

b. Da K sowohl hier als auch in AVP 9.11.11b prsāya hat, muß wohl prakhidya "fortgerissen habend" in Or zu \*prakhāya "aufgegraben habend" korrigiert werden, s. Griffiths 2009, 37: "... Bhattacharya prakhidya, corrupt for <sup>†</sup>prakhāya".

#### **9.8.6** nur AVP

9.8 An den Pflug

"Als ihr, Aśvins, den den Honig trinkenden Wolf ausspeien ließt — [von da sproß Gerste. Sie wurde zu einer, die das Gift vernichtet.]"

yad] JM RM V/126 Mā Ma Pa K, {e}yad Ku — madhupāvānam '] Ku JM RM V/126 Mā, madhupāvānam Ma Pa, madhupāvānas K — avāmayatam] Ku JM RM Ma Pa, avāvayatam V/126 Mā [[Bhatt. avāmayatam]], avāvayattam K [[Bar. avārdhayattam]] — aśvinā | °°° ||] aśvinā ||(<sup>kā</sup>) Ku JM V/126 Mā Ma Pa, aśvinā | RM, aśvinā K

a. Der "Wolf" bezieht sich auf den spitzen Teil der Pflugsohle (phala-). madhu-pāvan- "den Honig trinkend", vgl. madhu-pā- "den Honig trinkend" (RV 2x, Scarlata 1999, 312f.), madhu-pá- "=" (RV 3x, AVP 16.100.12c) und madhupéya-,,das Trinken des Honigs" (RV).

b. avāmayatam. Ein avāvayatam (avāvayatam V/126 Mā, avāvayattam K) ist grammatisch kaum möglich. Man lese überdies Varro, De Lingua Latina, 31, 135: Eius ferrum vomer, quod vomit eo plus terram "sein Eisen (heißt) vomer, weil er (d.h. Pflug) durch ihn mehr Erde ausspeit".

#### **9.8.7** nur AVP

| kairandā nāma saraso              | (8) |
|-----------------------------------|-----|
| vṛkasya vamɨyā adhi               | (8) |
| tato yavo v <sub>i</sub> y arohat | (8) |
| so (`)bhayad yisadūsanah          | (8) |

"Kairaṇḍā ist der Name eines Teiches, vom Erbrechen des Wolfes [entstanden]. Von da sproß Gerste. Sie wurde zu einer, die das Gift vernichtet."

nāma] Ku JM RM V/126 Mā Pa K, nā· Ma — saraso¹] Or, saratho K — vṛkasya] JM RM V/126 Mā Pa K, vṛkasyā Ku, ··· Ma — vamyā adhi |] Ku RM V/126 Mā Pa, ma(→va)myā adhi | JM, ···· Ma, saṃsyādhi | K — tato yavo] RM V/126 Mā Pa, {·}tato yavo Ku, tato (+yavo) JM, ···· Ma, tato yato K — vy arohat¹] Or, vi rohat K — so (')bhavad] so bhavad Or K — viṣadūṣaṇaḥ ||] Ku JM V/126 Pa, viṣadūṣaṇaḥ | RM, viṣadūṣaṇaḥ || yuvārvān saraghāyā prakṣidya madhv ābharat ||(kā) yad vṛkaṃ madhupāvānam avāvayatam aśvinā ||(kā) kairaṇḍā nāma saraso¹ vṛkasya vamyā adhi | tato yavo vy arohat¹ so bhavad viṣadūṣaṇaḥ || Mā [[note: mit Wiederholung von 9.8.5-9.8.7]], ····· Ma, viṣadūṣaṇāḥ K [[note: ½ y²]]

Bhatt. kommentiert: "dra. mā. 7-8 mantrayor madhye 5-6 punarlikhitau".

a hat eine schlechte Kadenz. Dem wohl vrddhierten Wort kairandā- (Hapax) liegt vielleicht \*kī-randa- "wie verstümmelt" (?) zugrunde.

b. vami- (f.) "das Erbrechen" ist ansonsten erst im klass. Sanskrit belegt. vami- ist als ein konkretisiertes WN aufzufassen, zum Typus s. AiGr. II 2, 298f.

cd = AVP 9.8.4cd.

#### **9.8.8** nur AVP

| yad asya bharatho madhu              | (8) |
|--------------------------------------|-----|
| saraghā *sādh <sub>u</sub> v achinat | (8) |
| sadyas tad arvato yuvam              | (8) |
| nunar ādhattam asvinā 🛚              | (8) |

"Von dem Honig, den ihr tragt, schnitt die Biene ein Stück geradlinig ab; den legtet ihr sogleich vom Rennpferd wieder auf [euch], ihr Aśvins!"

Ma unleserlich • yad asya] Ku JM RM Pa K, yavasya V/126 Mā — bharatho] Ku RM Mā Pa K, bharato JM, bhara{·}tho V/126 — madhu '] Ku RM V/126 Mā Pa, madhu JM K — saraghā] Or, maraghā K — \*sādhv] sathv Ku JM RM V/126 Mā, sathy [Ma] Pa, sarth K — achinat |] Or, aścanat K — tad] Or, tus K — yuvam '] Or, yuvam K — dhattam] K, dattam Or — aśvinā ||] Ku JM V/126 Mā, aśvinā | RM, aŝvinā || Pa, aśvinā(+ |) K [[Bar. aśvinā]]

Bhatt. liest sathv acchinat<sup>+</sup> (b) ... punarā dattam (d); Upadhyaya: sathv acchinat ... punarā dattam.

Bhatt.App.: "kā. ... saktaśchanat (sarthaścharat-bereṭ) ..." (b).

a. Es scheint, daß madhu- hier die Honigwabe bezeichnet.

b. \*sādhv ist unsicher. Diese Emendation erfolgt aufgrund von AVP 14.5.8a: etam bradhnam carmaṇaḥ kṛnta sādhu "Cut straight that pale red [portion] of her skin!" (Lopez 2010, 172). Zur Schreibung th für dh s. AVP 9.10.12f: athobhāg für adhobhāg und 12.4.6d: thāḥ für dhāḥ. Denkbar wäre \*sakthy "einen Schenkel", was jedoch merkwürdig wirken würde (ein Teil der Honigwabe?).

275

Zu c vgl. AVP 9.8.5a: yuvārvān saraghā yah "ein junges Rennpferd, das eine Biene (war)".

d.  $\bar{a}dhattam$  (Impf.). Zur Konstruktion  $dh\bar{a} + p\acute{u}nar + \acute{a}$  s. AVP 2.38.3c: punas  $tv\bar{a}$   $tasm\bar{a}$   $\bar{a}$  dadhmo; 8.10.9ef: punas tad  $a\acute{s}vin\bar{a}$  tvayy  $\bar{a}$   $dhatt\bar{a}m$   $puskarasraj\bar{a}$ ; 17.30.6c: punas  $tv\bar{a}$  brahmaṇaspatir  $\bar{a}dh\bar{a}d$ . Falls hier als  $punar\bar{a}$  dattam (so Bhattacharya) gelesen werden sollte, erwartet man entweder  $^1d\bar{a} + p\acute{u}nar$  "zurückgeben" (Aktiv) oder  $^1d\bar{a} + p\acute{u}nar + \acute{a}$  "zurückbekommen" (Medium), aber nicht  $^1d\bar{a} + p\acute{u}nar + \acute{a}$  (Aktiv). Aus  $dh\bar{a} + p\acute{u}nar + \acute{a}$  ist  $punar\bar{a}dh\acute{e}ya$ - "[das Feuer] wiederaufzulegen" (YV) gewachsen.

### **9.8.9** nur AVP

| yo yavam digdhaviddho                    | (7) |
|------------------------------------------|-----|
| ahidaṣṭa upāsarat                        | (8) |
| tīrthe radhram <sup>i</sup> va majjantam | (8) |
| ut tam bharatam aśvinā                   | (8) |

"Wer, von einem [mit Gift] beschmierten [Pfeil] getroffen [oder] von einer Schlange gebissen, zur Gerste geeilt ist, den sollt ihr [aus dieser Notlage] herausholen, wie einen, der an einer Furt ermattet versinkt, ihr Aśvins!"

Ma unleserlich • yavam] Or, vam K — digdhaviddho '] Ku JM RM V/126 Mā, di{·}gdhaviddhā Pa, digdhaviddho K — ahidaṣṭa upāsarat |] Or, hideṣṭopācaraṭ K — radhram] Ku JM RM V/126 Mā K, radhrarm Pa — majjantam '] Ku JM V/126 Mā Pa, majjantam RM K — bharatam] Ku JM RM Mā Pa K, bhava(→ra)tam V/126 — aśvinā ||] Ku JM V/126 Mā Pa, aśvinā | {·} | RM, aśvināḥ Z 3 Z K

a. Der Pāda hat eine Silbe zu wenig.
digdha-viddha- kommt auch in AVP 9.9.5a vor. Vgl. iṣu- digdha- in AVP 9.18.1a
(= AVŚ 5.18.15a) und c; 9.28.5b und digdha- viddhasya in AVP 15.16.4a.

**b.** ahi-dasta- in AVP 8.7.10a; weiteres s. dort.

## **9.8.10 abc**: nur AVP • $\mathbf{d} = \text{RV } 10.97.12 \text{d usw}$ .

| yaṃ vahant <sub>i</sub> y aṣṭāyogāḥ | (8) |
|-------------------------------------|-----|
| ṣaḍyogā yaṃ caturgavāḥ              | (8) |
| sa te viṣaṃ vi bādhatām             | (8) |

9.9 Mit der Gerste gegen das Gift

ugro madhyamaśīr iva || 8 ||

(8)

9. Kānda 9

"Wen die [Pflüge] mit acht Anschirrungen, wen die mit sechs Anschirrungen [oder] die mit vier Rindern ziehen, der soll dir das Gift vertreiben wie ein mächtiger Gebieter."

Ma unleserlich • yaṃ] Or, sa yaṃ K — vahanty] K, vahaṃty Ku JM RM V/126 Mā Pa[, vahaṃtv Ma] — aṣṭāyogāḥ ¹] Ku V/126 Mā Pa, aṣṭāyogāḥ JM RM, aṣṭāyogā K — ṣaḍyogā] K, ṣaṛyogā Ku JM RM Pa, ṣaṛyogā V/126 Mā — yaṃ] Ku RM K, yañ JM V/126 Mā Pa — cāturgavāḥ |] Or, caturgavā | K — sa] Or, sarve K — bādhatām ¹] Ku RM V/126 Mā Pa, bādhatām JM, dhātām K — || 8 || ] || r 10 || 8 || Ku, || r 7 || 8 || JM, || r || 8 || RM, || 8 || r || V/126 Mā Pa, | K

**K** 9.9.1 = **Or** 9.8.10 (Bhatt.: " $dra. 9.8.10 = k\bar{a}. 9.9.1$ ").

Bhatt.App.: "*u. yañ*" (b).

ab. Zu sadyoga- und astāyoga- s. Kim 2010, 77.

b. carturgava- "mit vier Rindern" ist Hapax (Bahuvrīhi mit -a).

**d** = RV 10.97.12d; AVŚ 4.9.4d; AVP 8.3.11d; 9.9.1d; 11.7.2d; VS 12.86d; TS 4.2.6.4d; MS 2.7.13: 94.6; KS 16.13: 236.4.

Zu madhyama-śī- s. Geldner z.St.: "madhyamaśi ist der unparteiische König, der madhyama der späteren indischen Politik, der in der Mitte zwischen zwei kriegführenden Königen steht und den Ausschlag gibt". Scarlata 1999, 535 bezweifelt Geldners Meinung und übersetzt "der in der Mitte daliegt" (RV 10.97.12). Mit madhyama-śī- ist vielleicht madhyamesthā- bzw. madhyamasthā- "in der Mitte stehend" gemeint, also ein Ausdruck für "im Zentrum (unter Leuten) seiend". Dafür spricht AVP 1.18.2d: sajātānām madhyamesthā syām aham "möge ich unter meinen Verwandten der im Zentrum Stehende sein" (Zehnder 1993, 36) ~ AVŚ 3.8.2d (sajātānām madhyamesthā yathāsāni). Ähnlich ist auch AVP 3.1.4c: sajātānām madhyamesthā iha syāh "Du mögest hier der sein, der unter den Verwandten im Zentrum steht" ~ AVŚ 2.6.4c (sajātānām madhyamesthāh) ~ VS 27.5c (sajātānām madhyamasthā edhi) = TS 4.1.7.2c ~ MS 2.12.5c: 149.3 (sajātānām madhyamesthévāva) = KS 18.16e: 276.16. Man vergleiche inhaltlich AVP 4.23.7c: sajātānām aso vaśī "Du wirst unter den Verwandten Gebieter sein" ~ AVŚ 6.5.2b  $(sajātānām \ asad \ vaśi) = AVŚ \ 19.46.7c = VS \ 17.51b = TS \ 4.6.3.1b = MS \ 2.10.4b$ : 135.5 = KS 18.3b: 266.19.

# 9.9 Mit der Gerste gegen das Gift

## **9.9.1** $\sim \text{AV} \pm 4.9.4 \text{ usw}.$

| yasya yava prasarpas <sub>i</sub> y | , (8) |
|-------------------------------------|-------|
| angam-angam parus-paruh             | (8)   |
| tasmād yakṣmaṃ vi bādhasva-         | (8)   |
| gro madhvamaśīr iva                 | (8)   |

"In wessen Glied um Glied, [in wessen] Gelenk um Gelenk du gleitend vordringst, du Gerste, von diesem vertreibe die Auszehrung, wie ein mächtiger Gebieter!"

Ma unleserlich • yasya yava] Or, yasyaiva K — prasarpasy '] Ku JM RM V/126 Mā, {\cdot\}prasarpasy 'Pa, prasarpasy K — angam-angam] angamangam Or K — parus-paruh |] parsparh | Or, parusparuh K [[note: "h t"]] — yakṣmam] Or, viṣam K — bādhasvo'gro] Ku JM RM V/126 Mā, bādhasvogro Pa, bādhasva ugro K — madhyamaśīr] Or, ma[[line]]madhyamaśīr K — iva ||] Ku JM V/126 Mā, iva | RM K, i{\cdot\}va || Pa

#### AVŚ 4.9.4

yásyāñjana prasárpasy áṅgam-aṅgaṃ páruṣ-paruḥ táto yákṣmaṃ ví bādhasa ugró madhyamaśī́r iva ||

"Of whomsoever, O ointment, thou creepest over limb after limb, joint after joint, from thence thou drivest away the yákṣma, like a formidable mid-lier (madhyamaçī)" (Whitney).

#### **AVP 8.3.11**

yasyāñjana prasarpasy angam-angam paruṣ-paruḥ | tasmād yakṣmam vi bādhasvogro madhyamaśīr iva ||

AVP 9.9.1 (~ AVP 8.3.11) ist eine von RV 10.97.12 leicht abgewandelte Variante. Durch den Vergleich mit den Parallelstellen ergibt sich, daß die Gerste gemahlen eingesetzt wird.

- **a** ~ AVP 8.3.11a ~ AVP 11.7.2a (yasyauṣadhayaḥ prasarpatha) ~ RV 10.97.12a = VS 12.86a (yásyauṣadhāḥ prasárpatha).
  - **b** = AVP 8.3.11b; 11.7.2b; RV 10.97.12b; AVŚ 4.9.4b, 9.3.10d; VS 12.86b.
- $c = AVP 8.3.11c \sim AVŚ 4.9.4c = VS 12.86c \sim RV 10.97.12c$  (táto yákṣmaṃ ví bādhadhva) ~ TS 4.2.6.4d; MS 2.7.13: 94.6; KS 16.13: 236.4 (tấs te yákṣmaṃ ví bādhantām).
  - d = AVP 9.8.10d und seine Parallelen (s. dort).

#### 9.9.2 nur AVP

| śakalaṃ ca na te yava-                           | (8) |
|--------------------------------------------------|-----|
| -anyā <sup>+</sup> rihant <sub>i</sub> y oṣadhīḥ | (8) |
| yava id yāvayād gor                              | (7) |
| aśvāt puruṣād viṣam                              | (7) |

"Und andere Heilpflanzen lecken deine Ähre nicht, du Gerste! Gerste wird das Gift vom Rind, vom Pferd [und] vom Menschen fernhalten."

Ma unleserlich • śakalam] JM RM, śakalam Ku V/126 Mā Pa, śakamlam K — yavā'nyā 'rihanty] yavā'nyā rhanty Ku Mā Pa, yavā'nyā rahamtty JM, yavānyā rhanty RM V/126, yuvānyā nhanty K — oṣadhīḥ |] Ku JM RM V/126 Pa, oṣadhīḥ || Mā, oṣadhīḥ K [[note: 'h y']] — yava id] Or, yavaid K — yāvayād gor '] Mā, yāvayād gor Ku, yāvayā'n gor JM, yāvayād gor RM V/126 Pa, yāvayāyad gor K — aśvāt puruṣād] K, aśvāt purṣād Ku JM RM Mā Pa, aśvā purṣād V/126 — viṣam || viṣam || Ku JM V/126 Mā Pa, viṣam | RM, viṣam K

Bhatt. liest <sup>+</sup>śakalam (**a**) ... ruhanty (**b**); Upadhyaya: śakalam ... ruhanty. Bhatt. App.: "ka u. śakalam".

a. śákala- wohl "Ähre, Spelze". Das davon abgeleitete Wort śakalya- kommt in AVP 1.32.3ab vor: yady arcir yadi vāsi dhūmaḥ 'śakalyesu yadi vā te janitram "Falls du Flamme, oder falls du Rauch bist, oder falls deine Geburtsstätte in den Spänen ist" (Zehnder 1993, 59) ~ AVŚ 1.25.2ab: yády arcir yádi vási śociḥ śakalyesi yádi vā te janitram "If thou art flame (arcis) or if heat (çocis), or if thy birth-place seeks the shaving (?)" (Whitney). Die Bedeutung "Span" für śakala- paßt aber in unsere Stelle kaum. Bei śakala- handelt es sich wohl um die Ähre im Fruchtstand, genaugenommen ihre Spelzen, die schuppenartig wie der Tannenzapfen wachsen. Seine Grundbedeutung ist wohl "Schuppen" (śakala- im klass. Sanskrit auch "Schuppen des Fisches" und śakalin- eine Fischart, die durch ihre markanten Schuppen charakterisiert ist). Ab YS wird śakala- in der Bedeutung "Rindenspan, Schwarte" des Holzes verwendet.

b. Bhattacharya's *ruhanty* kann nicht richtig sein (3.Pl.-Präs. *rohanti*, -Aor.Inj. *ruhan*). Das Akṣara *nha* in K ist eine Verschreibung für *rha*, weil *r* und *n* in der Ligatur häufig vertauscht werden. K \**rha* tritt gelegentlich für *riha* (bzw. *riha* für *rha*) auf, vgl. z.B. *nirhanti* (K) mit *nirihanti* (Or), s. v.a. AVP 5.37.2b und 20.13. 1d. Or *r* (aber *ra* JM) ist seinerseits eine nicht selten anzutreffende Schreibvariante für *ri* nach Vokal. \**rihanti* "lecken" bietet uns nicht nur eine grammatisch korrekte Form, sondern auch einen guten Sinn. Die Granne der Ähre bildet nämlich das Stichhaar, das beim "Lecken" anderer Pflanzen (v.a. Schlingpflanzen) zur Verletzung ("der Zunge") führen kann.

cd haben jeweils eine Silbe zu wenig. Zu cd vgl. AVP 16.77.3abc ( $\sim$  AVŚ 9.2.13): agnir yava indro yavaḥ somo yavaḥ | yavayāvāno \*devā yāvayantv amum "Agni ist Gerste, Indra ist Gerste, Soma ist Gerste; die Götter, die mit Gerste abwehren, sollen jenen abwehren". Whitney z.St. beschreibt: "a play on words being intended between yáva 'barley' and the root yu 'repel'", vgl. auch "Gerste findet wegen des Anklangs an den Verbalstamm yāvaya- Verwendung" (Zehnder 1999, 100).

Zu d vgl. 8.2.11d (sahātā id gor aśvāt puruṣād viṣam).

#### **9.9.3** nur AVP

| yavo rājā yavo bhiṣag   | (8) |
|-------------------------|-----|
| yavasya mahimā mahān    | (8) |
| yavasya mantham papivān | (8) |
| indraś cakāra vīr vam   | (8) |

"Gerste ist ein König, Gerste ist ein Heiler. Die Macht der Gerste ist groß. Nachdem Indra den Rührtrank von Gerste getrunken hat, vollzog er die Heldentat."

Ma unleserlich • bhiṣag '] bhiṣag K, bhiṣaķ ' Ku JM RM V/126 Mā, bhiṣaķ Pa — yavasya] Ku RM V/126 Mā Pa K, yamasya JM — mahān |] Or, mahān K — papivān '] Ku JM RM, papivān V/126 Pa K, papivāṃn ' Mā — vīryam || vīryaṃ || Ku JM V/126 Mā Pa, vīryaṃ | RM K

Bhatt. liest  $bhisa\underline{k}$  (a); Upadhyaya: bhisak.

- ab. Eine ähnliche Stilfigur findet sich in AVP 19.47.10ab: viṣam ugraṃ viṣaṃ sthiram viṣasya mahimā mahān "Das Gift ist gewaltig, das Gift ist stark. Die Macht des Giftes ist groß".
- a. bhisak ist in **Or** häufig so geschrieben, auch wenn das Wort vor einem stimmhaften Konsonanten oder vor einem Vokal steht.

Zu **cd** vgl. inhaltlich AVP 16.29.1ab (= AVŚ 8.8.1ab): *indro manthatu manthitā* śakraḥ śūraḥ †puraṃdaraḥ "Indra soll umrühren als der Umrührer, der starke Held, der Burgendurchbrecher" (vgl. Tichy 1995, 260).

c. Zu  $manth\acute{a}$ - "Rührtrank" s. Kim 2010, 190. Dort findet man auch die Konstruktion  $manth\acute{a}m + {}^2p\bar{a}$  "trinken" (AVŚ 2.29.6c = AVP 1.13.3c).

#### **9.9.4** nur AVP

| ā bharāmŗtaṃ ghŗtasya | (8) |
|-----------------------|-----|
| puspam ā bhara        | (5) |
| anabhrikhāta osadha   | (8) |

idam dūṣaya yad viṣam ||

(8)

"Bringe den unsterblichen [Namen] der Schmalzbutter herbei! Bringe die Flüssigkeit herbei! Vernichte diese [Flüssigkeit], wenn sie Gift [enthält], du Heilpflanze, die ohne Spaten ausgegraben wurde!"

Ma unleserlich • ghṛtasya] Ku JM RM Mā Pa K, ghṛta<s> V/126 — puspam] Ku JM RM V/126 Mā K, puspam Pa — bhara | Ku JM RM Mā Pa, bha{·}ra | V/126, rabha | K anabhrikhāta oṣadha '] Ku JM RM Mā Pa, anabhrikhātah oṣadha ' V/126. anabhriṣātoṣadhai K — dūṣaya yad] JM RM V/126 Mā Pa, dūṣaya < >d Ku, dūṣayad K viṣam ||] viṣam || Ku JM V/126 Mā Pa, viṣam | RM, viṣam K [[note: °m i°]]

a. Der Konstruktion amrtam ghrtasya liegt wohl amrtam nāma ghrtasya "den unsterblichen Namen der Schmalzbutter" zugrunde, wobei unter nāman-"Erscheinungsform" zu verstehen ist (Lüders Varuna II, 526). Zu amíta- náman- s. RV 5.57.5d (amítam nama), RV 10.123.4d (amítani nama) und AVP 6.2.3c (amítani nāma ~ AVŠ 5.1.3c). Zu ghrtásya náman- s. RV 4.58.1c (ghrtásya náma gúhyam) = AVP 8.13.1d, vgl. AVŚ 7.29.1b (ghṛtásya gúhyasya nāma), RV 4.58.2a (nāma ... ghrtásya) = AVP 8.13.2a und AVP 20.8.1b (ghrtasya guhyāni nāma) ~ AVŚ 7.29.1b (ghrtásya gúhyasya náma!). Und schließlich begegnet man AVP 15.5.1c: ghrtam pibann amṛtam cāru gavyam "[Agni,] der die Schmalzbutter trinkt, die unsterbliche, die angenehme [und] die von den Kühen stammende" ~ AVŚ 2.13.1c: ghrtám pītvā mádhu cāru gávyam "[Agni,] nachdem er die Schmalzbutter getrunken hat. die süße, die angenehme [und] die von den Kühen stammende" (zu den YV-Parallelen s. Whitney z.St.).

b. Es fehlen drei Silben. Zu púspa- s. den Kommentar zu 8.12.7a, vgl. auch amítasya púspa- "die Flüssigkeit der Unsterblichkeit" (AVŚ 5.4.4c = AVŚ 6.95.2c neben *kústha-*).

Zu c vgl. anabhrayah khanamānāh (AVP 8.8.9a = AVŚ 19.2.3a), khanamānā anabhrayah (AVP 8.12.10b) und anabhrau khanamānam (AVP 9.11.9a).

Zu **d** vgl. idám dūsayatā visám (AVŚ 6.100.2d).

#### 9.9.5 nur AVP

| ya āyanti digdhaviddhāḥ                  | (8) |
|------------------------------------------|-----|
| śūdrā rājan <sub>i</sub> yā uta          | (8) |
| cakṣur me sarva ādṛśya                   | (8) |
| te yant <sub>u</sub> v agadāḥ punaḥ    9 | (8) |

"Die Śūdras und die Rājanyas; die, von einem [mit dem Gift] beschmierten [Pfeil] getroffen, herbeikommen; sie sollen gesund zurückgehen, nachdem sie alle mein Auge angeblickt haben."

Ma unleserlich • ya āyanti] Ku JM V/126 Mā Pa, ya āyantī RM, ihāyantu K digdhaviddhāh 1 JM V/126 Mā Pa, digdhavinyāh Ku, digdhaviddhāh RM, digdhaviddhā K [Bhatt. digdhavidvā]] — cakṣur] Ku JM V/126 Mā Pa K, cakṣu RM — sarva ādṛśya '] Ku JM V/126 Mā Pa, sarva ādrśva RM, sarvādrśva K — yantv Pa, yamtv RM, yanty Ku JM V/126 Mā, yamtu K — agadāh] Or, kadā K — ||9||] ||r5||9 ||Ku, ||r9||9 ||JM, ||r || 9 || RM, || 9 || r || V/126 Mā Pa, Z 4 Z K

Bhatt. (= Upadhyaya) liest yanty (d).

9.9 Mit der Gerste gegen das Gift

d. yantv. Da eine Verschreibung ntya für ntva in Or zweimal zu verzeichnen (5.16.5b; 16.14.5d), aber ntva für ntya nicht zu finden ist, wird die Lesung yantv (K vamtu) bevorzugt.

gada- in a-gada- "gesund" war wohl ursprünglich Name einer bestimmten Krankheit, also a-gada-, "frei von der gadá-Krankheit", s. Kim 2010, 217 (dort mit Druckfehler: "agadá-Krankheit" statt "gadá-Krankheit").

# 9.10 Um das Gift wirkungslos zu machen

#### 9.10.1 $\mathbf{a} = PB \ 1.5.18d \ usw. \cdot \mathbf{bd}$ : nur AVP $\cdot \mathbf{c} = ManB \ 2.6.18c$

| jīvātave na martave    | (8) |
|------------------------|-----|
| śiras ta ā rabhāmahe   | (8) |
| rasam viṣasya nāvidam  | (8) |
| udnaḥ phenam adann iva | (8) |

"Zum Leben, nicht zum Tod ergreifen wir deinen Kopf. Ich habe die Essenz des Giftes nicht gefunden, wie einer, der den Schaum des Wassers ißt."

Ma unleserlich • jīvātave] Ku JM RM V/126 Mā K, jīvi(→vā)tave Pa — martave ¹] martave K, marttave ¹ Or — ta ā] Or, tā K — viṣasya] Ku JM RM V/126 Mā K, vi{sa}ṣasya Pa — nāvidam ¹] Ku JM RM V/126 Mā, nāvidam Pa K — udnaḥ] JM RM V/126 Mā Pa, ūdnaḥ Ku, udhnaḥ K — phenam] Ku JM RM V/126 Pa K, phena[[folio]]nam Mā — adann iva ||] Ku V/126 Mā Pa, adaṃn iva || JM, adann iva | RM, adann iva K

a = AVP 5.17.8e: "For life, not for death" (Lubotsky 2002, 90) = AVP 15.21.5f = PB 1.5.18d  $\sim$  RV 10.60.8d,9d,10c:  $j\bar{\imath}v\acute{a}tave$  ná  $m_{\bar{\imath}}ty\acute{a}ve$  "zum Leben, nicht zum Tode" (Geldner).

cd = AVP 2.2.3cd: "eine Wirkung des Giftes habe ich nicht gefunden, (so wenig) wie einer, der den Schaum des Wassers isst" (Zehnder 1999, 25). Zehnders Angabe "Wirkung" für rasa- würde jedoch den einzigen Beleg im RV und AV darstellen (Rückbildung der Bedeutung nach arasa- "wirkungslos"?). Es ist vielleicht ratsam, bei "Saft, Essenz" zu bleiben. Zieht man Wendungen wie viṣasya yad viṣam "was das Gift des Giftes ist" (AVP 5.9.1c) und viṣasya yat tejah "was die Schärfe des Giftes ist" (AVP 16.17.3c = AVŚ 10.4.25c) heran, so kann man annehmen, daß mit rasa- viṣasya "die sehr giftige Sorte des Giftes" gemeint ist. Zu adann iva bemerkt Zehnder ebd. zu Recht: "du bist so wenig vergiftet wie einer, der ... isst".

c = ManB 2.6.18c.

#### 9.10.2 nur AVP

| bhūmyā madhyād divo madhyād | (8) |
|-----------------------------|-----|
| bhūmyā antād atho divaḥ     | (8) |
| madhye pṛthivyā yad viṣaṃ   | (8) |
| tad vācā dūṣayāmasi         | (8) |

"(Das Gift, das) von der Mitte der Welt, von der Mitte des Himmels, vom Ende der Welt und des Himmels (stammt), das Gift, welches in der Mitte der Erde ist, das vernichten wir mit einem Spruch" (Zehnder 1999, 97).

Ma unleserlich • madhyād divo] Ku JM V/126 Mā Pa K, madhyādivo RM — madhyād ¹] Ku JM RM Mā, madhyāmd ¹ V/126, madhyād Pa, madhyā K — bhūmyā antād] V/126 Mā Pa, bhūmā antād Ku JM RM, bhūmyāmtvād K — atho divaḥ |] Ku JM V/126 Mā, atho disaḥ || RM, a{·}tho divaḥ | Pa, atho divaḥ K [[note: "ḥ m"]] — viṣaṃ ¹] Ku JM RM Mā, viṣaṃ V/126 Pa K — dūṣayāmasi |] Ku JM RM V/126 Pa, dūṣayāmasi | Mā K

b. bhūmyā ánta- "das Ende der irdischen Welt" findet sich in RV 10.114.10a.

d = AVP 4.22.3d. Vgl. AVP 5.8.1c (= AVŚ 4.6.2c): vācaṃ viṣasya dūṣaṇīṃ ,,den Spruch, der Gift vernichtet".

#### 9.10.3 nur AVP

| aśvatthe nihitaṃ viṣaṃ | (8) |
|------------------------|-----|
| kapāle nihitam viṣam   | (8) |
| śilāyā jajñe taimātaḥ  | (8) |
| *prathamā viṣadūṣaṇī   | (8) |

"Das Gift [ist] im [Gefäß aus dem] Aśvattha-Baum abgestellt. Das Gift [ist] in der Schale abgestellt. Die Taimāta[-Giftessenz] ist vom Fels geboren. [Der Spruch ist] der erste, der das Gift vernichtet."

Ma unleserlich • nihitaṃ viṣaṃ ¹] Or, nihataṃ viṣaṃ K — kapāle] JM K [[Bar. kapagle; R-V. kapāle]], kapāle Ku RM Mā Pa, ka{h}pāle V/126 — nihitaṃ viṣaṃ |] nihitaṃ viṣaṃ | Ku RM Pa, nihita viṣaṃ | JM, nihitaṃ viṣaṃ || V/126, nihite viṣaṃ | Mā, nihataṃ viṣaṃ K — śilāyā] Pa, śilāyā Ku JM RM V/126 Mā, śilāyāṃ K — jajñe] Ku Pa K, yajñe JM RM V/126 Mā — taimātaḥ ¹] Ku RM V/126 Mā, taimātāḥ ¹ JM, taimā¹taḥ Pa, taimātaḥ K — \*prathamā] prathamo Or K — viṣadūṣaṇī ||] Ku JM V/126 Mā Pa, viṣadūṣaṇī | RM K

Bhatt. (= Upadhyaya) liest *prathamo* (d).

c. Das Bezugswort von *taimātaḥ* ist wohl *raso viṣasya* "die Essenz des Giftes" (Strophe 1).

d. \*prathamā (prathamo ungrammatisch) bezieht sich auf vác- "Rede, Spruch", s. den Komm. zu 9.10.2d. Eine Fehlschreibung prathamo für prathamā in **Or** findet sich in 20.25.8a (zu aditi-), während **K** dort richtig prathamā liest.

#### 9.10.4 nur AVP

viṣasyāhaṃ baindakasya

(8)

| viṣasya dārvɨyasya ca                | . (8) |
|--------------------------------------|-------|
| atho visasya <sup>+</sup> śvaitnasya | (8)   |
| samānīm vācam agrabham               | (8)   |

"Ich habe den Spruch ergriffen, der sich mit dem Gift der Baindaka[-Schlange], mit dem Gift der Darvya[-Schlange] und mit dem Gift der Śvaitna[-Schlange] deckt."

Ma unleserlich • baindakasya ' RM V/126 Pa, bainyakasya ' Ku JM, baindakasya ' Mā, vairdakasya K — dārvyasya Or, dālbhyasya K — 'svaitnasya '] svaitnasya ' Ku, svaitnasya JM RM Pa, syaitnas ca ' V/126, svyaitnasya ' Mā, maittrasya K [[Bhatt. maitrasya]] — samānīm] Or, sāmānīm K — agrabham || Ru JM V/126 Mā Pa, agrabham | RM K

Bhatt. liest <u>vai</u>ndakasya (a) ... svaitnasya (c); Upadhyaya: vaindakasya ... svaitnasya.

a. baindaka- ist ein Hapax. Das Wort ist als ka-Ableitung (AiGr. II 2, 520) zu bainda-, ein verachteter Volksname (VS, nicht  $v^{\circ}$ ), zu bestimmen. bainda- scheint nicht indogermanischen Ursprungs zu sein, vgl.  $s_i^*$ binda- (RV) und kusu(u)binda- (TS; JB). Als Alternativannahme kommt eine ka-Bildung zu vainya- (bainyakasya Ku JM), Nachkomme von Vena (AVP 16.135.3d ~ AVŚ 8.10.24d), in Betracht, was allerdings für eine Schlangenbezeichnung ungeeignet ist.

bc. dārvya- (Hapax) liegt dárvi- "Opferlöffel, Haube [der Schlange]" zugrunde. Was durch dārvya- ausgedrückt wird, zeigt AVP 16.16.3cd = AVŚ 10.4.13cd: darviṃ \*karikrataṃ \*śvitraṃ darbheṣv asitaṃ jahi "Erschlage die [Schlange], die immer wieder Hauben macht, die hellglänzende, die schwarze in den Darbha-Gräsern!". dārvya- heißt also etwa "[die Schlange], die sich durch ihr Haube-Machen auszeichnet" (eine Art Kobra).

Von śvitna- (hier wohl bereits substantiviert) vrddhiert ist das Hapax śvaitna-. Das Adjektiv śvitna- (RV) ist in seiner Bedeutung kaum von śvitrá- zu trennen, also von dem Wort, das mit śvitna- gemeinsam auf eine heteroklitische Flexion hinweist. Außer AVP 16.16.3c kommt śvitrá- "hellglänzend, weiß" im AV als Attribut für eine Schlange noch in AVP 8.7.2c und 16.15.5b = AVŚ 10.4.5b vor. svaist eine in Or häufig anzutreffende Verschreibung für śva-.

d. samānī- vāc- "der Spruch, der sich [mit dem Gift] deckt" kann hier wohl heißen "der Spruch, der dafür geeignet ist, den jeweiligen Schlangenarten entsprechend das Gift unschädlich zu machen".

#### 9.10.5 nur AVP

| viṣāṇāṃ viṣvagarthānāṃ | (8) |
|------------------------|-----|
| sarvathaivārasaṃ viṣam | (8) |

"Über das [Gift] reden diejenigen, die [den Einsatz des Giftes] bezwecken, sowohl die Śūdras als auch die Āryas: Ganz bestimmt unschädlich [ist] ein Gift der Giftarten, die verschiedenen Zwecken dienen."

Ma unleserlich • vadanty] JM RM, vadamty Ku V/126 Mā, vadamty Pa, vadamtv K — arthina ¹] Ku JM V/126 Mā Pa, arthina RM, arthita K — utāryāḥ |] Or, utārya K — viṣāṇām] Ku JM V/126 K, viṣā{·}ṇām RM, viṣāṇā Mā, viṣā(→ṣā)ṇām Pa — viṣvagarthānām ¹] Ku V/126 Mā, viśvagarthānām ¹ JM [Ma] Pa, viṣvagarthānām RM, viśvagartānām K — sarvathaivārasam] Ku V/126 Mā K, sarvathaivāra{·}sam JM, sarva{··}thaivārasam RM, sarvethaivārasam Pa — viṣam || viṣam || Ku JM V/126 Mā, viṣam | RM, visam(→ṣaṃ) || Pa, viṣam K

Bhatt.App.: "ka u. vadamty arthina".

ab. Zur Konstruktion vgl. AVP 3.13.8ab: *upastir astu vaiśya uta śūdra utāryah* "Untergeben soll Vaiśya sein, auch Śūdra und Ārya". Die Wendung *uta śūdra- uta- ārya-* findet sich häufig im AV (s. z.B. AVP 2.32.5d bei Zehnder 1999, 92).

c. viṣvag-artha- "dessen Zwecke verschieden sind" ist ein Hapax.

# 9.10.6 acd: nur AVP • b = AVS 4.6.3b

| paruṣas tvāmṛtakarṇo               | (8) |
|------------------------------------|-----|
| viṣa prathamam <sup>+</sup> āvayat | (8) |
| yathā ha taṃ nāropayas             | (8) |
| tathās;v arasam visam              | (8) |

"Der graue [Vogel], dessen Ohren aus unvergänglichem [Gold] sind, aß dich zuerst, du Gift! Wie du ihm keine Schmerzen verursachtest, so bist du ein Gift, das wirkungslos ist."

Ma unleserlich • paruṣas] paṛṣas Ku JM V/126 Mā Pa, paṛṣa{·}s RM, puruṣas K — tvāmṛtakarṇo ˈ] tvāmṛtakarṇo ˈKu JM RM V/126 Mā, tvāmṛtakarṇo Pa, tvāmṛtakaṇvo K — ˈāvayat |] āmayat | Or, āvayam | K — ha taṃ nāropayas ˈ] Ku V/126 Mā, hu taṃ nāropayas ˈ JM, ha taṃ nāropayas ˈ RM, haṃ taṃ nāropayas ˈ Pa, tanvāropayas K — viṣam ||] viṣaṃ || Ku JM V/126 Mā Pa, vi{·}ṣaṃ | RM, viṣaṃ | K

Bhatt. liest  $\bar{a}vayat^+$  (b); Upadhyaya:  $\bar{a}vayat$ .

ab. Zu paruṣá- "grau, graubraun" s. Hoffm.Aufs. I, 333ff.

amṛta-karna-. Da es sich bei amṛta-karna- wahrscheinlich um ein Tier bzw. einen Vogel handelt, ist das Wort als Bahuvrīhi aufzufassen ("dessen Ohren unsterblich sind" oder "die Unsterblichkeit an den Ohren tragend"?). Es gibt eine Parallele zu Pāda b, nämlich AVP 5.8.2b = AVŚ 4.6.3b: (ab) suparnás tvā garútmān vísa prathamám āvayat "The eagle Garutmant (sun-bird) ate you first, O poison" (Lubotsky 2005, 49). Aus diesem Vergleich ergibt sich, daß es sich bei amtakarna- wahrscheinlich um einen Vogel handelt. Das würde zur Annahme führen, amṛta-karna- als amṛta-parna- zu verbessern. Diese Annahme könnte durch amrta-paksa- (ŚB 9.4.4.5) abgestützt werden, durch das Wort, das als Erklärung für híranva-paksa- "goldene Flügel habend" in VS 18.53b (híranva-paksah śakunáh, vgl. híranya- paksá- in RV 10.123.5d) verwendet ist, vgl. híranya-parna- "goldene Federn habend" (RV 4.45.4 zu hamsá- "Wildgans") und hiranya- parna- (AVP 19.19.12c). Das VG amṛta- in \*amṛta-parna- scheint aus der Wendung amṛtahiranya- "unsterbliches (= unvergängliches) Gold" (AVŚ 5.28.11a = AVP 2.59.9a; 11.1.28a = AVP 16.91.8a; 19.26.1ab = AVP 1.82.1ab) abgelöst worden zu sein. Somit könnte \*amṛta-parna- "Federn aus unvergänglichem [Gold] habend" bedeuten. Diese Emendation bleibt trotzdem unsicher, weil sich sonst kein Beispiel für eine Verschreibung ka für pa (in Or und K) finden läßt. Hinzu kommt, daß Ausdrücke wie híranva- kárna- in RV 8.72.12 und híranva-karna- in RV 1.122.14 belegt sind. Sie lassen folglich eine Interpretation "Ohren aus unvergänglichem [Gold] habend" zu, die aber für die Eigenschaft eines Vogels rätselhaft erscheint (ein Uhu?).

## 9.10.7 $\mathbf{a} = AV \pm 6.100.2 \mathbf{a} \cdot \mathbf{bd}$ : nur AVP • $\mathbf{c} = AV \pm 4.7.1 \mathbf{c}$

| yad vo devā upajīkā                | (8) |
|------------------------------------|-----|
| uddehaṃ <sup>+</sup> suṣiraṃ daduḥ | (8) |
| tatrāmŗtas <sub>i</sub> yāsiktaṃ   | (8) |
| tac cakārārasaṃ viṣam              | (8) |

"Als die Götter euch, ihr Termiten, einen Termitenbau mit guten Höhlungen gegeben haben, wurde dorthinein ein [Tropfen] vom Unsterblichkeitstrank gegossen. Er hat das Gift wirkungslos gemacht."

Ma unleserlich • yad vo] K, yam vo Or — devā upajīkā ] JM RM V/126 Mā Pa,  $\{\cdot\}(\rightarrow de)$ vā upajīkā Ku, devā upacīkā K — uddeham] Or, udveham K — \*suṣiram] śusiram Or, śuśiram K — daduh | Ku JM RM Pa, viduh | V/126 Mā, dadhuh K [Inote: "h  $t^{\alpha}$  — tatrāmztasyāsiktam Ku JM RM V/126 Mā, tatrāmztasyāsiktam Pa, tatrāmṛtamyāsiktam K [[note: "m u"]] — tac cakārārasam] Or, uś cākārārasam K — visam ||] viṣam || Or, viṣam K

Bhatt. (= Upadhyaya) liest śusiram (b).

 $\mathbf{a} = \text{AVP } 19.13.5a \ (*upaj\bar{\imath}k\bar{a}h) = \text{AVŚ } 6.100.2a : vád vo devá upaj\bar{\imath}k\bar{a}h.$ 

9.10 Um das Gift wirkungslos zu machen

b. uddeha- "Aufschüttung, Termitenbau" (Hapax) entspricht genau jav. uzdaēza- "Damm, Wall", vgl. pkt. uddehī "Termite". Der Termitenbau dient auch als Wohnstätte für Schlangen, nachdem ihn die Termiten verlassen haben (s. Krick 1982, 140f. mit Anm. 368).

\*susira- "mit guten Höhlungen, fein hohl", s. auch RV 8.69.12d ~ AVŚ 20.92. 9d. Das zugrundeliegende Simplex sirā- ist nur in RV 1.121.11c (vytrām āsāyānam sirāsu) belegt, wo Geldner sirāsu mit "auf den Flüssen" wiedergibt. Da aber das Wort im klass. Sanskrit "Ader, Blutgefäß" bedeutet, kann sirāsu durchaus mit "in den Höhlungen [des Flußlaufes]" übersetzt werden (wohl verwandt mit sirī- "im Kanal durchlaufendes Wasser" in RV 10.71.9d). Wenn dies zutrifft, so kann die Bedeutung susira- durch "mit feinen Höhlungen, röhrenartigen Gängen versehen" präzisiert werden. Der Ansatz "gutes Gerinne habend" (Grassmann <sup>5</sup>1976 und AiGr. I, 94) für susira- kommt hier kaum in Frage. Mit der Bedeutung "Höhlung, röhrenartiger Gang" in susira- läßt sich eine etymologische Verbindung mit sīrā-"aderartiger Wasserlauf, Kanal" (nur RV 5x, s. EWAia II, 733) leichter herstellen (vgl. vīrá- mit vira-pśv-a-). Von susira- wurden sowohl sira- "röhrenartiger Gang" (AVP 8.12.6d) als auch susi- "Höhlung, Höhle" (AVP 8.16.7c, durch eine Reanalyse *susi-ra-*) gebildet.

cd = AVP 5.8.8cd: "There is an out-pouring of amrta. That has made the poison powerless" (Lubotsky 2002, 52).

K tatrāmṛtamyāsiktam [note:  ${}^{o}m u^{o}$ ] us deutet auf eine Fehlschreibung u für ta hin, die einen unpassenden Sandhi verursacht hat.

c = AVŚ 4.7.1c: tátrāmítasvásiktam "an on-pouring of ambrosia (amíta) is there" (Whitney). amṛtasya-āsiktam bezieht sich wohl auf die Saftessenz der Erde des Termitenbaus, die die Heil- und Lebenskraft enthält, s. Krick 1982, 140ff. Darum ist amṛtasya-āsiktam ein bheṣajam "Heilmittel" (n.), s. AVŚ 2.3.4ab (= AVP 1.8.4ab): upajīkā úd bharanti samudrād ádhi bhesajám "Die Termiten bringen das Heilmittel vom Meer herauf" (Zehnder 1993, 22).

#### 9.10.8 nur AVP

| śakuntikā me abravīd                            | (8) |
|-------------------------------------------------|-----|
| viṣapuṣpaṃ dhayantikā                           | (8) |
| na ropayati na mādayaty                         | (9) |
| arasaṃ <sup>†</sup> śārv <sub>i</sub> yaṃ viṣam | (8) |

"Das Vögelchen, die Flüssigkeit des Giftes saugend, sprach zu mir: [Das Gift] verursacht keine Schmerzen, [es] verursacht keine Berauschung (= Betäubung). Das Gift, das dem Schützen Sarva gehört, ist wirkungslos."

Ma unleserlich • śakuntikā ] Or, śakuntika K — abravīd ¹] Ku JM Mā, abra{·} vīd ¹ RM, abravād ¹ V/126, abra{vi} vīd Pa, vravīd K — viṣapuṣpaṃ dhayantikā |] viṣapuṣpaṃ dhayantikā K, viṣapuṣpan dhayantikā | V/126 [Ma] Pa, viṣapuṣpan dayantikā || Ku, viṣapuṣpan dayantikā || JM Mā, viṣa [[folio]] viṣpaṃn dayantikā || RM — mādayaty ¹] Ku RM V/126 Mā Pa, mādaya¹ty JM, sādayaty K — ¹śārvyaṃ] śārvīyaṃ Or, sārvyaṃ K — viṣam ||] viṣam || Or, viṣam Z K

Bhatt. liest śār<u>vīyam</u> (d) mit dem Komm.: "dra. 8gha < śārveyam?"; Upadhyaya: śārvīyam.

ab = AVP 4.19.6ab. Diese Pādas sind struktuell ähnlich gebaut wie RV 1.191.16ab (kuṣumbhakás tád abravīd giréḥ pravartamānakáḥ) und AVŚ 5.13.9ab (karṇā śvāvít tád abravīd girér avacarantikā) ~ AVP 8.2.8ab (karṇā śvāvid abravīd girer avacarantikā).

Zu viṣa-puṣpa- s. viṣasya puṣya- (RV 1.191.12b) ~ viṣasya puṣpaka- (AVP 4.19.3b). Man lese auch AVP 9.9.4bd: puṣpam ā bhara ... idaṃ dūṣaya yad viṣam "Bringe die Flüssigkeit herbei! Vernichte diese [Flüssigkeit], wenn sie Gift [ent-hält]!", s. auch den Komm. zu 8.12.7a.

Zum Typus dhayantikā- mit Akkusativ vgl. noch  $p\dot{u}ly\bar{a}ny$   $\bar{a}vapantik\dot{a}$  "die verfaulte Körner Ausstreuende" (AVŚ 14.2.63b ~ AVP 18.13.2b).

- c = AVP 4.19.7a (ebenso eine Silbe zu viel), vgl. AVP 5.8.2c: nāropayo nāmādayaḥ "Du (= Gift) hast (ihm) keine Schmerzen verursacht. Du hast (ihm) keine Berauschung verursacht" (~ AVŚ 4.6.3c: nāmīmado nārūrupaḥ).
- d. śārvya- (Hapax) ist eine Vrddhi-Ableitung auf ya- zu śarvá- "Schütze Śarva". Der Schütze śarvá- ist im AV häufig (auch neben bhavá-) bezeugt, s. v.a. Zehnder 1999, 77.

#### 9.10.9 nur AVP

| aty apaptāma durgāņi               | (8) |
|------------------------------------|-----|
| śārīḥ śakunayo yathā               | (8) |
| ihendrāṇīṃ varuṇānīṃ               | (8) |
| sinīvālīm krakoḍh <sub>i</sub> yām | (8) |
| *grāhīm śūraputrām devīm           | (8) |
| yācāmo visadūsanam                 | (8) |

"Wie die Śakuni-Vögel über die Wanderfalken hinaus, [so] sind wir über die Gefahren hinaus geflogen. Hierher [rufen wir] die Indrāṇī, die Varuṇānī, die Sinīvālī [und] die Krakoḍhyā. Wir bitten Göttin [Aditi,] die über [das Gift] verfügt, die Helden als Söhne hat, um die Gift-Vernichtung."

Ma unleserlich • aty apaptāma] Ku JM RM Mā, {parṣas tvā} aty apaptāsa V/126, aty apastāthtama Pa, abhy apaptāni K — durgāni J Or, durgāni K — śārīh śakunayo] Ku RM

V/126 Mā Pa, śārīḥ śaku{·}nayo JM, sārīś śakunayo K — yathā |] Ku JM V/126 Mā K, yathā || RM, yathā Pa — ihendrāṇīṃ] Ku JM RM V/126 Mā K, idendrā{ṇi}ṇīṃ Pa — varuṇānīṃ ' Yayṇānīṃ ' Ku JM RM V/126, varaṇānīṃ ' Mā, vayṇānīṃ Pa, varuṇānīṃ K — sinīvālīṃ] K, śinīvālīṃ Ku JM V/126 [Ma] Pa, śinīvālīṃ RM, śinivālīṃ Mā — krakoḍhyām || krakoṛhyāṃ | Ku V/126 Mā Pa, krakeḍhyāṃ || JM, krakoḍhyāṃ || RM, krakoṣyāṃ K [[Bar. krukoṣyāṃ]] — \*grāhīṃ] grāhāṃ Or, gṛhām K — śūraputrāṃ devīṃ '] Ku JM V/126 Mā, śūraputrāṃ nyevīṃ RM, śūrapūtrāṃ devīṃ Pa, śūraputrāṃ devaṃ K — yācāmo] Ku JM RM Pa K, jācāmo V/126 Mā — viṣadūṣaṇaṃ || viṣadūṣaṇaṃ || RM Pa, viṣadūṣaṇaṃ || (³) Ku V/126 Mā, viṣadūṣaṇaṃ || K K: Bar. ordnet ab in die vorherige Strophe ein.

Bhatt. (= Upadhyaya) liest grāhām (e).

b. śārīḥ (Akk.Pl. von śārī- (f.) "Wanderfalke" (Falco peregrinus peregrinator)) ist auch in RV 1.112.16ab belegt: yābhiḥ śārīr ājataṃ syūmaraśmaye tābhir ū ṣū utibhir aśvinā gatam "mit welchen ihr für Syūmaraśmi die Wanderfalken hertreibt, mit diesen Hilfen kommt ihr bitte herbei, ihr Aśvins!" (Geldner: "die Kühe (?) des Śara", Sāy.: "Pfeil"). Das Wort (m. \*śāra-) ist von śará- "Pfeil" (AV) abgeleitet (AiGr. II 2, 394) und wohl verwandt mit klass. śāliva- "Pfeil".

Zu cd vgl. RV 2.32.6-8, wo die Gemahlinnen der Götter angerufen werden, indem man eine gute Zeugung der Nachkommenschaft wünscht. Ähnliches gilt für AVP 5.11.5: indrāṇī varuṇānī sinīvāly utāditiḥ | \*varutry ugrā patnīnāṃ putram adya \*dideṣṭu te || "Let Indrāṇī, Varuṇānī, Sinīvālī, and also Aditi, the powerful guardian of wives, apportion you a son today" (Lubotsky 2002, 65), vgl. auch AVP 11.1.2: dhātā te taṃ sinīvālī varuṇānī pra yachatu | pumāṃsaṃ putram indrāṇī śatadāyam dadhātu te ||.

Zu c vgl. RV 1.22.12: ihéndrāṇṭm úpa hvaye varuṇānṭṃ svastáye | agnāyṭṃ sómapṭtaye || "Ich rufe hierher die Frau des Indra, des Varuṇa zum Glück, die Frau des Agni zum Somatrunk" (Geldner).

d. krakoḍhyām (Hapax). Das Wort (krakodhyām?) ist völlig unklar. Bei diesem handelt es sich entweder um eine Akk.Sg-Form von krakoḍhyā- oder um eine Lok. Sg.-Form von krakodhī-.

e. śūraputrā- devī- ist die Aditi, s. AVŚ 3.8.2c (huvé devīm áditim śūraputrām) = AVP 1.18.2c und AVŚ 11.1.11b (gṛhnātu tvām áditih śūraputrā) = AVP 16.90.2.

\*grāhām: grāhām ist ungrammatisch (f. zu grāha- lautet grāhī-). Es scheint, daß sich grāhī- aus dem HG eines Kompositums verselbständigt hat, s. AVŚ 11,3,4 (~ AVP 16.53.3a): dítiḥ śūrpam áditiḥ śūrpagrāhī vātó 'pāvinak || "Diti ist eine Getreideschwinge, Aditi ist eine, die eine Getreideschwinge im Griff hat; der Wind hat [Getreide von der Spreu] ausgesondert" (Kim 2010, 207).

f. Zu *viṣa-dūṣaṇa-* s. Kim 2010, 360. Dieses Kompositum ist normalerweise ein Nomen agentis oder instrumental. Hier erscheint es als Nomen actionis (Abstraktum).

#### 9.10.10 nur AVP

| ālakaṃ v <sub>i</sub> yālakaṃ | (7) |
|-------------------------------|-----|
| *vi *yāmañ jālma jigīmahe     | (9) |
| jarad viṣaṃ yuvā bhiṣag       | (8) |
| vayam it sāsahāmahai          | (8) |

9. Kānda 9

"Bei der Fahrt [in der Luft] haben wir vollständig über [das Gift] Gewalt bekommen[, sei es] Ālaka[, sei es] Vyālaka, du Verachtenswerter! Über das alte Gift [hat] der junge Heiler vollständig [Gewalt bekommen]. Wir werden [das Gift] in unserer Gewalt haben."

Ma unleserlich • vyālakam '] Ku V/126 [Ma], vyālakam JM RM Mā Pa K — \*vi \*yāmañ] vy āvam Ku JM RM V/126 Pa, vy āvam 'Mā, yāvam K — jālma] Or, jālpa K — jigīmahe |] JM K.  $j\bar{i}g\bar{i}mahe \mid Ku V/126 M\bar{a}, jig\bar{i}mahe \mid RM, [j\bar{i}(\rightarrow ji)g\bar{i}va(\rightarrow ma)he \mid Ma,]$ jigīma(→va)he | Pa — jarad] Or, carad K — yuvā bhisag ¹] yuvā bhisak ¹ RM, juvā bhisak ¹ Ku V/126 Mā, juvā bhisak JM, dyuvā bhisak 'Pa, yavā bhisag K — it sāsahāmahai ||] V/126, ichā(→t sā)sahāsahai || Ku, it sāsahāsahai | JM, icchāsahā·sahai || RM, it sāsahāsahai | Mā, it sāsahāsahe | Pa, iśchāsāmahe K [[Bhatt. icchāsāmahe]] [[note: e a ]]

Bhatt. liest vyāvam ... jigīmahe (b) jaradviṣam yuvābhiṣak (c); Upadhyaya: vyāvam ... jigīmahe | jaradvisam yuvābhisak.

Bhatt.App.: "ga u. juvābhisak" mit dem Komm.: "dra. 10kakha mā. 'vyāva' iti pādacihnam | ma. 'vyālakam' iti pādacihnam |".

- ab. Pāda a hat eine Silbe zu wenig, b aber eine zu viel. Kümmel 2000a, 190 liest b: vy āvam ... <sup>+</sup>jigīvahe und übersetzt ab mit "[Gegen] das Giftige, das tückische Tier, haben wir beide, Jālma, endgültig gesiegt". Durch die Trennung vy āvam (Bhatt.: vyāvam) erhalte man das Präverb vi und das Pronomen āvam "wir beide". Das letztere führe zur Emendation <sup>†</sup> jigīvahe (Bhattacharya: jigīmahe). Dabei ist aber anzumerken, daß "wir beide" hier nicht paßt, denn Pāda d hat eindeutig eine Pl.-Form (vayam it sāsahāmahai). Es gibt in der Kāṇḍikā 9.10 auch keine Stelle, an der eine Dualform zu erkennen wäre. Darum ist zu empfehlen, von \*vi \*yāmañ auszugehen. Die Aksaras va und ma sind sowohl in Or als auch in K häufig verschrieben. Ungewöhnlich ist auch nicht, daß in den Handschriften ein Anusvāra statt  $-\tilde{n}$  geschrieben wird. Überdies ist damit zu rechnen, daß vi ursprünglich in Pāda a gehörte (daher K yāvam) und daß ein Schreibfehler \*vyāmañ für ein metrisch korrektes \*vivāmañ eintrat. Diese Emendation bringt den Vorteil mit sich, Pāda a und b im Zusammenhang mit 9.10.9a (aty apaptāma durgāni) verständlich machen zu können.
- a. ālakam vyālakam sind wohl Giftarten. Beide Wörter sind -ka-Bildungen zu ála- "Gift, giftiger Pulver" (Hoffm.Aufs. II, 392ff.) und vy-àla- "auf allen Seiten mit Arsenik bestreut" (Lüders Kl.Schr. 1940, 435). Aufgrund von AVŚ 5.22.6ab (=

AVP 12.1.8ab): tákman vyāla ví gada vyànga bhūri yāvaya "Sag Böses (?), du Fieber, vyāla! Halte vieles fern, du Gliedloser!" scheint vyāla- doch "ohne Giftpulver" (parallel zu vyànga- "gliedlos") zu bedeuten. Lüders Kl.Schr. 1940, 438 übersetzt: "o Takman, der du mit Arsenik bestreut bist, von Krankheiten umgeben (vigada), mit Flecken bedeckt, viel Schmerzen bereitest (bhūriyāvaya)".

c. Bhattacharya: jaradviṣam yuvābhiṣak. Man lese jedoch AVŚ 10.4.15 (= AVP 16.16.5): āyám agan yúvā bhisák pṛśnihāparājitah | sá vái svajásya jámbhana ubháyor výscikasya ca | ,,Hergekommen ist der junge Heiler, der Töter der gefleckten [Schlange], der unbesiegbare. Er ist wahrlich der, der beide unschädlich macht: die Viper und den Skorpion."

## **9.10.11 ab** = $AVS 6.44.1ab \cdot cd$ : nur AVP

| <sup>†</sup> asthād d <sub>i</sub> yaur asthāt pṛthivy | (8) |
|--------------------------------------------------------|-----|
| asthād viśvam idam jagat                               | (8) |
| asthur *visasya ropayo                                 | (8) |
| anadvāhah <sup>†</sup> kṛṣā iva                        | (8) |

"Der Himmel hat Halt gemacht. Die Erde hat Halt gemacht. Dieses ganze Lebewesen hat Halt gemacht. Die reißenden Schmerzen des Giftes haben Halt gemacht wie die Zugtiere beim Pflug."

Ma unleserlich • 'asthād dyaur asthādyaur Or, astādyaur K — asthāt ] Or, athāt K prthivy asthād Ku Mā, prthivy asthād JM Pa K, prthivyī sthād RM, prthivyī sthād V/126 — jagat |] Ku V/126 Mā Pa K, jagat || JM RM — \*visasya ropayo | visasyāropayo | Ku JM RM V/126 Mā, viṣasyāropayo Pa, viśvasyāropayo K — anadvāhah] nadvāhah Ku JM V/126 Pa, narvāhah RM Mā, anadvāhah K — \*kṛṣā iva ||] kriśā iva || Ku RM V/126 Mā Pa, kriśā iva | JM, kṛṣāyavaḥ K [[note: 'h y']]

Bhatt. liest asthād dyaur (a) ... visasyāropayo (c) (')nadvāhah kriśā (d) mit dem Komm.: "dra. 11gha < kṛśā ...?"; Upadhyaya: asthād dyaur ... viṣasyāropayo 'nadvāhah kriśā.

Diese Strophe ist in KauśS 31.6: ,asthād dyaur' ity apavātāyāh svayamsrastena gośrngena sampātavatā japan und in 36.5: ,asthād dyaur' iti nivestanam zitiert.

- ab = AVS 6.44.1ab = AVS 6.77.1ab = AVP 3.40.6ab = AVP 19.23.9ab: ásthād dyáur ásthāt pṛthivy ásthād víśvam idám jágat "The heaven hath stood; the earth hath stood; all this living world hath stood" (Whitney).
- c. \*visasya ropi- "reißender Schmerz des Giftes" ist in der Bedeutung nicht von visásya rópusī- (RV 1.191.3b = AVP 3.9.7b = AVP 4.17.7b) unterscheidbar.

d. Zu \*kṛṣā vgl. \*kṛṣau (AVP 9.8.4a). Inhaltlich vergleichbar ist AVP 2.22.2d anadvāhah purusā ye kṛṣanti "Die Ochsen, die Menschen, welche pflügen" (Zehnder 1999, 68).

#### 9.10.12 nur AVP

| yāvat sūryo vitapati              | (8) |
|-----------------------------------|-----|
| yāvac cābhivipaśyati              | (8) |
| tenāham indradattena              | (8) |
| kṛṇom <sub>i</sub> y arasaṃ viṣam | (8) |
| tad vişam arasam vişam            | (8) |
| adhobhāge ()rasam viṣam    10     | (8) |

"Soweit die Sonne [das Böse] durch Glut verdrängt, und soweit sie [auf es] hinschaut, mache ich mit der [Kraft], die von Indra gegeben wurde, das Gift wirkungslos. Das Gift [ist nun] ein wirkungsloses Gift. Das wirkungslose Gift ist bei einem. der seinen Anteil unten (= auf der Erde) hat."

Ma unleserlich • yāvat] Ku JM RM Pa K, yāva V/126 Mā — vitapati '] Ku RM V/126 Mā Pa, vitapati JM K — yāvac cābhivipaśyati |] Ku V/126 Mā Pa, yāvac cābhivipaśyati || JM RM, yāvas cābhivapasyati | K — indradattena '] Ku RM V/126 Mā, indradattena JM. indradattana Pa, indratattena K — vişam | tad | vişam | tad Ku JM V/126 Mā Pa, vi{sa ||}sam || tad RM, visam ud K [[note: om u]] — visam | Ku JM RM Mā Pa, visamm V/126, viṣam K — adhobhāge] K, athobhāga Or — ()rasam visam] rasam visam Or K — || 10 ||]  $\|(^3) r 12 \| 10 \| \text{Ku}, \|(^3) r 8 \| 10 \| \text{JM}, \| r \| 10 \| \text{RM}, \| 10 \| r \| \text{V/126 M}, \|(^3) 10 \| r \|$ Pa, Z [[line]] Z 5 Z K

Bhatt. liest adhobhāg arasam<sup>+</sup> (f); Upadhyaya: adhobhāg arasam.

ab = AVP 4.22.4ab. Die Kontruktion tap + vi, durch Glut etw. auseinander treiben, verdrängen" verlangt einen Akkusativ, der aber hier fehlt.

a hat eine schlechte Kadenz.

Zu **b** vgl. AVP 8.20.7: yāvat tvam deva sūrya udyann abhivipasyasi | tāvan mā varcasābhi vi paśya ||; AVŚ 10.10.34d (= AVP 8.9.4d): yavat sūryo vipáśyati; AVŚ 12.1.33ab: yāvat te 'bhí vipáśyāmi bhūme sūryeṇa medínā.

Zu c vgl. AVŚ 8.8.8c: ténāhám indrajāléna "Ich mit Indras Fangnetz". Bei tena ... indradattena handelt es sich jedoch um die Kraft (bála-), s. AVP 19.36.15a: indrena dattam balam. Da eine solche Kraft in AVP 9.11.12c als daivya- bezeichnet wird, kommen als Bezugswörter auch sáhas- "Kraft" (RV 4.42.6b; 10.100.6a; 10.108.9b; AVP 4.18.6b) oder háras- "Griff, Krafteinsatz, Engagement" (RV 8.48.2b; AVŚ 2.12.4d = AVP 2.5.4d; AVP 11.5.10d; 12.9.9d; 16.73.4d) in Frage.

d = AVP 2.2.1d = AVP 9.11.12d.

f. adhobhāge: Or adhobhāg arasam visam ist zwar grammatisch vertretbar (vgl. AVP 11.2.1c: sahasrabhāg indrah und AVŚ 6.86.3c (= AVP 19.6.12c): devānām ardhabhag asi), aber die Or-Lesung bietet den Nachteil, daß das Bezugswort (visam) neutrisch ist. Ferner is zu erwähnen, daß die WN mit -bhaj- immer agentivisch sind, weshalb ihre Vorderglieder in der Regel auf ein Rektionsverhältnis weisen. Mit adhás als VG sind aber nur Bahuvrīhis belegt, z.B. adho-aksá- "unter der Achse des Wagens befindlich" (RV) oder adho-vacas- "durch Worte herabgewürdigt" (AVP 8.1.6d = AVŚ 5.11.6d). Aus diesem Grund ist die K-Lesung adhobhāge ()rasam visam vorzuziehen. Das Problem ist dabei, daß das Bezugsnomen von adhobhāga- "der seinen Anteil unten (= auf der Erde) hat" (Hapax) völlig im dunkeln ist. Es handelt sich bei adhobhāga- vielleicht um den Schützen Śarva (Strophe 8).

9.10 Um das Gift wirkungslos zu machen

K visam [note: om uo] ud: eine Fehlschreibung u für ta ergibt einen unpassenden Sandhi (s. auch 9.10.7cd).

(8)

# 9.11 Giftvernichtung zum Sich-Erhalten

#### **9.11.1** nur AVP

| mātariśvā sam abhavad   | (8) |
|-------------------------|-----|
| dhātā sam adadhāt paruḥ | (8) |
| indrāgnī abhy arakṣatāṃ | (8) |
| tvaṣṭā nābhim akalpayat | (8) |

"Mātariśvan entstand. Dhātr fügte Glied [mit Glied] zusammen. Indra und Agni bewachten. Tvaṣṭr brachte den Nabel in Ordnung."

Ma unleserlich • mātariśvā] Ku RM V/126 Mā K, mātariṣvā JM, mātariśva Pa — abhavad '] Or, abharad K — adadhāt paruḥ |] adadhāt parḥ | Ku JM V/126 Mā Pa, adadhāt parḥ || RM, adhāt paruḥ K [[note: 'ḥ i']] — indrāgnī] Ku JM V/126 Mā K, indrāgni RM, indrā{gni}gnī Pa — arakṣatāṃ '] Ku V/126 Mā Pa, arakṣatāṃ JM K, arkṣatāṃ 'RM — akalpayat ||] Or, akalpayat K

Bhatt. (= Upadhyaya) liest samabharad (a).

Zu **ab** vgl. RV 10.85.47cd (Hochzeitslied): sám mātaríśvā sám dhātā sám u déstrī dadhātu nau "Mātariśvan, Dhātr, die Anweiserin soll uns zwei zusammenfügen". **a** hat eine schlechte Kadenz.

sam abhavad (**Or**), nicht sam abharad (**K**) aufgrund von RV 1.190.2cd: býhaspátiḥ sá hy áñjo várāmsi víbhvábhavat sám rté mātariśvā "denn dieser Brhaspati, stracks die weiten Räume durchdringend, ward im rechten Werk ein zweiter Mātariśvan" (Geldner) und AVP 16.85.7: kuta indraḥ kutaḥ somas kuto agnir ajāyata | kutas tvaṣṭā sam abhavad dhātā sam abhavad kutaḥ || "Woher Indra, woher Soma, woher Agni geboren wurde? Woher Tvaṣṭr entstand? Woher Dhātr entstand?" (~ AVŚ 11.8.8: kúta índraḥ kútaḥ sómaḥ kúto agnír ajāyata | kútas tváṣṭā sám abhavat kúto dhātājāyata ||).

Zu b vgl. AVP 4.15.5cd: dhātā tat sarvaṃ kalpayāt saṃ dadhat paruṣā paruḥ "Dhātr wird all diese [Knochenverletzung] in Ordnung bringen. Er wird Glied mit Glied zusammenfügen" (~ AVŚ 4.12.2cd: dhātā tád bhadráyā púnaḥ sáṃ dadhat páruṣā páruḥ) und 4.15.7ab: ut tiṣṭha prehi saṃ \*adhāyi te paruḥ saṃ te dhātā dadhātu tanvo viriṣṭam "Stehe auf! Gehe fort! Dein Glied wurde zusammengefügt. Dhātr soll die Bruchstelle (?) deines Leibes zusammenfügen".

#### 9.11.2 nur AVP

bhavas tvā abhy arukṣad

| rudras te asum ābharat              |   | (8) |
|-------------------------------------|---|-----|
| rātrī tvābh <sub>i</sub> y agopāyat |   | (8) |
| sā tvam bhūte ajāyathāh             | • | (8) |

"Bhava stieg zu dir hin. Rudra brachte dir das Dasein. Die Nacht behütete dich. Als solche wurdest du in der Welt geboren."

Ma unleserlich • bhavas] Or, bhagas K — tvā abhy] Ku V/126 Mā Pa, tvā 'bhy JM RM, tvābhy K — arukṣad ' rudras] ar̥kṣad rudras RM, ar̥kṣad ' rdras Ku Mā [Ma], ar̞kṣa'b rr̥dras V/126, ar̥kṣad r̥dras Pa, anakṣad rudras K — te asum] K, te am̞sum Ku V/126 Pa, te am̞sum JM, te aśum RM, tey am̞sum Mā — ābharat |] Ku JM V/126 Mā, ābharat || RM, abha{·}rat | Pa, ābharat K — rātrī] Or, rātrīs K — agopāyat '] Ku RM V/126 Mā Pa, agopāyat JM, agopāya K — ajāyathāḥ ||] Or, ajāyatām | K

Bhatt. (= Upadhyaya) liest amsum (b).

Zu **b** vgl. AVP 16.3.1c: asum te āyuḥ punar ā bharāmi "Ich bringe dir das Dasein, die Lebenskraft zurück".

d = AVP 9.11.6d.

#### 9.11.3 nur AVP

| d <sub>i</sub> yauş ṭa āyur gopāyad |   | (8) |
|-------------------------------------|---|-----|
| antariksam <sup>†</sup> asum tava   | ( | (8) |
| mātā bhūtasya bhavyasya             |   | (8) |
| pṛthivī tvābhi rakṣatu              |   | (8) |

"Der Himmel soll deine Lebenskraft behüten, der Zwischenraum dein Dasein. Die Mutter der Vergangenheit [und] der Zukunft, die Erde soll dich beschützen."

Ma unleserlich • ṭa āyur gopāyad '] Ku, ṭa āyur agopāyad JM, ṭa āyur agopāyad 'RM V/126 Mā, ṭa āyur gopāyad Pa, ṭāyur gopāyad K — 'asum tava |] asun tava | Ku V/126 Mā [Ma] Pa, asumn tava | JM, asun tava || RM, amum tava | K — bhavyasya '] RM V/126 Pa, bhūtasya 'Ku, bhavyasya JM Mā K — pṛthivī] Or, pṛthi[[line]]thivī K — rakṣatu ||] Ku JM V/126 Mā Pa, rakṣatu | RM K

a. Hoffmann 1967, 107f. beurteilt *gopāyat* (zu ŚB: *gopāyad iti*) als einen abnorm gebildeten Konjunktiv. Bei der Behandlung von Injunktiv und Imperativ (255-261) bemerkt er: "Trotz der Unsicherheit in vielen Einzelfällen glaube ich doch gezeigt zu haben, daß eine modale Funktion des Inj.Präs. nur mit größter Vorsicht angenommen werden darf, vielleicht sogar überhaupt abzulehnen ist" (261). *gopāyat* an unserer Stelle ist jedoch sicher modal (imperativisch). Liegt hier ein "mißbräuchlicher Archaismus" (Hoffmann 1967, 261) vor?

#### 9.11.4 nur AVP

| yāṃ tvā devāḥ samadadhuḥ           | (8) |
|------------------------------------|-----|
| *sahasrapuruṣāṃ satīm              | (8) |
| sā devī t <sub>u</sub> vam asyedam | (8) |
| apāja v <sub>i</sub> y ajā viṣam   | (8) |

"Dich, die tausend Menschen gehört, fügten die Götter zusammen; als solche den Göttern Gehörige sollst du das Gift schleudern. Treibe es weg! Vertreibe es!"

devāḥ] Ku RM V/126 Mā, devā JM, ·· Ma, {·}devāḥ Pa, devās K — samadadhuḥ ˈ] Ku V/126 Mā Pa, samadadhu ˈ JM, samadadhuḥ RM, ···· Ma, samadadus K — \*sahasrapuruṣāṃ] sahasrapurṣaṃ Ku JM RM V/126 Mā Pa, ···puṛṣaṃ Ma, sahasvapuruṣaṃ K — satīm |] satīṃ | Or K — devī] Or, jevi K — tvam] JM RM V/126 Mā Ma Pa, tva{·}m Ku, ttam K — asyedam ˈ] Ku V/126 Ma Pa, asyedam JM RM Mā, asyejam K — viṣaṃ || Viṣaṃ || Ku JM V/126 Mā Ma Pa, visam | RM, visam K

Bhatt. liest sahasrapurusam (b); Upadhyaya: sahasrapurusam.

a hat eine schlechte Kadenz.

b. \*sahasrapuruṣām ist ein Hapax.

c. asya "schleudere!". Als Akk.-Objekt zu  $^2$ as kommt visam zwar nicht vor, aber man findet immerhin phénam "Schaum" (RV 3.53.22d; 10.61.8a; AVŚ 17.52.8b ~ AVP 12.3.29b).

## 9.11.5 **a** ~ TB 3.7.4.1 usw. • **bcd**: nur AVP

| yāḥ purastāt prasyandante | (8) |
|---------------------------|-----|
| divā naktaṃ ca yoṣitaḥ    | (8) |
| āpaḥ puru sravantīs       | (7) |
| tā u te viṣadūṣaṇīḥ       | (8) |

"Die Gewässer, die als junge Mädchen bei Tag und bei Nacht von Osten hereilen, in großer Menge strömend, [sind] deine Giftvernichter".

yāḥ] Ku JM RM Mā Ma Pa, {bha<>stv<>||} yāḥ V/126, yāḥ K — purastāt] Ku RM V/126 Mā Ma K, puṛstāt JM, puṛstā Pa — prasyandante '] RM Mā, prasya{·}ndante ' Ku, prasyandante JM Ma Pa K, prasyanda{·}nte ' V/126 — yoṣitaḥ |] Ku JM RM V/126 Mā Ma, yoṣataḥ | Pa, yoṣitaḥ K [[note: 'ḥ ā']] — āpaḥ puru] āpaḥ pur Or, āpaḥ puras K — sravantīs '] Ku RM V/126 Mā Ma Pa, sravantīs JM K — u te] Ku JM RM Ma Pa, ucce V/126 Mā, u bhe K — viṣadūṣaṇīḥ ||] Ku RM Ma Pa, viṣadūṣaṇī || JM V/126 Mā, viṣadūṣaṇī | K

Zu a vgl. AVP 1.29.1a = AVP 1.36.1a = AVP 7.13.2a = AVP 15.19.2a (yāḥ purastād ācaranti "welche von Osten herkommen"); TB 3.7.4.1 = ĀpŚS 4.4.4 (yāḥ purastāt prasrávanti); AVP 9.11.10a (yāḥ purastād vitisthante) und AVP 1.52.1a (ye purastād āsyandete "die von Osten herbeiströmen").

c hat eine Silbe zu wenig. Zu c vgl. AVP 6.3.3a: punānā āpo bahudhā \*sravanti "The waters, becoming clear, are streaming in many directions" (Griffiths 2009, 39).

#### 9.11.6 nur AVP

| ātapas te varṣam āsīd   | (8) |
|-------------------------|-----|
| agniś chāyābhavat *tava | (8) |
| ulbam te abhram āsīt    | (7) |
| sā tvam bhūte ajāyathāḥ | (8) |

"Dein Regen war der Lichtstrahl, das Feuer wurde dein Schatten, deine Wolke war die Eihaut. Als solche wurdest du in der Welt geboren."

ātapas] Or, ātaḥpas K — varṣam āsīd '] Ku Mā Ma Pa, varṣam āsīd JM K, varṣām āsīd 'RM, varṣam āsīd 'V/126 — agniś chāyābhavat] Ku RM Mā Ma Pa K, agnīś chāyābhavat JM, agniś cāyābhavat V/126 — \*tava |] tapaḥ | Or, tamaḥ | K — ulbaṃ] V/126 Mā Ma Pa, ulban Ku JM RM, ulvaṃ K — abhram āsīt '] V/126 Mā Ma Pa, abhram āsīt Ku JM K, a{·}bhram āsīt RM — ajāyathāḥ ||] Ku JM Mā Ma Pa, ajāyathāḥ | RM, ājāyathāḥ || V/126, ajāyatāṃ || K

Bhatt. liest *tapah* (b); Upadhyaya: *tapah*.

abc. Regen (varṣá-), Blitz (vidyút-) und Wolke (abhrá-) stellen wichtige Elemente für das Wachstum der Pflanzen dar (AVŚ 4.15.9ab ~ AVP 5.7.7ab; AVŚ 11.7.21c = AVP 16.84.1c), was in dieser Strophe zum Ausdruck gebracht ist. Daher ist anzunehmen, daß mit chāyā- "Schatten" wohl der Blitz gemeint ist.

Zu a vgl. TS 2.4.7.2 (~ MS 2.4.7: 44.3; KS 11.9: 155.13-14): ātápati várṣan viráḍ āvi̥t sváhā "Die Virāj strahlt Licht aus, wenn es regnet; [so ist] die Umwendung, Svāhā!". Anders als ā-tapá- "durch Glut Licht ausstrahlend" (RV 1.55.1, s. Kim 2010, 142) liegt hier ein Nomen actionis "Lichtstrahl [durch Glut]" vor, das wohl als eine thematische Erweiterung vom WN ātáp- "Lichtstrahl" aufzufassen ist.

b. \*tava (so auch Bar.). Die Lesung tamaḥ (K) könnte angenommen werden, was aber dazu führen würde, tamaḥ "Dunkel" auf chāyā "Schatten" zu beziehen, also etwa "Schatten[, und zwar] Dunkel". Eine solche Relation findet sich jedoch weder im RV noch im AV. Stattdessen findet man Ausdrücke wie RV 1.73.8c (an Agni): chāyéva víśvam bhúvanaṃ sisakṣi "Wie der Schatten begleitest du die ganze

Welt" (Geldner). Ferner ist zu betonen, daß Pāda a und b strukturell ähnlich wie a und b der unmittelbar folgenden Strophe gebaut sind, wo am Ende von Pāda b (und d) ein tava steht. Einer Verschreibung der Akṣaras pa für va (Or) und ma für va (K) begegnet man oft.

**c** ist unterzählig. **d** = AVP 9.11.2d.

#### 9.11.7 nur AVP

| gandharvas te mūlam āsīc | (8) |
|--------------------------|-----|
| chākhā apsarasas tava    | (8) |
| marīcīr āsan parṇāni     | (8) |
| sinīvālī kulaṃ tava      | (8) |

"Deine Wurzel war der Gandharva, deine Äste [waren] die Apsaras', [deine] Blätter waren die Lichtstrahlen, dein Fruchtkern [war] die Sinīvālī."

mūlam] Ku JM RM Mā K, mūļam V/126 Ma Pa — āsīc 'chākhā apsarasas] Mā, āsīch ākhā apsarasas Ku, āsī chākhā apsarasas JM, āsīt 'sākhā 'psarasas RM, āsīc chākhā apsarasas V/126, āsīchākhā apsarasas Ma, āsīchākhā apsarasas Pa, āsīś chākhāpsarasas K [[Bhatt. 'psaras]] — marīcīr āsan] JM RM Mā Ma Pa, maricir āsan Ku, marīcī{\cdot\}san V/126, marīcīr āsam K — parnāni '] parnnāni 'Ku JM Mā Ma Pa, parnnā{\cdot\}ni 'RM, parnnāni V/126, pūrnāni K — sinīvālī] K, śinīvālī Ku JM RM Ma Pa, śīnīvālī V/126, śī{ni}nīvālī Mā — kulam] K, kuļam Ku Mā Ma Pa, kuļan JM RM, kutam V/126 — tava ||] Ku JM V/126 Mā Ma Pa, tuva | RM, tava | K

Bhatt. liest  $\bar{a}s\bar{i}c^+$  chākhā (**ab**); Upadhyaya:  $\bar{a}s\bar{i}c$  chākhā. Bhatt.App.: "mā.  $\bar{a}s\bar{i}ch\bar{a}kh\bar{a}$ " (**ab**) und "u. śinīvālī kulam" (**d**).

Diese Strophe wurde von Griffiths 2009, 440f. übersetzt: "The Gandharva was your root, the Apsarases your branches, the particles of light were [your] leaves,  $\sin \bar{v} = 1$  your  $\sin v = 1$  your  $\sin v = 1$  has  $\sin v = 1$ .

Zu **ab** vgl. AVP 4.16.2ab: apsarā mūlam akhanad gandharvah pary abravīt "Apsaras grub die Wurzel aus. Gandharva verlautbarte (?) sie."

d. Zu kula- "Fruchtkern" s. Griffiths 2009, 440-442, v.a. "the basic meaning of kula- was ,core, center" ..." (S. 442).

#### **9.11.8** nur AVP

| ajarā devā adadhur                        | (8  |
|-------------------------------------------|-----|
| am $r$ tam mar $t_i$ ye $s_u$ v $\bar{a}$ | (8  |
| tasyaitad agram ā dade                    | (8  |
| tad u te visadūsanam                      | (8) |

"Die nicht-alternden Götter setzten den Unsterblichkeitstrank in die Sterblichen ein; dessen besten Teil nehme ich mir. Er [ist] dein Giftvernichter."

ajarā] Ku RM V/126 Mā Ma Pa K, a{·}jarā JM — devā adadhur ¹] Or, devādadur K — tasyaitad] Ku JM RM V/126 K, tasvaitad Mā, casyaitad Ma Pa — dade ¹] Ku JM RM Mā Ma Pa, dade V/126 K — tad u] RM V/126 Mā Ma Pa K, tad ū Ku, {·} tad u JM — viṣadūṣaṇam || viṣadūṣaṇaṃ || Ku JM V/126 Mā Ma, viṣadūṣaṇāṃ | RM, viṣa{du}aṇaṃ || Pa, viṣadūṣaṇaṃ Z K

Zu **cd** vgl. AVP 16.17.6cd: adhaspadena te pador  $\bar{a}$  dade viṣadūṣaṇam ~ AVŚ 10. 4.24cd: adhaspadéna te padám  $\dot{a}$  dade viṣadūṣaṇam "I take beneath the poison-spoiling track" (Whitney z.St.).

**c**. Zur Form  $\bar{a}$  dade s. Kümmel 2000, 241.  $\mathbf{d} \sim \text{AVP } 9.11.5 \mathbf{d}$ .

## 9.11.9 **ab** ~ AVŚ 19.2.3ab • **cd**: nur AVP

| anabhrau khanamānam        | (7) |
|----------------------------|-----|
| vipraṃ gambhīre apasam     | (8) |
| bhişak cakşur bhişak khane | (8) |
| tad u te vișadūșaṇam       | (8) |

"[Ich nehme mir den Heilenden,] der ohne Spaten [die Erde] gräbt, der erregt in der Tiefe werktätig ist. Der Heilende [ist] das Auge, der Heilende bei einem, der [die Erde] gräbt. Das [Auge ist] dein Giftvernichter."

anabhrau] Ku JM RM Ma Pa K, ānabhrau V/126, ana{bhrayam}bhrau Mā — khanamānam '] Or, khanamānam K — vipram] Ku RM V/126 Mā Ma Pa K, viprā JM — gambhīre] JM K, gambhīre Ku RM V/126 Mā Ma, gam{bhi}bhīre Pa — apasam |] Ku JM V/126 Mā Ma Pa, 'pasam | RM, psam K — bhiṣak cakṣur] RM K, bhiṣaķ cakṣur Ku V/126 Ma Pa, bhiṣak cakṣu JM, bhiṣaķ cakṣu Mā [[Bhatt. bhiṣatka cakṣu]] — bhiṣak khane '] Ku RM Ma Pa, bhiṣaka khane JM, bhiṣak khane V/126 Mā K — viṣadūṣaṇam ||] viṣadūṣaṇam || Ku V/126 Mā Ma Pa, viṣadūṣaṇam | JM RM K

Zu **ab** vgl. AVP 8.8.9ab: anabhrayaḥ khanamānā viprā gambhīre apasaḥ "[die Gewässer,] die ohne Spaten [die Erde] graben, die erregt in der Tiefe werktätig sind" (~ AVŚ 19.2.3ab: anabhráyaḥ khánamānā víprā gambhīrávepasaḥ) und AVP 9.3.3: ... bhesajam ... tad abhriyākhanam "ein Heilmittel ... das grub ich mit Spaten aus". anabhrau ist merkwürdig. Der Form nach kommt nur ein Lokativ in Frage, der hier als Adverb fungiert.

a hat eine Silbe zu wenig. Zu a vgl. AVP 9.9.4c: anabhrikhāta oṣadhe "du Heilpflanze, die ohne Spaten ausgegraben wurde!"; 8.12.10b: khanamānā anabhrayaḥ "[die Wasser,] die ohne Spaten [die Erde] graben".

Zu **bc** vgl. *vípraḥ* sá ucyate bhiṣák (RV 10.97.6c = AVP 11.6.9c = VS 12.80c = TS 4.2.6.2c = KS 16.13: 1.20) ~ *vípraḥ* sá ucyate kavíḥ (MS 2.7.13: 93.12). Dieser Pāda erscheint in einer umgewandelten Form in AVP 15.3.1b (= AVŚ 19.44.1b, an die Salbe): *vipraṃ* bheṣajam ucyase "Du wirst ein erregtes Heilmittel genannt".

c. Das Wortspiel mit bhiṣaj- und bheṣaja- zeigt auch AVP 19.30.14-15: cakṣur asi puruṣasya cakṣur goś cakṣur arvataḥ | cakṣur bhūtasya bhavyasya cakṣur apsarasām asi || (14) "Du [= das Heilmittel (bheṣaja-)] bist das Auge des Menschen, das Auge der Kuh (und) des Rennpferdes. Du bist das Auge der Vergangenheit (und) der Zukunft, das Auge der Apsaras"; cakṣur asi suparṇasya cakṣur aher atho śunaḥ | cakṣuḥ sarvasya paśyato atho yad viśvam ejati || (15) "Du bist das Auge des Adlers, das Auge der Schlange und des Hundes. (Du bist) das Auge von allem, das sieht, und von allem, das sich regt".

Hier wird *khane* analog zu *khaná*- "aufwühlend" (AVŚ 16.1.3, s. Kim 2010, 145) interpretiert, vgl. auch *khaní*- "=" in AVŚ 16.1.7. Einen besseren Sinn ergäbe die Annahme von *khana*- als Nomen actionis "das Graben, die Grube". Dann wäre dieses Nomen actionis ein Hapax.

d = AVP 9.11.8d.

#### 9.11.10 nur AVP

| yāḥ purastād vitiṣṭhante                         | (8) |
|--------------------------------------------------|-----|
| gāvaḥ pravrājinīr iva                            | (8) |
| am $r$ tas $y$ e $v$ a $v$ a $\bar{a}$ a $s_i y$ | (8) |
| atho hās <sub>i</sub> y arundhatī                | (8) |

"[Die Flüsse,] die sich von Osten ausbreiten, [sind] wie die Kühe, die [ins Freie] fortlaufen. Dir wird wahrlich sozusagen der Unsterblichkeitstrank zuteil. Darum bist du ja eine Arundhatī."

yāḥ] Or, yāḥ K — purastād vitiṣṭḥante '] Ku V/126 Mā Ma, purastaddhi(→d vi)tiṣṭḥante JM, purastā{·}d vitiṣṭḥante 'RM, purastād vitiṣṭḥanti K — gāvaḥ] JM RM V/126 Mā Ma Pa, grā(→gā)vaḥ Ku, gāvaḥ K — pravrājinīr] Ku JM V/126 Mā Ma Pa K, pravrājinir RM — vā asy '] Or, vāsy K — atho] Or, ato K — arundhatī ||] aṛndhatī || Ku JM V/126 Mā Ma Pa, aṛndhatī | RM, arundhatī K

Bhatt. liest purastāda (a, Druckfehler), vgl. Upadhyaya: purastād.

#### ab = AVP 19.31.11ab.

**b** = AVP 15.16.1b, wo Pāda **a** lautet: *arundhatyaḥ sam vadante* "Die Arundhatīs reden untereinander". Kim 2010, 187 bemerkt zu *pravrājė cín nadyàḥ* "auch beim Fortlauf eines Stromes" (RV 7.60.7): "*pra-vrājá*- bezeichnet wohl einen Ort, wo der Flußlauf durch eine Freilassung aus der Enge seine Geschwindigkeit erhöht".

Falls dies zutrifft, so ist gāvaḥ pravrājinīḥ als "die Kühe, die [aus einem Pferch] ins Freie fortlaufen" aufzufassen.

c = AVP 2.20.5b: *amṛtasyeva vā asi* "du gehörst wahrlich gewissermassen zur Unsterblichkeit" (Zehnder 1999, 65).

Zu d vgl. AVP 3.28.6d: 'tho hāsi sumangalah "dann bist du ja einer, der schönes Glück bringt".

### **9.11.11** nur AVP

| yo mayaḥ saraghāyāḥ                  | (7) |
|--------------------------------------|-----|
| prakhāya madh <sub>u</sub> v ābharat | (8) |
| tato yavaḥ prājāyata                 | (8) |
| so ()bhavad viṣadūṣaṇaḥ              | (8) |

"Welcher eine Erquickung der Biene aufgegraben hatte, [der] brachte den Honig herbei. Von da wurde Gerste geboren. Sie wurde zu einer, die das Gift vernichtet."

yo mayaḥ] RM V/126 Mā Ma Pa, (+yo mayaḥ Ku [[note: ab mit (+ ...)]], yo ma{·}yaḥ JM, yo mayas K — saraghāyāḥ '] Ku RM V/126 Ma Pa, saraghāyā JM K, saraghāyāḥ Mā — prakhādya] Or, pṛṣāya K — ābharat |] RM V/126 Mā Ma Pa K, ābharat) | Ku, ābharata | JM — tato] Ku JM RM Mā Ma Pa K, {·}tato V/126 — prājāyata '] prājāyata RM, prā(+jā)ya{cha}ṭ ' Ku, prajāyaṭ ' JM Mā, prājāyaṭ ' V/126 Ma Pa, prajāyatas K — so ()bhavad] so bhavad Ku JM V/126 Mā Ma Pa K, so ' bhavad RM — viṣadūṣaṇaḥ || Ku JM V/126 Ma Pa, viṣadūṣaṇaḥ | RM, viṣaṇadūṣaṇaḥ || Mā, vimadūṣaṇā | K

Bhatt. (= Upadhyaya) liest *prājāyat sobhayad* (cd).

Diese Strophe wurde von Griffiths 2009, 37 übersetzt: "He who, having first dug up the honey, brought here the bee's refreshment – from that, barley grew forth; it became the destroyer of poison" (mit \*prājāyata so bhavad).

a hat eine Silbe zu wenig.

Mit mayah saraghāyāh ist die eingegrabene Gerste gemeint, in die die Aśvins den Honig verwandelt haben (AVP 9.8.3cd).

b = AVP 9.8.5b.

Zu **c** vgl. 9.8.4c-7c: *tato yavo v<sub>i</sub>y arohat* "Von da sproß Gerste".

d = AVP.9.8.4d-7d.

#### 9.11.12 nur AVP

| yavasyaitat palālino              | (8) |
|-----------------------------------|-----|
| godhūmasya tilasya ca             | (8) |
| vrīher yavasya daivyena           | (8) |
| krnom <sub>i</sub> v arasam visam | (8) |

"Diese [Kraft] der Gerste mit dem Strohhalm, des Weizens und des Sesams; mit der göttlichen [Kraft] des Reises und der Gerste mache ich das Gift wirkungslos."

yavasyaitat] Ku JM RM Ma Pa K, yasyaitat V/126 Mā — palālino ¹ palālino ¹ RM, palālino ¹ Ku, palālino ¹ Ku, palālino ¹ V/126 Mā Ma Pa, palālino K — godhūmasya] Or, godūmasya K — tilasya] K, tilasya Ku RM V/126 Mā Ma Pa, ki(→ti)lasya JM — vrīher] Ku RM V/126 Mā Ma Pa K, vīher JM — yavasya] Or, yavasyavasa K — daivyena ¹] Ku RM V/126 Mā Ma Pa, daivyena JM, daivena K — viṣam || Viṣam || Ku JM V/126 Mā Ma Pa, viṣam | RM K

a. palālin- "mit dem Strohhalm versehen" ist ein Hapax, vgl. palālī- "Strohhalm" (palālyā "mit dem Strohhalm" in AVŚ 2.8.3ab). Das Wort scheint auf der Grundlage von palāla- "Strohhalm" (erst in KauśS 11.1[80].27 belegt) gebildet worden zu sein.

c. Zu daivyena s. den Kommentar zu AVP 9.10.12c ("Kraft").

 $\mathbf{d} = \text{AVP } 2.2.1 \, \text{d}; 9.10.12 \, \text{d}.$ 

#### 9.11.13 nur AVP

| mahīṃ yoniṃ samudrasya-                        | (8) |
|------------------------------------------------|-----|
| - <sub>a</sub> nvavindan <sub>[</sub> rtāyavaḥ | (8) |
| tāṃ devā guhyām āsīnāṃ                         | (8) |
| samudrāc cid ud ābharan                        | (8) |

"Den großen Schoß des großen Flusses fanden die der Wahrheit gemäß handelnden Götter auf. Den verborgenen, eingesessenen [Schoß] brachten sie aus dem großen Fluß herauf."

mahīm yonim] JM Mā Ma Pa, ma{·}hīm yonim Ku, mahīm yonīm RM, mahīm yoni V/126, mahīyonyo K — samudrasyā'nvavindan] V/126 Ma Pa, samudrasyā'nvavindan Ku JM RM, samudrasyā'nvavimndan Mā, samudrassyānnanindamn K [[Bar. samudras syān na nirdam n°; Bhatt. °drasyānnanirdamn°]] — rtāyavaḥ |] Or, rcāyava | K — āsīnām '] Ku JM RM V/126 Mā Ma, āsīnām Pa, āmīnām K — samudrāc cid] Ku JM V/126 Mā Ma Pa, samudrātid RM, samudrāś ca K — ābharan ||] Ku V/126 Mā Ma Pa, ābharan | JM RM, ābharam | K

Diese Strophe wurde von Griffiths 2009, 92 übersetzt: "The gods, followers of order, found out the great womb of the ocean: they brought it up from the ocean, [where it was] residing in secret."

a. yoni- samudrasya "der Schoß des großen Flusses" ist inhaltlich unklar.

Zu **d** vgl. AVP 6.7.2d (*triḥ samudrād ud \*ābharaḥ*) und 7b (*yas tvā bhūma udābharat*).

#### 9.11.14 nur AVP

| samudrāc cid udābhŗtya                                   | (8)  |
|----------------------------------------------------------|------|
| tām u puṣkara ā dadhuḥ                                   | (8)  |
| as <sub>i</sub> yāḥ pṛthiv <sub>i</sub> yā devyāś cakṣur | (11) |
| ākāś¡yam asi visadūsanam    11    anuvāka 2              | (11) |

"Nachdem ihn [die Götter] aus dem großen Fluß heraufgebracht hatten, haben sie ihn in die Lotusblüte eingesetzt. Du bist das Auge dieser Göttin Erde, das aus dem Luftraum stammt [und] das Gift vernichtet."

samudrāc cid] Or, samudrāś ca K — udābhṛtya ¹] Or, udābhṛtya u K — u] Or, a K — puṣkara ā dadhuḥ |] Ku JM RM V/126 Ma Pa, puskara ā dadhuḥ | Mā, puṣkarā daduḥ K [[note: °ḥ a°]] — asyāḥ] Or, asyāḥ K — devyāś cakṣur ¹] Mā, devyāś ¹ cakṣur Ku RM V/126, devyāś cakṣur JM Ma Pa K — ākāśyam] JM K, ākāsyam Ku RM V/126 Mā Ma Pa — viṣadūṣaṇaṃ] viṣadūṣaṇaṃ JM V/126 Mā Ma Pa K, viṣadūṣaṇaḥ Ku, viṣadūṣaṇāṃ RM — || 11 || anuvāka 2 ||] || r 14 || 11 || a 2 || Ku, || 11 || r || a 2 || JM V/126 Ma Pa, || 11 || r || a 2 || || || Mā, Z 6 Z anu Z 2 Z K

Bhatt.App.: "gha u. ākāsyam".

Diese Strophe wurde von Griffiths 2009, 92 übersetzt: "Having brought it up from the ocean, they placed it on a lotus: of this Goddess Earth, you are the atmospheric (?) eye [cf. also PS 3.28.5] that spoils poison."

d. Wie Griffiths ebd. angemerkt hat, begegnet man cakṣur ākāśyam auch in AVP 3.28.5c. Man könnte zwar ākāśya- als "mit einer Öffnung versehen" auffassen (zu ākāśa- s. Hoffm.Aufs. II, 521 mit Anm. 4), aber diese Bedeutung scheint in der älteren Sprache nicht vorzukommen.

# 9.12 Götterhymnus

Die Strophen 1-4 handeln von einer Kosmologie, die inhaltlich schwer erfaßbar ist. Bei der ersten Strophe geht es um die Sprüche, mit denen man Neu- und Vollmondopfer zelebriert. Besonders interessant ist die vierte Strophe, in die ein Teil des Puruṣa-Sūktam (RV 10.90.11ab) intergriert wurde. Die Strophen 5-12 werden verschiedenen Gottheiten gewidmet.

## **9.12.1** $\mathbf{a} = \text{AV} \pm 15.17.8 \mathbf{a} \cdot \mathbf{b}$ : nur AVP $\cdot \mathbf{c} = \text{AV} \pm 15.17.9 \mathbf{a} \cdot \mathbf{d} \sim \text{AV} \pm 15.17.10 \mathbf{b}$

| samānam arthaṃ pari yanti devā           | (11) |
|------------------------------------------|------|
| rūpam-rūpam tapasā vardhamānāḥ           | (11) |
| yad ādit <sub>i</sub> yam abhisaṃviśanti | (11) |
| tad ekam rūpam amṛtatvam eṣām            | (11) |

"Die Götter umschließen eine gemeinsame Absicht, indem sie ihre Gestalt Stück für Stück durch Glut wachsen lassen: Während sie gemeinsam in die Sonne eingehen, [ist] die eine Gestalt ihre Unsterblichkeit [geworden]."

pari yanti] JM RM, paryanti Ku V/126 Mā Ma Pa, pāryanti K — devā '] Or, devā K — rūpaṃ-rūpaṃ] r̄paṃr̄paṃ Or, rūporūpaṃ K — vardhamānāh |] varddhamānāh | Or, vardhamānā | K — yad ādityam] Ku RM V/126 Mā, ya{·}d ādityam JM, yad ādityam Ma, yad ādityam Pa, ud āditām K — abhisaṃviśanti '] Ku JM RM V/126 Mā, abhisaṃviśanti 'Ma Pa, abhimaṃviṣanti K — ekaṃ] Or, eko K — rūpaṃ] K, r̄paṃ Or — amṛtatvam eṣāṃ || RM, amṛtatvam eṣāṃ K

Bhatt. liest paryanti (a); Upadhyaya: paryanti.

a = AVŚ 15.17.8a: samānám ártham pári yanti devāḥ "The gods go about the same purpose (ártha)" (Whitney). Bhattacharya ediert in einem Paryāya-Sūkta, AVP 18. 43.28, richtig: samānam artham pari yanti devā iti, während er hier paryanti druckt, obwohl 9.12.1a und 18.43.28 (bis vor iti) identisch sind.

b erscheint in AVP 18.43.31: rūpam-rūpam tapasā vardhamānā ity ahorātra eva.

**c** wird wiederholt in AVP 18.43.29: yad ādityam abhisamviśantīti paurṇamāsīm caiva tad amāvāsyām cābhisamviśanti |  $\sim$  AVŚ 15.17.9: yád ādityám abhisamviśánty amāvāsyām caivá paurṇamāsīm ca || "As they enter together into the sun (ādityá), just so [do they] also into new-moon day and full-moon day" (Whitney).

d wird wiederholt in AVP 18.43.30: tad ekam rūpam amṛtatvam eṣām ity āhutir eva  $|\sim \text{AV} \pm 15.17.10$ b: ékam tád eṣām amṛtatvám ity āhutir evá  $|\mid$  "One [is] that immortality of theirs: to this effect (iti) [is] the offering" (Whitney).

#### **9.12.2** $a = RV 1.1.5a \text{ usw.} \cdot bcd: \text{nur AVP}$

| devo devebhir ā gaman | • | (8) |
|-----------------------|---|-----|
| mahān no atithis pitā |   | (8) |
| sa praiti jãtavedasam |   | (8) |
| ekarūpo guhā bhavan   |   | (8) |

"Der Gott, unser mächtiger Gast, der Vater, wird mit den Göttern herbeikommen. Sie (= Sonne (?)) geht vorwärts zu Jātavedas, als eingestaltige im Versteck bleibend."

devo devebhir] Ku JM Mā Ma Pa K, devo devethubhir RM, devā devebhir V/126 — gaman '] Mā, gaman Ku JM V/126 Ma Pa, gan RM, gamaṃ K — mahān no] Ku RM V/126 Mā Ma Pa, mahāno JM, maṃhaṃ no K — atithiṣ pitā |] Ku RM V/126 Ma Pa, atithiṣ vitā | JM, atithi· | Mā, aditiḥ pitā K — sa praiti] Ku JM RM Ma Pa, sa {·} praiti V/126, ··· Mā, su prīta K — jātavedasam '] Ku V/126 Ma Pa, jātavedasam JM RM K, ··vedasam ' Mā — ekarūpo] K, ekarpo Or — bhavan ||] Ku JM V/126 Mā Ma Pa, bhavan | RM, bhavaṃ | K [[Bar. Bhatt. bhavaṃ]]

**ab** werden sicherlich dem Agni gewidmet, während sich **cd** wahrscheinlich auf die Sonne (*āditya*- in 9.12.1c) beziehen.

 $\mathbf{a} = \text{RV } 1.1.5 \text{a}$  (devó devébhir  $\dot{a}$  gamat); TB 2.7.12.3c.

**d**. Zu  $guh\bar{a} + bhav^i$  vgl. AVP 8.18.3d:  $dr\acute{s}e$  bhavata  $m\bar{a}$   $guh\bar{a}$  "werdet sichtbar, [bleibt] nicht im Versteck!"

#### 9.12.3 nur AVP

| ātithyam agniṃ nir apaptad eva                              | (11) |
|-------------------------------------------------------------|------|
| ubhayebhiḥ pitr̞bhiḥ saṃvidānaḥ                             | (11) |
| mahān nu marya upa bhakṣam āgan                             | (11) |
| <sup>+</sup> saṃgṛbhyādityān n <sub>i</sub> y aviṣṭa vahniḥ | (11) |

"[Die Sonne (?)], eines Sinnes mit den beiderseitigen Vätern, stürzte auf den gastlich aufzunehmenden Agni [aus dem Himmel] hinaus. Und nun ist der große, junge Mann zu [seinem] Anteil [am Soma] herbeigekommen. Nachdem [ihn] der Wagenfahrer zusammengerafft hatte, hat er sich bei den Ädityas zur Ruhe gesetzt."

ātithyam] Ku JM RM V/126 Mā Ma K, ātittam Pa — agnim nir] Or, agnir K — apaptad eva '] Ku RM V/126 Mā Ma, apaptad eva JM, apa{sta}ptad eva ' Pa, avattad eva K [[Bar. Bhatt. avatud eva]] — ubhayebhih pitrbhih] Ku JM RM V/126 Ma Pa, ubheyebhih pitrbhih Mā, ubhayebhih pitrbhis K — saṃvidānah |] Ku K, samidānah | JM, samvidānah | RM V/126 Mā Ma Pa — mahān nu] JM RM Ma Pa, sahān nu Ku V/126, mahān nu Mā, mahān K — marya] Ku JM RM V/162 Ma Pa, martya Mā, marīyā K — bhaksam āgan '] bhaksam

9. Kānda 9

āgam K, bhakṣamn āgan 'Ku V/126 Mā Ma Pa, bhakṣan āgan JM, bhakṣann āgan 'RM —  $^{ ext{+}}$ saṃg $_{r}$ bhyādityān ny aviṣṭa $_{ ext{-}}$  saṃg $_{r}$ bhyādityā ny aviṣṭa  $_{ ext{-}}$ , maṃgurbhādityāṃ ni viṣṭa  $_{ ext{-}}$ vahnih || ] Ku JM V/126 Mā Ma Pa, vahnih | RM, vahnih K [[note: "h t"]]

Bhatt. liest martya ... <u>nāg</u>an saṃgṛbhyādityā(n) (cd); Upadhyaya: martya ... nāgan samgrbhyādityān.

ab sind schwer verständlich.

b. Zu pitýbhih samvidāná- s. RV 8.48.13a; 10.14.4b; 10.169.4b; AVŚ 6.63.3c (= AVP 19.11.6c); 6.84.4c; 12.3.8c (= AVP 17.50.8c); 18.1.60b (= AVP 18.63.3b); 18.3.8c (= AVP 18.69.6c); AVP 18.75.1a.

Mit ubháya- pitý- sind wohl die diesseitigen und jenseitigen Väter gemeint. In cd ist wohl von Indra die Rede.

- c. marya "junger Mann". Bhattacharyas martya (wohl nach Mā) ist auszuschließen, weil das Akşara rtya in den Or-Mss. in der Regel mit rttya geschrieben
- d.  $\dot{a}$  dityān ny: Zum nicht geschriebenen n (Or) in einem Konsonantencluster s. AVP 8.16.10b (etanyañcanam für \*etan nyañcanam).

ny avista ist ein Hapax (W.-Aorist), vgl. ní ... aviśran in RV 8.27.12.

#### 9.12.4 nur AVP

| ta ā viśanti puruṣaṃ śayānaṃ                             | (11) |
|----------------------------------------------------------|------|
| prāṇā niviṣṭā na <sup>+</sup> śasant <sub>i</sub> y enam | (11) |
| te no rātr <sub>i</sub> yā sumanasyamānā                 | (11) |
| ahnā rakṣantɨy <sup>+</sup> ahṛṇīyamānāḥ                 | (11) |

"Die [Atemzüge] gehen in den [Körper des] Puruşa ein, der da liegt. Die [dort] ruhenden Atemzüge zertrennen diesen nicht. Sie behüten uns über die Nacht wohlgesinnt, über den Tag nicht zürnend."

ta ā] Ku JM RM V/126 Mā Ma, tā Pa K — purusam] K, pursam Ku JM RM Ma, pursam V/126 Pa, pu·· Mā — śayānam 1 Ku RM V/126 Ma, śayānam JM Pa K, ··· Mā — nivisṭā na] Or, nistvā ni K — \*sasanty enam | sasanty enam | RM, sasamty enam | Ku V/126 Mā Ma Pa, sasamnty enam | JM, sasanty enam K — sumanasyamānā | Ku RM V/126 Mā Ma Pa, sumanasyamānā JM, sumanasyamānāh K [[note: "h a"]] — ahnā] Ku JM V/126, 'hnā RM, arhnā Mā [[Bhatt. arhā]], ahna Ma, ahna Pa, ahvā K — rakṣanty] JM RM, rakṣaṃty Ku V/126 Mā Ma Pa, raksāmtv K — †ahrnīyamānāh ||] ahrnīyamānām | K, arnnīyamānāḥ || Ku JM V/126 Mā Ma, arnnīyamānāḥ | RM, arṇṇī{ra·}yamānāḥ || Pa

Bhatt. liest sasanty (b) ... ahrnīyamānā $h^+$  (d); Upadhyaya: sasanty ... ahṛnīyamānāh.

Bhatt.App.: "kha u. sasamty ...".

b. \*sasanti "sie zertrennen" ist der erste Beleg für das Simplex in der vedischen Literatur, vgl. vi-śásanti "auseinanderschneiden" (ŚB, Gotō 1987, 75). Die Fehlschreibung des Akṣara einerseits sa (Or), andererseits sa (K) für śa vergleicht sich mit +śaśayānām (śasayānām Or, khasayānām K) in AVP 2.87.4d (Zehnder 1999, 192). Denkbar wäre eine Emendation \*sramsanti (trans. Präsens gegenüber sramsante) oder gar \*srasanti (sekundäres Präsens aus dem them. Aorist) "zum Zerfallen bringen", was jedoch nirgends belegt ist. Dieser Pāda erinnert an AVP 9.5.5ab = AVŠ 19.6.5ab = RV 10.90.11ab (Puruṣasūktam): yát púruṣam vy ádadhuḥ katidhā vy àkalpayan "Als sie den Purusa zerlegten, in wieviele Teile teilten sie [ihn] auf?". In RV 10.90.11ab war das Subjekt (Wer zerlegt?) unklar, aber unsere Stelle gibt jetzt den Aufschluß, daß es sich dabei um die Atemzüge handelt.

Es scheint, daß für die vedischen Inder die Vorstellung bestand, daß die in den Körper eingedrungenen (AVP 16.32.3d = AVŚ 9.1.2d) Atemzüge mit dem Luftzug (Vāyu) von draußen verbunden sind. Daher liest man AVP 16.23.6d (= AVŚ 11.4. 26d): prāna badhnāmi tvā mayi "Ich binde dich in mich, du Atemzug!", AVP 1. 110.1c (= AVŚ 19.58.1c): śrotram cakṣuḥ prāno 'chinno no astu "Das Ohr, das Auge, der Atem sei uns unversehrt" (Zehnder 1993, 191, d.h. "ungeschnitten") und AVP 10.12.10c: apānān prāṇām samchidya "nachdem du die Luftzüge des Einatmens, die Luftzüge des Ausatmens zerschnitten hast". Man sagt sogar, daß die Atemzüge "gebohrt" oder "gerissen" werden, s. AVP 2.84.10b: idam te prānān ni trnadmi bhūmyām "ich durchbohre jetzt deine Lebensorgane auf der Erde" (Zehnder 1999, 185) und AVP 3.25.14cd (= AVP 17.29.17bc): yo asmān dveṣṭi yaṃ vayaṃ dvişmas tasya prānān sam vṛha tasya prānān vi vṛha "Wer uns haßt, wen wir hassen, dessen Atemzüge sollst du vollständig ausreißen, dessen Atemzüge zerreißen". Trotzdem stellt Pāda b unserer Stelle etwas Ungewöhnliches dar, weil hier die Atemzüge als Subjekt stehen.

#### 9.12.5 nur AVP

| paśubh <sub>i</sub> yo nah paśupate mṛḍa | (11) |
|------------------------------------------|------|
| †śarva sam vrha āyatām                   | (8)  |
| mā nah prānesu rīrisah                   | (8)  |

"Erbarme dich unserer Tiere, du Herr der Tiere! Reiße den angelegten [Pfeil] vollständig aus, du Śarva! Laß uns nicht an den Atemzügen Schaden erleiden."

nah] Or, nah K — paśupate] Or, paśupataye K — mṛḍa '] mṛṛa ' Ku JM V/126 Mā Ma Pa, mṛda RM, mṛdas K — \*śarva] sarva Or K — saṃ vṛha āyatām |] saṃ vṛha āyatāṃ | Or, syo nirhāyatām K — naḥ prāṇeṣu] JM V/126 Mā Ma Pa, {·}naḥ prāṇeṣu Ku, naḥ pramīņesu RM, nah prāņopu K — rīrisah ||] Ku JM V/126 Mā Ma Pa, rīrisah | RM, rīriṣaḥ K [[note: ºḥ vº]]

Bhatt. liest <u>sarva</u> ... <u>vr</u>ha (b); Upadhyaya : sarva ... vrha.

Bhatt. kommentiert: "dra. kha < śarva".

### a. Der Eingang bietet ein schlechtes Metrum.

**b**. *paśupati*- ist Beiname des Rudra, der oft neben Śarva erwähnt wird, s. z.B. AVP 8.15.11.

āyatā- "angelegt, angespannt" bezieht sich auf isú- "Pfeil", s. Zehnder 1999, 60.

#### 9.12.6 nur AVP

| vāyuḥ satye adhiśritaḥ  | (8) |
|-------------------------|-----|
| prāṇāpānāv abhirakṣan   | (8) |
| saṃ prajā *airayad imāh | (8) |

"Vāyu beruht auf dem Wahren, die Luftzüge des Einatmens und des Ausatmens bewachend. Er stellte diese Nachkommen wieder her."

vāyuḥ] Or, vāyus K — adhiśritaḥ ¹] Ku RM V/126, adhiśritaḥ JM Ma Pa, adhi· Mā, dhiśritaḥ K [[note: °ḥ p°]] — prāṇāpānāv] Ku JM RM V/126 Ma Pa, ····v Mā, prāṇāpānām K — abhirakṣan | saṃ prajā] Or, abhirakṣaṃpradā K — \*airayad] yairayad Or, yured K — imāḥ ||] JM RM V/126 Mā Ma Pa, imāḥ | Ku, imāṃ | K K: Bar. ordnet 9.12.7ab (Or) hierher ein.

Bhatt. liest adhi śritaḥ (a) ... airayad\* (d); Upadhyaya: adhi śritaḥ ... airayad.

Zu **a** vgl. AVP 6.7.4b:  $y\bar{a}$  satye adhitisthati "The one who ... is based on truth" (Griffiths 2009, 92).

**c** hat eine schlechte Kadenz.

 $praj\bar{a}$  \*airayad (so auch Bhattacharya): zu **Or**-Schreibung mit einem hiatusbedingten y (auch in **K**) s. AVP 8.8.3d (te yantaṣṭyebhyaḥ für te antaṣṭyebhyaḥ).

#### 9.12.7 nur AVP

| devā yattāḥ prajāpatāv          | (8) |
|---------------------------------|-----|
| ādit <sub>i</sub> yāś ca yemire | (8) |
| pūṣā raśmiṣʉv āyata             | (8) |
| ādityo *viṣṇor ākrame           | (8) |
| sa roham divi rohati            | (8) |

"Die Götter [sind] an Prajāpati angeschlossen. Auch die Ādityas fügen sich [ihm]. Pūṣan [ist] an den Zügeln gelenkt. Die Sonne beim Hinschreiten des Viṣṇu; sie steigt den Aufstieg zum Himmel."

yattāḥ prajāpatāv ¹] Ku RM V/126, yattā prajāpatāv JM, yattāḥ prajāpa{·}(→tā)v ¹ Mā, yattāḥ prajāpatāv Ma Pa, yattā prajāpatās K — pūṣā] Ku JM RM V/126 Mā Ma K, pūṣā Pa — raśmiṣv āyata ¹ ādityo] Ku Mā Ma Pa, ra{·}śmiṣv āyata ¹ ādityo JM, raśmiṣv āyata ādityo RM, raśmiṣv ā(→ṣv ā)yata ¹ ādityo V/126, raśmiṣu [[line]]yattādityo K — \*viṣnor] viṣnur Or K — ākrame ¹] Ku JM V/126 Mā Ma, ākram(+e) ¹ RM, ā{·}krame ¹ Pa, ākrame K — sa rohaṃ] Ku JM V/126 Mā Ma Pa, sa rohan RM, sva rohaṃ K — divi] Ku JM V/126 Mā Ma Pa, vivi RM, diva K — rohati ||] Or, rohati | K

Bhatt. (= Upadhyaya) liest *visnur* (**d**).

d. ādityo \*viṣṇor ākrame. Viṣṇu ist bekanntlich keiner der Ādityas (s. v.a. Grassmann <sup>5</sup>1976, 176 und Oldenberg 1917, 178ff.). Da eine Auffassung als Dual, also als "Āditya (= die Sonne) und Visnu", wegen sa in Pāda e kaum in Frage kommt, liegt hier eine Korruption vor. Es ist wohl angebracht, aufgrund von visnoh kráma-"Visnu's Schritt" (AVS 10.5.25a-35a = AVP 16.131.1a-3a,11a) und von visnor vikrámaņa- "Viṣṇus [Aus-]Schritt" (RV 8.9.12d; 10.15.3b = AVŚ 18.1.45b = AVP 18.61.5b) visnur zu visnor zu emendieren, wobei zu erwähnen ist, daß ākramá-"Hinschreiten, Aufsteigen" erst seit VS bezeugt ist. Die auf den AV-Archetypus zurückgehende Korruption ādityo visnur (so metrisch besser) statt ādityo visnor entstand wahrscheinlich durch ein Mißverständnis, wofür Pāda c in AVP 3.34.6 (= AVŚ 3.20.4c; SV 1.91c; VSK 10.5.5c; KS 14.2c: 202.8) als Grundlage gedient hat: [somam ... agnim ... havāmahe | ] ādityam visņum sūryam. Dieser Pāda ist allerdings eine Variante zu RV 10.141.3c (= VS 9.26c; TS 1.7.10.3c; MS 1.11.4c: 164.13; ŚB 5.2.2.8c): [sómam ... agním ... havāmahe | ādityān vísnum sūryam "[Wir rufen Soma, Agni, die Ādityas, Viṣṇu, Sūrya [an]", s. auch RV 10.65.1c (ādityā viṣnur marútah svàr bṛhát).

e. Zu róha- mit roh s. Kim 2010, 79.

### **9.12.8** acd: nur AVP • $b = AV \hat{S} 5.25.5b$ usw.

| *prajāṃ *dhātā devaḥ savituḥ save | (11) |
|-----------------------------------|------|
| tvastā rūpāņi piṃśatu             | (8)  |
| añjantau madhunā payo             | (8)  |
| atandram yātam aśvinā             | (8)  |

"Gott Dhātr [ist dafür bekannt,] der beim Antreiben des Savitr den Nachkommen verleiht. Tvaṣṭr soll die Gestalten formen. Fahrt zum Unermüdlichen, ihr Aśvins, die Milch mit dem Madhu schmückend!"

\*prajām \*dhātā devah] prajāddevāh Ku JM, prajāddedevāh RM, prajātve(→dve)vāh V/126, prajādvevāh Mā, prajāddevāh Ma, prajādevāh Pa, prayātudevas K — savituh save '] Ku RM V/126 Mā Ma Pa, savitu save JM, savitu sarve K — rūpāni] K, r̄pāni Ku JM RM V/126 Ma, ··· Mā, rpāni Pa — pimśatu || Or, pimśatu K [[note: ⁰u a⁰]] — añjantau] Or,

9.12 Götterhymnus

311

amjanto K — madhunā payo '] Or, madhunā payo K — atandram] K, tandram JM RM V/126 Mā Ma Pa, tamdram Ku — yātam aśvinā ||] Ku Mā, jātam aśvinā || JM, yātam aśvinā || RM, yātam aśvinā || W/126 Pa, yātam aśvinā || Ma, yātum aśvinām K K: Bar. ordnet d in die nächste Strophe ein.

Bhatt. liest prajaddevah (a) ... ()tandram (d); Upadhyaya: prajaddevah ... tandram.

Bhatt. kommentiert: "ka ma. '-dde' iti aspastam".

a. \*prajām \*dhātā devah ist hergestellt aufgrund von AVP 11.1.5ab: tvastā pimśatu te prajām dhātā tokam dadhātu te "Tvaṣṭr soll dir den Nachkommen formen. Dhātr soll dir die Nachkommenschaft verleihen" und AVP 20.3.10a: dhātā prajānām uta rāya īśe "Dhātr ist Herr über die Nachkommen und über den Reichtum", vgl. inhaltlich noch AVŚ 2.29.2 (~ AVP 15.5.2 = AVP 19.17.11): ávur asmái dhehi jātavedah prajām tvastar adhinidhehy asmái | rāvás pósam savitar á suvāsmái śatám jīvāti śarádas távāyám | "Length of life to him assign thou, O Jātavedas; progency, O Tvashtar, do thou bestow on him; abundance of wealth, O Savitar ('impeller'), do thou impel to him; may he live a hundred autumns of thee" (Whitney). Es scheint, daß zwei Silben in Or (wohl über prajāndhādādevah < prajāndhātādevaḥ < prajām dhātā devaḥ) und eine Silbe in K (prayātudevas < prajādhātādevas < prajām dhātā devas) ausgefallen sind. Nicht auszuschließen ist die Lesung \*dātā statt dhātā, s. AVP 6.10.5d: prajām dātā pusyatu gopatis te "Let the giver, your cowherd, prosper in offspring" (Griffiths 2009, 125f.), vgl. MS 2. 13.22a: 168.2: prajam dadātu parivatsaró nah "Ein volles Jahr gibt uns den Nachkommen".

Zu *dhātṛ- deva-* s. AVŚ 18.4.48b = AVP 18.80.5b.

 $\mathbf{b} = \mathrm{AV\dot{S}}\ 5.25.5\mathbf{b} = \mathrm{RV}\ 10.184.1\mathbf{b}$ :  $tv\dot{a}st\bar{a}\ r\bar{u}p\dot{\bar{a}}ni\ pim\dot{s}atu$  "Tvastr soll die Formen bilden" (Geldner).

d. Worauf sich *atandra*- bezieht, ist unklar (auf Agni?). Einen besseren Sinn ergibt *atandram*, wenn man es als Adverb auffaßt: "Fahrt unermüdlich!".

#### 9.12.9 nur AVP

"Ihr Allgötter, ihr vereinte Ādityas, brecht vorn [und] hinten für Wohlergehen auf!"

devāḥ] Or K [[note: 'h p']] — yātanā'dityāsaḥ] Ku V/126 Mā Pa, yātanadityā JM, {\cdot}} yātanāvityāsaḥ RM, yātanādityāsaḥ Ma, yātanādityāssas K — sajosasaḥ |] Ku RM V/126

Mā Ma Pa, saseṣasaḥ | JM, sajoṣasaḥ K — puraḥ] Or, puraḥ K — svastaye ||] Ku JM V/126 Mā Ma Pa, svastaye | RM K

#### 9.12.10 nur AVP

| brahma varma bṛhaspatiḥ   | (8) |
|---------------------------|-----|
| *samgave no ()bhi rakṣatu | (8) |
| devo devaih purohitah     | (8) |

"Brhaspati soll am Vormittag das Bráhman als unseren Panzer bewachen. Der Gott [ist] von den Göttern an die Spitze gestellt."

brahma] Or, vrahma K — bṛhaspatiḥ '] Ku V/126 Mā Ma Pa, bṛhaspatiḥ JM RM, vṛhaspatis K — \*saṃgave] saṃgavo Ku K, saṅgavo JM RM V/126 Mā Ma Pa — no (')bhi] no bhi Or K — devaiḥ Or, devaiḥ K — purohitaḥ ||] Or, purohitā | K

Bhatt. liest (= Upadhyaya) samgavo ... 'bhi (b). Bhatt.App.: "kha u. sangavo".

Zu a vgl. AVP 1.20.4d (= RV 6.75.19d; AVŚ 1.19.4d): bráhma várma mámántaram "Der Spruch [sei] mein innerer Panzer".

b. saṃgava- eigentlich "die Zeit, wo die weidenden Kühe zum Melken zusammengetrieben werden" (PW) ist das Gegenstück zu \*aparāhṇeṣu "nachmittags" (AVP 9.12.11c). Eine Fehlschreibung vo für ve findet sich noch in AVP 16.10.8d (Or devo adhvare für deve adhvare) und in AVP 9.14.4c (K votthāmṛtasya für vetthāmṛtasya).

#### 9.12.11 nur AVP

| maruto v <u>rst</u> yā na ā gata | (9) |
|----------------------------------|-----|
| satyadharmāṇa ūtaye              | (8) |
| *aparāhneṣu jinvata              | (8) |

"Ihr Maruts, die wahren Erhalter, kommt durch den Regenguß zu uns, um [uns] beizustehen! Fördert [uns] nachmittags!"

maruto] K, marto Or — vṛṣṭyā] Or, vṛṣṇyā K — na ā gata '] Ku JM V/126 Mā Ma Pa, na ā gataṃ RM, nāgamat K — ūtaye |] Ma K, utaye | Ku JM RM V/126 Mā Pa — \*aparāhneṣu] aparāhneṣu Or K — jinvata ||] Ku JM V/126 Mā Ma Pa, jinvata | RM, jindhataḥ K [[note: 'h i']]

K: Bar. ordnet ab in die vorherige Strophe ein.

Bhatt. liest aparāhnesu (c); Upadhyaya: aparāhnesu.

a ist überzählig.

#### 9.12.12 nur AVP

| indro rājā divas patir          | (8) |
|---------------------------------|-----|
| ahar vimāya tiṣṭhati            | (8) |
| sa na imāḥ kalpayād diśaḥ    12 | (9) |

"König Indra, Herr des Himmels, steht da, nachdem er [die Zeiträume des] Tag[es] durchmessen hat. Er wird für uns diese Himmelsrichtungen in die richtige Ordnung bringen."

divas patir | Ku Mā, divas patir JM RM V/126 Ma Pa, divas parir K — ahar Or K [Bar. Bhatt. ahan]] — vimāya tiṣṭhati | ] Or, mimāya tiṣṭhasi | K — sa] JM RM V/126 K, śa(→sa) Ku, śa Mā Ma Pa — na imāh] Or, naimāh K — diśah] K, viśah Ku RM V/126 Ma Pa,  $vi\{\cdot\} \acute{sah} \ \mathbf{JM}, \ viṣah \ \mathbf{M\bar{a}} -- \mid\mid 12\mid\mid\mid \mid\mid r \ 12\mid\mid 12\mid\mid \mathbf{Ku}, \mid\mid r \ 8\mid\mid 12\mid\mid \mathbf{JM}, \mid\mid r\mid\mid 12\mid\mid \mathbf{RM}, \mid\mid 12\mid\mid$  $r \parallel V/126 \text{ Mā Ma Pa}, Z 1 Z \text{ K}$ 

b. Zu ahar vimāya vgl. vimāno áhnām "(König Soma,) der die [Zeiträume der] Tage durchmißt" in RV 9.86.45b.

c hat eine Silbe zu viel.

Bhattacharya druckt hier richtig diśah (nach K), während er in AVP 3.1.6d (sa devān yakṣat sa u kalpayād) viśah (nach Or, K aber diśah) aufnimmt. Nach dem Ausweis in AVŚ 18.4.7d = AVP 18.76.7d (díso bhūtāni yad akalpayanta, s. auch AVŚ 12.1.55d = AVP 17.6.3d: ákalpayathāh pradíšaš cátasrah) muß das Wort allerdings diśah lauten. Die Ligaturen ddi und dvi in Or sehen sehr ähnlich aus.

## 9.13 Zum Lebenserhalten eines Mannes

AVP 9.13 entspricht AVŚ 5.30.1-10, dessen darauffolgende sieben Strophen (AVŚ 5.30.11-17) aber in AVP gesondert unter 9.14 eingegliedert sind. AVS 5.30 ist in KauśS 58.3 und 11 (...,āvatas ta' ... ity abhimantrayate) zitiert.

## **9.13.1** $\sim \text{AV} \pm 5.30.1$

9.13 Zum Lebenserhalten eines Mannes

| āvatas te parāvataḥ                | (8) |
|------------------------------------|-----|
| parāvatas ta āvataļ                | (8) |
| <sup>+</sup> ihaiva bhava mā nu gā | (8) |
| mā pūrvān anu gā gatān             | (8) |
| asum badhnāmi te dṛḍham            | (8) |

"[Das Kommen] in die Nähe [heißt] für dich [das Gehen] in die Ferne. [Das Gehen] in die Ferne [heißt] für dich [das Kommen] in die Nähe. Hier sollst du sein. Gehe bloß nicht! Gehe den früheren, gegangenen [Vätern] nicht nach! Ich binde dein Dasein [hier] fest."

parāvatah '] Ku V/126 Mā, parāvatah JM RM Ma Pa, parāvatah K — parāvatas] Ku JM V/126 Mā Ma Pa K, parāva(+ta)s RM — ta āvataḥ |] Ku JM RM V/126 Mā Ma, tayāvataḥ | Pa, ta āvata | K — 'ihaiva bhava iheva bhava K, ihaibhava Ku JM RM V/126 Mā Ma, i{hā}haibhava Pa — gā '] gā Or, ga K — mā pūrvān] JM RM Ma Pa, mā pūrvān 'Ku Mā, mānu gā mā pūrvān 'V/126, mā pūrvām K [[note: om a of a nu gā] Ku JM RM V/126 Ma Pa K. nu Mā — gatān +1 asum] gatān asum JM RM V/126 Ma, (+ga)tān asum Ku, gātān asum gāt tā Mā, sātān asum Pa, gatā | n amum K — dṛḍham ||] dṛṛham || Ku JM V/126 Mā Ma Pa, drrham | RM, dudham K [[Bhatt. dudham]]

#### AVŚ 5.30.1

āvátas ta āvátah parāvátas ta āvátah iháivá bhava mấ nú gã mấ pữrvãn ánu gãh pitrn ásum badhnāmi te dṛḍhám | "Thy nearnesses [are] nearnesses, thy distances nearnesses; be just here; go not now; go not after the former Fathers; thy life (ásu) I bind fast" (Whitney).

Bhatt. liest \*ihaiva (c); Upadhyaya: ihaiva.

ab. āvát- ist nur hier belegt (wahrscheinlich eine Adhoc-Bildung zu parāvát-). Hier sind parāvátah und dementsprechend āvátah aufgrund von AVŚ 18.4.44b (yénā te purve pitárah páretāh "entlang auf dem [Weg zum Zurückkehren] deine frühere Väter fortgegangen sind") und von AVP 18.80.1d (\*pitr̄n parāvato \*gatān "[Er kennt] die Väter, die in die Ferne gegangen sind") als Akk.-Pl. aufgefaßt.

c. mā nu gāḥ "gehe bloß nicht!" ist ein selten anzutreffender Fall, in dem ein präventiver Aorist-Injunktiv mit mú erscheint. Außer an dieser Stelle findet man ihn nur noch in RV 10.18.4b (= AVŚ 12.2.23b = AVP 17.32.3b): máiṣāṃ nú gād áparo ártham etám "Ein anderer als sie (= die Lebenden) soll zu diesem Ziel bloß nicht gelangen", AVŚ 5.30.14cd: vétthāmirtasya mā nú gān mā nú bhūmigrho bhuvat "Du verstehst dich auf die Unsterblichkeit; Laß ihn bloß nicht gehen! Laß ihn bloß nicht einer sein, der eine Behausung auf der Erde hat!" (~ AVP 9.14.4cd: vetthāmirtasya mā mīrta mo ṣu bhūmigrho bhuvat) und AVP 20.54.9d: mā no nv āgād aghaṃ ... "Laß das Übel bloß nicht zu uns kommen!". Delbrück AiSynt. 515 gibt dafür zwei Beispiele aus der vedischen Prosa an (übersetzt bald mit "doch", bald mit "ja").

de.  $p\bar{u}rv\bar{a}n$  anu ...  $gat\bar{a}n^{\dagger}$  asum. Or hat zweimal n (nicht  $\dot{n}$ ) vor a (K:  $p\bar{u}rv\bar{a}m$  anu ...  $gat\bar{a}\mid n$  amum).

### $9.13.2 = AV \pm 5.30.2$

| yat tvābhiceruḥ puruṣaḥ             | (8) |
|-------------------------------------|-----|
| *s <sub>u</sub> vo yad *araṇo janaḥ | (8) |
| unmocanapramocane                   | (8) |
| ubhe vācā vadāmi te                 | (8) |

"Wenn auf dich ein Mensch — sei es ein eigener oder ein fremder — einen Zauber ausgeübt hat, spreche ich dir Loslösung und Befreiung, beides durch [meinen] Spruch zu."

†yat tvābhiceruḥ] yatvābhicerḥ RM, yatvā 'bhicerḥ Ku V/126 Mā Ma Pa, yatvā 'bhicer JM, yastvābhiceruḥ K — puruṣaḥ '] purṣaḥ ' Ku V/126 Mā Ma Pa, purṣaḥ JM RM, puruṣaḥ K [[note: 'h s']] — \*svo yad \*araṇo] so yad aruṇo K, so yad arṇo Or — janaḥ |] Ku RM V/126 Mā Ma Pa, jana | JM, danaḥ K [[note: 'ḥ u']] — unmocanapramocane '] Ku V/126 Mā Ma Pa, unmocanaḥ pramocane JM, unmocanapramocane RM K — ubhe] Or, ubhaya K — vācā] Or, vādā K — te ||] Ku JM V/126 Mā Ma Pa, te | RM K

#### AVŚ 5.30.2

yát tvābhicerúḥ púruṣaḥ svó yád áraṇo jánaḥ | unmocanapramocané ubhé vācā vadāmi te ||

"In that men have bewitched thee, one of thine own people [or] a strange person – deliverance and release, both I speak for thee with my voice" (Whitney).

Bhatt. liest yat tvābhiceruḥ (a) ... <u>so</u> ... <u>aru</u>no (b); Upadhyaya: yat tvābhiceruḥ ... so ... aruno.

Bhatt.App.: "u. ya tvā 'bhiceruḥ" (a) und "dra. < yad aranah?" (b).

Die Übersetzung orientiert sich an Kim 2010, 333.

ab. Man hat wohl deshalb die Pl.-Form abhiceruḥ gewählt, weil svo yad araṇaḥ "sei es ein eigener oder ein fremder" auf das Subjekt bezogen wurde. Whitney möchte púruṣaḥ zu púruṣāḥ emendieren.

b. Zu so (Or und K) für svo nach einem Visarga s. z.B. 16.3.9b: dayahsodito-(K: jayasvodito-) für dayasvodito-. Ungewöhnlich ist hier, daß auch K so schreibt, s. jedoch Beispiele (6.20.10b; 13.9.1e; 20.6.1b) für die K-Schreibung sa für sva.

\*araṇo (aruṇo **K** und arṇo **Or**). In **K** ist ru für ra häufig verschrieben (6.23.4a; 7.8.2a; 8.1.11d; 8.2.4b; 9.3.2b; 9.18.6d; 9.28.10d; 9.29.4b). Zur **Or**-Schreibung r für ra nach s. auch 8.8.4a.

#### 9.13.3 = AVS 5.30.3

"Wenn du betrogen, falsch geschworen hast, gegenüber einer Frau, einem Mann aus Gedankenlosigkeit, [spreche ich dir Loslösung und Befreiung, beides durch meinen Spruch zu]." (ab nach Zehnder 1999, 78)

<sup>+</sup>yad \*dudrohitha] yadīdrohitha Ku V/126 Mā Ma Pa, yadrūdrohitha JM RM, yadadrohita K — śepiṣe <sup>†</sup>] Ku Ma Pa, śepi{·}ṣe JM V/126, śe{·}piṣe RM, śepiṣe Mā, śepiṣe K — striyai] Ku V/126 Mā Ma Pa, stiyai JM RM, strī K — puṃse] Ku JM RM Mā Ma Pa K, puṣe V/126 — <sup>†</sup>acittyā | <sup>∞∞</sup> ||] acityā || JM Ma Pa, acityā || (<sup>kā</sup>) Ku V/126 Mā, acityā | RM, cityā Z K

#### AVŚ 5.30.3

yád dudróhitha śepiṣé striyái puṃsé ácittyā | unmo° ||

"In that thou hast shown malice (*druh*), hast cursed at woman [or] at man through thought-lessness, deliverance and etc. etc." (Whitney).

Bhatt. liest yad \*dudrohitha (a) ... acittyā (b); Upadhyaya: yad dudrohitha ... acittyā.

#### **9.13.4** $\sim AVS 5.30.4$

| yad enaso mātṛkṛtāc | (8) |
|---------------------|-----|
| cheșe pitŗkŗtād uta | (8) |
| unmocanapramocane   | (8) |
| ubhe vācā vadāmi te | (8) |

"Wenn du in Folge des gegen den Vater und gegen die Mutter begangenen Vergehens da liegst, spreche ich dir Loslösung und Befreiung, beides durch [meinen] Spruch zu."

mātṛkṛtāc ' cheṣe ] mātṛkṛtā'c cheṣe Mā, mātṛkṛtā'cheṣe Ku, mātṛkṛtācheṣe JM RM Ma Pa, mātṛkṛtāc cheṣe V/126, mātariktāś chese K — pitṛkṛtād] Or, pitṛṣutād K — uta |] Ku RM V/126 Mā Ma Pa K, u{\}ta || JM — unmocanapramocane '] Ku V/126 Ma Pa, unmocanapramocane JM, RM, unmocanapramocana ' Mā, unmocanapramocane | K — ubhe] Or, ubhaya K — te ||] Ku JM V/126 Mā Ma Pa, te | RM K

#### AVŚ 5.30.4

yád énaso mātŕkṛtāc chéṣe pitŕkṛtāc ca yát | unmocanapramocané ubhé vācā vadāmi te ||

"In that thou art prostrate  $(c\overline{i})$  from sin that is mother-committed and that is father-committed, deliverance and etc. etc." (Whitney).

Bhatt. liest unmocapramocane (c), vgl. Upadhyaya: unmocanapramocane.

ab. Zu enas- ... pitrkrta- vgl. pitrkrtasyáinaso 'vayájanam asi "Du bist eine Abbüßung des gegen die Väter begangenen Vergehens" (VS 8.13c; TS 3.2.5.7; PB 1.6.10).

*mātr-krta-* ist ein Hapax.

### $9.13.5 = AV \pm 5.30.5$

"Was deine Mutter [und] was dein Vater, die Schwester und der Bruder "knarren", nimm es dir entgegengewandt als Arzneimittel zu Herzen! Ich mache dich zu einem, der ein [hohes] Alter erreicht" (abc nach Gotō 1987, 329).

pitā ] Ku V/126 Mā Ma Pa, pitā JM RM K — jāmir] Ku RM V/126 Ma Pa, jāmi JM Mā, jāman K — sarjataḥ | ] Ku RM V/126 Mā Ma Pa, sarjataḥ | ] JM, sarjata | K — pratyak \*sevasva] pratyak sevasya Ku JM V/126 Mā Ma Pa, {·}(+pra)tyak sevasya RM, pratyak chevasya K — bheṣajaṃ jaradaṣṭiṃ V/126 Mā, bheṣajaṃ jaradaṣṭiṃ Ku JM RM Ma Pa, bheṣajaradaṣṭiṃ K — kṛṇomi tvā | ] Ku V/126 Mā Ma Pa, {·} kṛṇomi tvā | JM, kṛṇomi tvā | RM, kṛṇomi te | K

#### AVŚ 5.30.5

yát te mātā yát te pitā jāmír bhrātā ca sárjatah | pratyák sevasva bheṣajám jarádaṣtim kṛnomi tvā || ,,What thy mother, what thy father, sister (jāmí), and brother shall infuse (? sárjatas) – heed (sev) thou the opposing remedy; I make thee one who reaches old age" (Whitney).

Bhatt. liest sevasya (c); Upadhyaya: sevasya.

**b**. Zu <sup>2</sup>sarj "knarren, quietschen" s. Gotō 1987, 324 und insbesondere Narten 1964, 274: "was die beiden schimpfen bzw. mißtönen (und daher unheilbringend) laut werden lassen".

c. \*sevasva: Die Ligatur sva ist sowohl in Or (1.41.3b; 2.7.2c; 2.7.5b; 18.14.5a; 20.9.4c) als auch in K (6.20.2c; 20.1.2c; 20.10.7a) nicht selten als sya verschrieben.

#### **9.13.6 a**: nur AVP • **bcd** = AVŚ 5.30.6bcd

| eh <sub>i</sub> y-ehi punar ehi | (8) |
|---------------------------------|-----|
| sarveņa manasā saha             | (8) |
| dūtau yamasya mānu gā           | (8) |
| adhi jīvapurā ihi               | (8) |

"Komm herbei, komm herbei, komm mit unversehrtem Sinn zurück! Geh nicht den beiden Boten Yamas [in die Unterwelt] nach, [sondern] geh zu den Festungen der Lebenden!" (cd nach Zehnder 1999, 45f.).

ehy-ehi] ehyehi Ku JM V/126 Mā Ma, {·} ehyehi RM, yehyehi Pa, yehiyehi K — ehi ¹] Ku V/126 Mā Ma Pa, ehi JM RM K — manasā] Or, sanasā K — saha [] Ku RM Mā Ma Pa K, saha [] JM V/126 — dūtau yamasya] Ku JM V/126 Mā Ma Pa, dūtau yasya RM, śato yamasya K — mānu gā ¹ adhi] Ku JM RM V/126 Mā, mānu gā adhi Ma, mānu śā adhi Pa, sānu gādhi K — jīvapurā ihi [] Ku V/126 Ma Pa, jīvapurā ihi [] Mā, jīvapunā hi [] Ku V/126 Ma Pa, jīvapurā hi [] Ku V/126 Ma Pa, jīvapurā hi [] Mā, jīvapunā hi []

#### AVŚ 5.30.6

iháidhi puruṣa sárveṇa mánasā sahá | dūtáu yamásya mắnu gã ádhi jīvapurắ ihi ||

"Be thou here, O man, together with thy whole mind; go not after Yama's (two) messengers; go unto the strongholds of the living" (Whitney).

Zu **ab** vgl. AVP 1.6.2ab: *upa na ehi vācaspate devena manasā saha* "Komm herbei zu uns, Herr der Rede, mit göttlichem Sinn" (Zehnder 1993, 19) ~ AVŚ 1.1.2ab: púnar éhi vacaspate devéna mánasā sahá.

c. Zu dūtau yamasya s. Griffiths 2009, 68f.

### $9.13.7 = AV \pm 5.30.7$

| anuhūtaḥ punar ehi     | (8) |
|------------------------|-----|
| vidvān udayanaṃ pathaḥ | (8) |
| ārohaṇam ākramaṇaṃ     | (8) |
| jīvato-jīvato ()yanam  | (8) |

"Komm zurück, wenn man nach dir ruft, denn du weißt Bescheid darüber, wo der Weg hinauf läuft, über den Aufstieg, über das Betreten, über das Begehen von jedem Lebendigen!"

anuhūtaḥ] Or, anuhataḥ K [[note: 'ḥ p']] — ehi '] Ku V/126 Mā Ma Pa, ehi JM RM K — vidvān] Or K [[Bar. vidvā]] — pathaḥ |] Or, pathaḥ K [[note: 'ḥ ā']] — ārohaṇam] Or, ārohaṇas K — ākramaṇaṃ '] Ku V/126 Mā Ma Pa, ākramaṇaṃ JM RM K — jīvato-jīvato] jīvatojīvato Or K — (')yanam ||] yanaṃ || Ku V/126 Mā Ma Pa, yanaṃ | JM RM, yanaṃ K

#### AVŚ 5.30.7

ánuhūtaḥ púnar éhi vidvān udáyanam patháḥ | āróhanam ākrámanam jīvato-jīvató 'yanam ||

"Being called after, come thou again, knowing the up-going of the road, the ascent, the climb (ākrámaṇa), the course (áyana) of every living man" (Whitney).

Bhatt. liest (')yanam (d); Upadhyaya: 'yanam.

Die Übersetzung orientiert sich an Kim 2010, 277.

**c**. Mit  $\bar{a}kramana$ - ist wohl "das Betreten [des Himmels]" gemeint, s. AVŚ 13.1. 44b = AVP 18.19.4b.

## 9.13.8 ~ AVŚ 5.30.8

| mā bibher na mariṣyasi               | (8) |
|--------------------------------------|-----|
| jaradaṣṭir bhaviṣyasi                | (8) |
| nir avocam aham yaksmam              | (8) |
| aṅgebhyo <sup>a</sup> ṅgajvaraṃ tava | (8) |

"Fürchte dich nicht, du wirst nicht sterben. Du wirst einer sein, der ein [hohes] Alter erreicht. Ich habe [durch meinen Spruch] aus deinen Gliedern die yákṣma-Krankheit vertrieben, die die Glieder schmerzt" (a nach Hoffmann 1967, 84).

mā] Or, sā K — bibher] Ku JM RM V/126 Mā Ma, {si}bibher Pa, bibhen K — mariṣyasi ¹] Ku V/126 Mā Ma Pa, mariṣyasi JM RM, pariṣyasi K — bhaviṣyasi ॄ] Or, bhaviṣyasi K — nir avocam] Ku JM RM Ma Pa, "vocam Mā, nir vocam K — aham] Ku JM RM V/126 Mā Ma, a{hi}ham Pa, am K — yakṣmam ¹] Ku V/126 Mā Ma Pa, yakṣmam JM RM, yakṣmas K

[[note: °s a°]] — angajvaraṃ tava ||] Ku V/126 Mā Ma, angajvaraṃ tava | JM RM K, anga{jya}jvaraṃ tava || Pa

#### AVŚ 5.30.8

mấ bibher ná mariṣyasi jarádaṣṭiṃ kṛṇomi tvā | nír avocam aháṃ yákṣmam áṅgebhyo aṅgajvaráṃ táva ||

"Be not afraid; thou shalt not die; I make thee one who reaches old age; I have exorcised (nir-vac) the yáksma, the waster of limbs, from thy limbs" (Whitney).

#### **a** = RVKhil 2.1.1a; AVP 2.2.3a; 15.15.10a.

9.13 Zum Lebenserhalten eines Mannes

Zu  $\mathbf{c}$  vgl. AVŚ 4.6.4d,5d (nír avocam aháṃ viṣám) = AVP 5.8.3d,4d.

d. Zu anga-jvará- "Glieder schmerzend" s. Kim 2010, 222.

### **9.13.9** $\sim \text{AV} \pm 5.30.9$

| śīrṣarogo aṅgarogo                      | (8) |
|-----------------------------------------|-----|
| yaś ca te hŗdayāmayaḥ                   | (8) |
| yakṣmaḥ śyena <sup>i</sup> va prāpaptad | (8) |
| vācā nuttaḥ parastaram                  | (8) |

"[Die Krankheit], die den Kopf schmerzt, [die Krankheit], die die Glieder schmerzt, und die [Krankheit], die dir den Herzschmerz verursacht; die *yakṣma*-Krankheit ist wie ein Falke fortgeflogen, durch [meinen] Spruch weit [weg]gestoßen."

śirṣarogo aṅgarogo '] Ku V/126 Mā Ma Pa, śīrṣarogo aṅgarogo JM RM, śīrṣarogam aṅgarogaṃ K — hṛdayāmayaḥ |] Ku RM V/126 Mā Ma Pa, hṛyāmayaḥ | JM, hṛdayāmaya | K — yakṣmaḥ śyena iva] Ku V/126 Mā Ma, yakṣmaḥ śvena iva JM Pa, yakṣma śyenaiva RM, ya[[folio]]yakṣma śyenaiva K — prāpaptad '] Ku, prāpaptad JM RM Mā Ma Pa, prāpapta{·}d V/126, prāpattatad K — nuttaḥ] Ku RM V/126 Mā Ma Pa K [[note: 'ḥ p']], nutta JM — parastaram || parastaraṃ || Ku JM V/126 Mā Ma Pa, parastaraṃ | RM, parastam K [[note: 'ṃ r']]

#### AVŚ 5.30.9

angebhedó angajvaró yáś ca te hṛdayāmayáḥ | yákṣmaḥ śyená iva prấpaptad vācā sāḍháḥ parastarām ||

"The splitter of limbs, the waster of limbs, and the heart-ache that is thine, the  $y\acute{a}k sma$  hath flown forth like a falcon, forced (sah) very far away by [my] voice" (Whitney).

Zu a vgl. śīrṣarogam aṅgarogaṃ (AVP 1.90.4a-c; 16.74.5a; 19.28.15a). Das Simplex róga- "Gebrechen, brechender Schmerz" ist ein Nomen substantivum, aber ein Kompositum wie hṛd-rogá- (RV 1.50.11, Geldner: "Herzkrankheit") war aufgrund des Akzentes (°rogá-) urspr. wohl ein Nomen adjektivum ("die das Herz brechende [Krankheit]"). Die Komposita mit °rogá- befinden sich also auf dem Weg zur

Lexikalisierung wie śīrṣaroga- "(eine Krankheit), die den Kopf bricht/schmerzt", vgl. śīrṣnó róga- "das Gebrechen des Kopfes" (AVŚ 9.8.22c; AVP 16.75.11f) und śīrṣaṇyà- róga- "=" (AVŚ 9.8.1c-5c = AVP 16.74.1c-5c). Man lese folglich AVP 16.74.5: śīrṣarogam aṅgarogaṃ viśvāṅgīnaṃ visalpakam | sarvaṃ śīrṣaṇyaṃ te rogaṃ bahir nir mantrayamahe || "(Die Krankheit,) die den Kopf schmerzt, (die Krankheit,) die die Glieder schmerzt, (die Krankheit,) die sich in jedem Glied versteckt (?), (die Krankheit,) die sich (in den Gliedern) ausbreitet; jeden deinen Schmerz des Kopfes treiben wir durch Sprüche nach außen" (~ AVŚ 9.8.5: aṅgabhedám aṅgajvarám viśvāṅgyàṃ visálpakam | sárvaṃ śīrṣanyàṃ te rógaṃ bahir nír mantrayāmahe ||). Die roga-Krankheiten verursachen ähnliche Schmerzen wie die der yakṣma-Krankheit, für die der Muskel- und Fettschwund des Körpers verantwortlich ist.

b. Zu *hrdayāmaya*- vgl. Narten Kl.Schr. 226ff.

## **9.13.10** ~ AVŚ 5.30.10

| rṣī bodhapratībodhāv         | (8) |
|------------------------------|-----|
| asvapno yaś ca jāgŗviḥ       | (8) |
| te te prāṇasya goptāro       | (8) |
| divā naktam ca jāgratu    13 | (8) |

"Die beiden Rsis — ein wachsamer und ein wachsam-die-Stellung haltender —, der schlaflose und der, der mit wachen Sinnen ist; diese Beschützer deines Atemzuges sollen tags und nachts wach sein!"

bodhapratībodhāv '] bodhapratībodhāv K, bodhapratībodhāv ' JM, bodhaḥ pratībodhāv ' Ku RM, bodhaḥ pratībodhāv ' V/126, bodhaḥ pra{tī}tībodhāv ' Mā, bodhaḥ pratībodhāv ' Ma, bodhaḥ pratībodhāv ' Ma, bodhaḥ pratībodhāv ' Ma Pa — asvapno] Ku JM RM V/126 Mā K, aṣvapno Ma Pa — jāgṛviḥ |] JM RM, yā<··>ḥ | Ku, yāgṛviḥ | V/126 Mā Ma Pa, jāgavi | K — prāṇasya] Or, praṇamya K — goptāro '] Ku V/126 Mā Ma Pa, goptāro JM RM K — divā naktaṃ ca] JM RM, divā naktañ ca Ku, divā naktaṃñ ca V/126, divā na{·}ktañ ca Mā, divīṃ naktañ ca Ma Pa, divā svapnaṃ ca K — jāgratu] K, jāgratuḥ Or — || 13 ||] || ŗ 10 || 13 || Ku, || ŗ 8 || 13 || JM, || ŗ || 13 || RM, || 13 || ŗ || V/126 Mā Ma Pa, Z 2 Z K

#### AV\$ 5.30.10

rṣī bodhapratībodhāv asvapnó yáś ca jāgrviḥ |
táu te prāṇásya goptārau dívā náktam ca jāgrtām ||
"The two seers, Wakeful-and-Vigilant, sleepless and he that is watchful – let them, the guardians of thy breath, watch by day and by night" (Whitney).

Bhatt. liest jāgrviḥ<sup>+</sup> (b); Upadhyaya: yāgrviḥ. Bhatt.App.: "gha u. ... naktañ ca ...".

# 9.14 Zum Lebenserhalten eines Mannes (Fortsetzung)

# 9.14.1 ~ AVŚ 5.30.11

| ayam agnir upasadya       | (8) |
|---------------------------|-----|
| iha sūrya ud etu te       | (8) |
| udehi mṛtyor gambhīrāt    | (8) |
| kŗcchrāc cit tamasas pari | (8) |

"Diesem Agni muß man sich ehrerbietig nahen. Hier soll die Sonne für dich aufsteigen; komm herauf aus der Tiefe des Todes, sogar aus der gefährlichen Finsternis!"

agnir upasadya '] agnirpasadya ' Ku JM V/126 Mā Ma Pa, agnirpasadya RM, agnir upasadya K — etu] JM RM V/126 Mā Ma Pa K, etū Ku — mṛtyor] Ku RM V/126 Mā Ma K, mṛtyo JM, mṛ{·}tyor Pa — gambhīrāt '] Ku RM V/126 Mā, gambhīrāt JM Ma, gambhīrā Pa, gambhīrat K — kṛcchrāc] Ku RM V/126 Mā Ma Pa, kṛścrāc JM, kṛśchrāś K — pari ||] Ku JM V/126 Mā Ma Pa, pari | RM K

#### AVŚ 5.30.11

ayám agnír upasádya ihá súrya úd etu te | udéhi mṛtyór gambhīrát kṛṣṇāc cit támasas pári ||

"This Agni [is] to be waited on; here let the sun arise for thee; come up out of death's profound black darkness" (Whitney).

Upadhyaya liest krcchāc (d).

Zu a vgl. RV 7.15.1a (dem Agni: upasádyāya mīļhúṣe).

d. kṛcchrāc cit tamasaḥ: AVŚ hat kṛṣṇāt, was dafür spricht, daß kṛcchra- hier ein Adjektiv ist, was dazu führt, in AVP 1.70.1d zu kṛcchāt ein támasaḥ zu ergänzen: 'kṛcchrād 'ij jyotir abhy aśnavātai "der wird sogar von der gefährlichen [Finsternis] aus das Licht erlangen".

### **9.14.2** $\sim$ AVŚ 5.30.12

| namo yamāya namo ()stu mŗtyave | (11) |
|--------------------------------|------|
| namah pitrbhya uta ye nayanti  | (11) |
| utpāranasya yo veda            | (8)  |
| tam agnim tat puro dadhe       | (8)  |

"Verehrung sei dem Yama, Verehrung dem Tod, Verehrung den Vätern und [denen], die sin die Fernel führen. Den Agni setze ich an die Spitze, weil er sich auf die Errettung versteht."

9. Kānda 9

namo (')stu] namo stu Or, namamo stu K — mṛtyave '] Ku V/126 Mā Ma Pa, mṛtyuve JM, mṛtyave RM K — namaḥ] Ku JM RM V/126 Mā Ma, nama{·}h Pa, namaḥ K — pitṛbhya] Or, piturbhyah K [note: "h u"] — nayanti | K, nayante | Or — utpāraṇasya] Or, utapārinasya K [Bhatt. utpārinasya] — veda 1 Ku JM V/126 Mā Ma Pa, veda RM K tam] Or, tvam K — tat] Ku JM RM Mā Ma Pa, ta V/126, om. K — dadhe | | ] Or, dadhe | K

#### AVŚ 5.30.12

námo vamáva námo astu mrtyáve námah pitřbhya utá vé návanti | utpāranasva vó véda tám agním puró dadhe 'smā aristátātaye ||

"Homage to Yama, homage be to Death; homage to the Fathers, and [to them] who conduct [away]; that Agni who understands (vid) deliverance (utparana) do I put forward (puro $dh\bar{a}$ ), in order to this man's being unharmed" (Whitney).

Bhatt. liest namo 'stu (a) ... nayante (b); Upadhyaya: namo 'stu ... nayante.

b. nayanti nach K und AVŚ. Whitney z.St. verweist auf AVŚ 8.1.8b, wo der erste Vers (= AVP 16.1.8ab) heißt: må gatánām á dīdhīthā yé náyanti parāvátam "Denk nicht (länger) an die Abgeschiedenen, die in die Ferne führen" (Hoffmann 1967, 86).

### 9.14.3 = AVS 5.30.13

| aitu prāṇa aitu mana        | (8) |
|-----------------------------|-----|
| aitu cakṣur atho balam      | (8) |
| śarīram asya saṃ vidāṃ      | (8) |
| tat padbhyām prati tisthatu | (8) |

"Herkommen soll der Atemzug, herkommen soll der Sinn, die Sehkraft und die Kraft. Sein Körper soll vereint sein, so soll er mit [seinen] Füßen festen Halt haben."

mana I Ku V/126 Mā Ma Pa, mana JM RM K — aitu cakṣur Ku JM V/126 Mā Ma Pa K, {·} aitu caksur RM — balam | balam | Or K — śarīram Or, śarīramam K — saṃ vidāṃ '] Ku Ma Pa, sam vidām JM RM, sam vidyām V/126, sam vidvām Mā [Bhatt. sa vidvām], sam vidā **K** — prati tisthatu ||] **Or**, prati syatu | **K** 

#### AVŚ 5.30.13

áitu prāná áitu mána áitu cákşur átho bálam śárīram asya sám vidām tát padbhyām práti tisthatu || ..Let breath come, let mind come, let sight come, then strength; let his body assemble (? sam-vid); let that stand firm with its (two) feet" (Whitney).

Diese Strophe wurde von Kümmel 1996, 104 übersetzt: "Herkommen soll der Atem, herkommen soll das Denken, das Auge und die Kraft, sein Körper soll vereint sein, dann soll er fest auf den Füßen stehen."

## 9.14.4 $\sim AVS 5.30.14$

| prāṇenāgne cakṣuṣā saṃ srjemaṃ           | (11) |
|------------------------------------------|------|
| sam īraya tan <sub>u</sub> vā saṃ balena | (11) |
| vetthāmṛtasya mā mṛta                    | (8)  |
| mo şu bhūmigṛho bhuvat                   | (8)  |

"Du Agni, statte diesen mit dem Atemzug, mit der Sehkraft aus! Stelle [ihn] an Körper [und] an Kraft wieder her! Du verstehst dich auf die Unsterblichkeit; er soll nicht sterben. Er soll doch ja nicht einer sein, der eine Behausung unter dem Erdboden hat."

prāņenāgne] Or, prāņenāgnaya K — srjemam '] Ku V/126 Mā Ma Pa, {:} srjemam JM, srjemam RM K — īraya | Or, īraya | K — balena | Or, srjanena K — vetthāmṛtasya | Ku JM RM V/126 Ma Pa, vethāmṛtasya Mā, votthāmṛtasya K — mṛta '] Ku V/126 Mā, mṛta JM RM Ma Pa K — mo su V/126 K, mo su Ku RM Mā Ma Pa, mā( $\rightarrow$ mo) su JM bhuvat ||] Ku V/126 Ma Pa, bhuvat | JM K, bhavat | RM, bhūvat || Mā

#### AVŚ 5.30.14

prānénāgne cákṣuṣā sáṃ sṛjemáṃ sám īraya tanvā sáṃ bálena | vétthāmrtasya mā nú gān mā nú bhūmigrho bhuvat

"With breath, O Agni, with sight unite him; associate (sam-īray) him with body, with strength; thou understandest immortality (amrta): let him not now go; let him not now become one housing in the earth" (Whitney).

Zu a vgl. AVŚ 19.27.7a: prānénāgním sám srjati "Man stattet den Agni mit dem Atemzug aus".

## **9.14.5** ~ AVŚ 5.30.15

| mā te prāṇa upa <sup>+</sup> dasan | (8) |
|------------------------------------|-----|
| māpāno api dhāyi te                | (8) |
| sūryas tvādhipatir mṛtyor          | (8) |
| udāvachāti raśmibhih               | (8) |

"Nicht soll sich dein Ausatmen erschöpfen. Nicht soll dein Einatmen verschlossen sein. Die Sonne, der Herr unter anderen [Herren], wird dich durch [seine] Strahlen vom Tod heraus in die Höhe ziehen."

mā] Ku RM V/126 Mā Ma Pa K, yā(→mā) JM — †dasan '] dasam K, sadan ' Ku V/126 Mā Ma Pa, sadan JM RM — api] Or, pa K — dhāyi] JM V/126 Mā Ma Pa, dhāya Ku RM K — mṛtyor ' udāyachāti] mṛtyor 'dāyachāti Mā, mṛtyor 'dāyachāti Ku, mṛtyor dāyachāti JM, mṛtyor dāyachāti RM, mṛtyor udāyachāti V/126, mṛtyor dāyachāti Ma Pa, martyor udāyaśchāti K — raśmibhih ||] Ku JM V/126 Mā Ma Pa, raśmibhih | RM K

### AVŚ 5.30.15

mā te prāṇá úpa dasan mó apānó pi dhāyi te | sūryas tvādhipatir mṛtyór udāyachatu raśmíbhiḥ ||

"Let not thy breath give out, nor let thine expiration be shut up; let the sun, the over-lord, hold thee up out of death by his rays" (Whitney).

Bhatt. liest dasan<sup>+</sup> (a) ... udāyacchāti (d); Upadhyaya: dasan ... nṛtyor (c) udāyacchāti.

ab. Zu *prāṇá*- und *apāná*- s. Kim 2010, 187f. a hat eine schlechte Kadenz.

## **9.14.6** $\sim \text{AV} \pm 5.30.16$

| iyam antar vadaty ugrā  | (8) |
|-------------------------|-----|
| jihvā paniṣpadā         | ( ) |
| tayā rogān vi nayāmaḥ   | (8) |
| śataṃ ropīś ca takmanaḥ | (8) |

"Ins Innere hinein spricht diese gewaltige, zuckende Zunge, mit der wir Gebrechen und hundert reißende Schmerzen der Fieber wegführen."

iyam antar] Ku JM V/126 Mā Ma Pa, {·} iyam antar RM, imaṃtar K — vadaty ugrā ˈ] Ku V/126 Mā Ma, vadaty ugrā JM RM K, va{ha}daty ugrā ˈPa — jihvā paniṣpadā |] Ku JM RM V/126 Mā Ma, ji{hyā}hvā paniṣpadā | Pa, jihvā maṇiḥpadā K — tayā rogān] Ku RM V/126 Mā Ma Pa, tayā ro{·}gā(+n) JM, tātayā romaṃ K — nayāmaḥ ˈ] Ku V/126 Mā Ma Pa, nayāmaḥ JM RM, nayāsaḥ | K — ropīś] Or, romīc K — takmanaḥ ||] Ku JM V/126 Mā Ma, kmanaḥ | RM, ta{ktha}kmanaḥ || Pa, uksanā | K

#### AVŚ 5.30.16

iyám antár vadati jihvá baddhá panispadá | \*táyā yáksmam nír avocam śatám rópīś ca takmánah || "This much-quivering tongue, bound, speaks within; by it I have exorcised the *yákṣma* and the hundred pangs of the fever" (Whitney mit Emendation *tváyā* (alle Mss.) zu *táyā*).

Bhatt. kommentiert: "dra. ka mā. rvadaty iti pādo 'vasitaḥ".

b. Es fehlen zwei Silben (*baddhā*), die wohl in der gemeinsamen Samhitā-Phase der Paippalāda-Śākhā ausgefallen sind.

# **9.14.7** ~ AVŚ 5.30.17

| ayaṃ lokaḥ priyatamo        | (8) |
|-----------------------------|-----|
| devānām aparājitaḥ          | (8) |
| yasmai tvam iha jajñiṣe     | (8) |
| distah purusa mrtyave       | (8) |
| tasmai tvānu hvayāmasi      | (8) |
| mā purā jaraso mŗthāḥ    14 | (8) |

"Diese den Göttern sehr liebe Welt [ist] unbesiegbar; welchem Tod du, Mann, zugewiesen hier geboren bist, gegen den rufen wir nach dir. Stirb nicht vor dem [hohen] Alter!"

lokaḥ] Or, lokaḥ K — priyatamo ¹] Ku JM V/126 Mā Ma, priyatamo RM Pa K — aparājitaḥ | ] Or, aparājitaḥ K [[note: ºḥ t']] — yasmai] Or, tasmai K — jajñiṣe ¹] Ku Ma Pa, yajñiṣe JM RM, yajñiṣe ¹ V/126 Mā, jajñiṣe K — diṣṭaḥ] Or, adṛṣṭaḥ K — puruṣa] K, puṛṣa Or — tvānu] Ku RM V/126 Mā Ma Pa, tvā{\}nu JM, tvāni K — hvayāmasi ¹] Ku V/126 Mā Ma Pa, hvayāmasi JM RM, hveyāmasi K — mṛthāḥ] Or, mṛdhā K — || 14 || || || (³) ṛ 7 || 14 || Ku, || (³) ŗ || 14 || JM, || ŗ || 14 || RM, || 14 || ŗ || Mā Pa, || (³) 14 || ŗ || V/126 Ma, Z 3 Z K

#### AVŚ 5.30.17

ayáṃ lokáḥ priyátamo devấnām áparājitaḥ | yásmai tvám ihá mṛtyáve diṣṭáḥ puruṣa jajñiṣé | sá ca tvấnu hvayāmasi mấ purấ jaráso mṛthāḥ ||

"This [is] the dearest world of the gods, unconquered. Unto what death appointed, O man, thou wast born here, we and it call after thee: do not die before old age" (Whitney).

**ab**. Zu *loká- áparājita-* s. noch AVP 16.88.5d und 16.88.6a. **a** hat eine schlechte Kadenz.

# 9.15 Zum Schutz der Brahmanengattin

Diese Kāṇḍikā und die darauf folgende (9.16) entsprechen AVŚ 5.17 (KauśS 48.11: ,te'vadan' ...). Die sieben Strophen (1-7) von RV 10.109 wurden hierin integriert (Geldner z.St.: "AV. 5.17 ist das Lied nach der moralischen Seite zum Schutze der Gattin des Brahmanen noch erweitert worden").

## **9.15.1** $\sim AV \pm 5.17.1 \sim RV + 10.109.1$

| te <sub>a</sub> vadan prathamā brahmakilbiṣe | (12) |
|----------------------------------------------|------|
| <sub>a</sub> kūpāraḥ salilo mātariśvā        | (11) |
| <sup>†</sup> vīḍuharas tapa ugraṃ mayobhuva  | (12) |
| āpo devīḥ prathamajā ŗtasya                  | (11) |

"Diese sprachen als erste über den Verstoß gegenüber einem Brahmanen: der unbegrenzte, salzwässerige Mātariśvan, die gewaltige Glut mit starker Hitze [und] die erfrischungspendenden, göttlichen Gewässer, die Erstgeborenen des Rta."

te avadan prathamā  $\operatorname{Ku} V/126 \operatorname{M\bar{a}} \operatorname{Ma} \operatorname{Pa}$ , te vada $\{\cdot\}$ n prathamā  $\operatorname{JM}$ , te vada{·}(+n pra)thamā RM, tam vadam prathā K — brahmakilbise ¹] Ku JM V/126 Mā, brahmaki{·}lbişe RM, brahmakilbişe Ma Pa, vrahmakilvişe K — akūpārah] kūpārah Or, kūpāras K — <sup>+</sup>vīduharas] vīdūharas K, viduharas RM, viruharas Ku JM V/126 Mā Ma. vidaharas Pa — mayobhuva | Ku V/126 Ma Pa, mayobhuva JM RM K. mayobhūva | Mā — āpo devīh] Or, apo[[line]po devīh K — prathamajā] Ku JM RM V/126 Mā Ma K, prathamayā(→jā) Pa — rtasya || Ku JM V/126 Mā Ma Pa, rtasya | RM, rtasya K

#### AV\$ 5.17.1

tè 'vadan prathamā brahmakilbisé 'kūpārah saliló mātaríśvā | vīdúharās tápa ugrám mayobhūr āpo devīh prathamajā rtásva ||

"These spoke first at the offense against the Brahman (bráhman): the boundless sea, Mātariçvan, he of stout rage (-háras), formidable fervor, the kindly one, the heavenly waters, first-born of right (rtá)" (Whitney).

#### RV 10.109.1

tè 'vadan prathamā brahmakilbisé 'kūpārah saliló mātarísvā | vīļúharās tápa ugró mayobhū́r apo devī́h prathamajā rténa

"Diese besprachen sich zuerst über die Versündigung an dem Brahmanen: der flutende Ozean, Mātariśvan, das Tapas von strenger Brunst, der gewaltige wohltätige (Gott), die göttlichen Gewässer, die Erstgeborenen nach dem Gesetz" (Geldner).

Bhatt. liest te 'vadan (a) ... 'kūpārah (b) ... 'vīduharas (c); Upadhyaya: te 'vadan ... 'kūpārah ... vīduharās ... mayobhūva (c) ....

- a. "The first pada is properly jagatī, though the Anukr. takes no notice of the fact" (Whitney), was auch für Pāda c gilt. Trotzdem bietet der erste [und auch der dritte] Pāda einen metrisch schlechten Eingang.
- c. \*vīduharas tapah: Der Paippalādatext hat kein analogisch gebildetes vīdúharās tápah (RV und AVŚ), s. AiGr. III, 288.

mayobhuvah: Die Paippalādins haben sich statt mayobhūḥ (RV und AVŚ) für mayobhuvah (Nom.Pl.f. zu āpah) entschieden (s. AVŚ 1.5.1a; AVP 14.1.6ab; 19. 45.8a; 20.26.1c).

## 9.15.2 = AV\$ 5.17.2 = RV 10.109.2

9.15 Zum Schutz der Brahmanengattin

| somo rājā prathamo brahmajāyām | (11) |
|--------------------------------|------|
| punah prāyachad ahṛṇīyamānaḥ   | (11) |
| anvartitā varuņo mitra āsīd    | (11) |
| agnir hotā hastagṛhyā nināya   | (11) |

"König Soma gab zuerst die Brahmanenfrau ohne zu grollen zurück; Zurückforderer (war) Varuna, war Mitra; Agni, der Hotar, (sie) an der Hand fassend, führte (sie dem Brahmanen) zu" (Tichy 1995, 126 nach Ingrid Kühn).

brahmajāyām '] Ku Mā Ma Pa, brahmajāyām JM RM V/126, vrajāyām K — punaḥ] Or K [[note: "h p"]] — prāyachad] Ku V/126 Mā Ma Pa, prāyatsad JM RM, prāyaśchad K ahrnīyamānah | Ku JM RM Mā Pa, ahrnīyamāna | V/126, ahrnīyamānāh | Ma, ahṛṇīyamānaḥ K [[note: h a]] — anvartitā] anvartitā Or, anvantitvā K — varuno] K, varno Or — mitra] Or, mittro K — āsid 1] V/126 Mā Ma Pa, āsid Ku JM RM K hastagṛhyā] Or, hastagṛhṇā K — nināya ||] Ku JM V/126 Mā Ma Pa, nināya | RM K

#### AVS 5.17.2 = RV 10.109.2

sómo rájā prathamó brahmajāyām púnah práyachad áhrnīyamānah | anvartitā varuno mitra āsīd agnir hotā hastagrhyā nināya ||

"King Soma first gave (pra-yam) back the Brahman's wife, not bearing enmity; he who went after [her] was Varuna, Mitra; Agni, invoker, conducted [her] hither, seizing her hand" (Whitney), vgl. "König Soma gab zuerst ohne Groll des Brahmanen Weib zurück, Varuna und Mitra waren Zurückforderer (?), Agni, der Hotr, faßte sie an der Hand und führte (sie ihm) zu" (Geldner).

Bhatt. liest \*prāyacchad (b); Upadhyaya: prāyacchad.

## **9.15.3** ~ AVŚ 5.17.3 ~ RV 10.109.3

| hastenaiva grāh <sub>i</sub> ya ādhir asyā | (11) |
|--------------------------------------------|------|
| brahmajāyeti ced avocat                    | (9)  |
| na dūtāya prah <sub>i</sub> ye tastha eṣā  | (11) |
| tathā rāṣṭraṃ gupitam kṣatriyasya          | (11) |

"Sobald man gesagt hat: '[Sie ist] die Gattin des Brahmanen', dann muß es unbedingt mit der Hand geschehen, wenn man sie in Empfang nimmt. Diese steht nicht dazu bereit, als Bote losgeschickt zu werden. Auf diese Weise [ist] das Reich des Kriegers behütet."

hastenaiva] K, hasteneva Ku JM RM V/126 Mā Ma, hastenava Pa — grāhya ādhir] V/126 Mā Ma, grāhyā ādhir Ku JM, grāhya ā{·}dhir RM, śrāhya ādhir Pa, grāhya ādir K — asyā¹] Ku V/126 Mā Ma Pa, asyād JM, asyā RM K — brahmajāyeti] Ku JM V/126 Mā Ma Pa, brahmejāyeti RM, vrahmajāyeti K — avocat |] Or, avocaţ K — prahye] Or, prahyā K — tastha] Ku RM Mā Ma Pa, tasthā JM, tasthu V/126, tasta K — eṣā¹] eṣā K, eṣāṃ¹ Ku V/126 Mā Ma Pa, eṣāṃ JM RM — rāṣṭraṃ] Or, rāṣṭe K — kṣatriyasya ||] Ku JM V/126 Mā Ma Pa, kṣatriyasya | RM, kṣattriyasya | K

#### AVŚ 5.17.3

hástenaivá grāhyà ādhír asyā brahmajāyéti céd ávocat | ná dūtāya prahéyā tastha eṣā táthā rāṣṭráṃ gupitáṃ kṣatríyasya ||

"To be seized by the hand indeed is the pledge (?ādhi) of her, if one has said "[she is] the Brahman's wife"; she stood not to be sent forth for a messenger: so is made safe (gupitá) the kingdom of the Kshatriya" (Whitney).

#### RV 10.109.3

hástenaivá grāhyà ādhír asyā brahmajāyéyám íti céd ávocan | ná dūtāya prahyè tastha eṣā táthā rāṣṭrám gupitám kṣatríyasya ||

",Mit der eigenen Hand muß er ihr Pfand fassen, wenn sie entschieden haben: Dies ist des Brahmanen Weib. Nicht gestattete sie einen Boten zu schicken. So ist das Reich des Fürsten behütet" (Geldner).

Bhatt. (= Upadhyaya) liest hasteneva (a).

a. ādhi- scheint nicht "Pfand" zu bedeuten, sondern "Anlegung", vgl. agny-ādhéya-"Feueranlegung" (AVŚ 11.7.8a = AVP 16.82.8a). Der Pāda heißt wörtlich "Ihre Anlegung ist eben mit der Hand zu ergreifen".

**b** hat zwei Silben zu wenig, was zu der Vermutung führt, daß bereits der Urtext des Atharvaveda *iyám* (RV) verloren hat.

## 9.15.4 ~ AVŚ 5.17.4

| yām āhus tārakām vikeśīm                   | (9)  |
|--------------------------------------------|------|
| †duchunāṃ grāmam avapadyamānām             | (11) |
| sā brahmajāyā pra dunoti rāṣṭraṃ           | (11) |
| yatra *prāpādi śaśa <sup>+</sup> ulkuṣīmān | (11) |

"Die Gattin des Brahmanen [ist] so eine, die man ein [vom Himmel] auf die Siedlung herabfallendes, unheilbringendes Wesen, einen wirrhaarigen Stern nennt; sie verbrennt das Reich, worin der [Meteor namens] Hase mit feurigen Erscheinungen eingefallen ist."

vikeśīm '] Ku V/126 Mā Ma Pa, vikeśīn JM RM, vikeśī K — \*duchunām] dutsunām Ku RM V/126 Mā Ma Pa, dūtsunām JM, dutprā K [[Bar. Bhatt. datprā]] — grāmam] Or, gāmam K — avapadyamānām |] avapadyamānām | Ku JM Mā Ma Pa, apadyamānām | RM, avapadamānām | V/126, avapabhyamānā K — brahmajāyā] Or, vrahmajāyā K — dunoti] Or, tinotu K — rāṣṭraṃ '] JM V/126 Mā, rāṣṭraṃ Ku RM Ma Pa K — yatra] Ku JM V/126 Mā Ma Pa K, yata RM — \*prāpādi] prāpāddi K, prāpāti Or — śaśa] JM, śaśaḥ Ku RM V/126 Mā Ma Pa, śamu K — \*ulkuṣīmān] ulkakhīmāṃ K [[Bhatt. ulakakhīmāṃ]], kalkuṣīmān || JM V/126 Mā Ma, kalkuṣīmān | Ku RM Pa,

#### AVŚ 5.17.4

yấm āhús tấrakaiṣấ vikeśīti duchúnāṃ grấmam avapádyamānām | sấ brahmajāyấ ví dunoti rāṣṭráṃ yátra prấpādi śaśá ulkuṣīmān ||

"The misfortune, descending (ava-pad) upon the village, of which they say "this is a star with disheveled hair". — as such, the Brahman's wife burns up the kingdom, where hath gone forth a hare (?  $çaq\acute{a}$ ) accompanied with meteors ( $ulkus\acute{t}$ )" (Whitney).

Bhatt. liest  $ducchun\bar{a}m$  (b) ...  $pr\bar{a}p\bar{a}di^+$  śaśaḥ  $kalkus\bar{i}m\bar{a}n$  (d); Upadhyaya:  $ducchun\bar{a}m$  ...  $pr\bar{a}p\bar{a}di$  śaśaḥ  $kalkus\bar{i}m\bar{a}n$ .

a hat zwei Silben zu wenig (AVP: zwei Akkusativendungen, AVŚ: *iti*). Der AVŚ-Pāda wurde in KauśS 126.9 zitiert: ,*yām āhus tārakaisā vikeśī-'-iti*.

d. śaśa  $^+$ ulkuṣīmān. Die Or-Schreibung śaśah kalkuṣīmān (so von Bhattacharya in die Edition aufgenommen) ist unverständlich ("der mit den beiden Knochen des Unterarms versehene Hase"?), obwohl kalkuṣī (Dual) auch in AVP 16.147.9b belegt ist (s. Hoffm. Aufs. I, 193 Anm. 13). Es scheint jedoch, daß bereits in der Phase des Or-Archetypus ein Fehler für ulkuṣīmān (K: ulkakhīmām mit einem typischen Fehler  $kh\bar{\iota}$  für ṣ $\bar{\imath}$ , s. AVP 2.71.4b; 7.2.9a; 7.7.6c; 8.1.7c; 14.8.1a; 20.1.8a) aufgetreten ist. Dieser Fehler des Or-Archetypus ist ungewöhnlich, denn man findet kein Beispiel für eine Verwechslung zwischen ka und u, die auch graphisch kaum möglich ist.

## **9.15.5** = $AVS 5.17.5 \sim RV 10.109.5$

| brahmacārī carati veviṣad viṣaḥ             | (12) |
|---------------------------------------------|------|
| sa devānāṃ bhavat <sub>i</sub> y ekam aṅgam | (11) |
| tena jāyām anv avindad bṛhaspatiḥ           | (12) |
| somena nītāṃ juh <sub>u</sub> vaṃ na devāḥ  | (11) |

"Ein Brahmanenschüler wandelt, Werk um Werk wirkend. Er wird das einzige Glied der Götter. Mit diesem [Glied] machte Brhaspati [seine] Frau ausfindig, die vom Soma entführt war, wie die Götter den Opferlöffel."

brahmacārī] Or, vrahmacārī K — veviṣad] Ku RM V/126 Mā Ma Pa, vevikṣad JM, vevisad K — viṣaḥ '] JM V/126 Mā Ma Pa, viṣaḥ Ku RM, viṣas K — devānāṃ] Ku JM RM V/126 Ma Pa K, devānā Mā — bhavaty] Or, bhāvaty K — aṅgam |] aṅgaṃ | Or, aṅgaṃ K — jāyām] Ku RM V/126 Mā Ma Pa K, yām JM — bṛhaspatiḥ '] Ku JM V/126 Mā Ma Pa, bṛhaspatiḥ RM, vṛhaspatis K — nītāṃ] Ku RM V/126 Mā Ma Pa, nitā JM, nihatāṃ K — juhvaṃ] K, juhvan Ku JM RM V/126 Mā Ma, u(→ṛ)hvan Pa — devāḥ ||] Ku V/126 Mā Ma Pa, devāḥ | JM RM, devāḥ K [[note: ⁰ħ d⁰]]

### AVŚ $5.17.5 \sim \text{RV } 10.109.5 \text{ (d: } dev \hat{a}h\text{)}$

brahmacārī carati véviṣad viṣaḥ sá devānāṃ bhavaty ékam áṅgam | téna jāyām ánv avindad bṛ́haspátiḥ sómena nītāṃ juhvàṃ ná devāḥ ||

"The Vedic student (*brahmacārin*-) goes about serving (*viṣ*) much service; he becomes one limb of the gods; by him Brihaspati discovered the wife, conducted by Soma, like the sacrificial spoon, O gods" (Whitney), vgl. "Er lebte als Brahmanschüler seine Dienste verrichtend, er wird ein Glied der Götter. Dadurch bekam Bṛhaspati seine Frau wieder, die vom Soma entführt war, so wie ihr Götter die Juhū" (Geldner).

## a. Zu vevișad vișah s. Schaefer 1994, 187.

b. ékam ángam heißt nicht "ein Glied", sondern "ein einziges Glied", s. Kim 2010, 28f. Man lese z.B. AVŚ 10.7.9c (= AVP 17.7.10a): ékam yád ángam ákmot sahasradhá "[Skambha] machte das, was ein einziges Glied [gewesen war], tausendfach". Hier ist mit ánga- wohl das männliche Glied gemeint, s. auch RV 10.85. 30d.

**d**. somena  $n\bar{t}a\bar{t}$  könnte sich auch auf juh $\bar{u}$ - beziehen, was wohl unwahrscheinlich ist, s. AVP 9.15.6c.

 $dev\bar{a}\underline{h}$  ist wie im RV als Nom. Pl.-Form aufzufassen, die einen besseren Sinn ergibt.

# **9.15.6** ~ AVŚ 5.17.6 ~ RV 10.109.4

bhīmā jāyā brāhmaṇasyāpanītā (11)

 $^{+}$ durdhām  $^{+}$ dadhāti parame  $v_{i}$ yoman || (11)

"Die von Alters her bestehenden Götter unterredeten sich über diese — Die sieben Rsis haben sich zur Askese niedergesetzt. —: Furchtbar [ist] die Brahmanengattin, die weggeführt wurde; sie löst im höchsten Himmel ein Unbehagen aus."

etasyām] Ku JM RM V/126 Ma, ··· Mā, etasyāy Pa, etasyāp K — avadanta] Or, ajayaṃtu K — pūrve ¹] Ku JM V/126 Mā Ma, pūrve RM K, {pu}pūrve ¹ Pa — tapase] Or, tapaste K — niṣeduḥ |] Ku JM RM Mā Ma Pa, niṣeduḥ | V/126, niṣeduḥ K [[note: ⁰ḥ bh°]] — brāhmaṇasyāpanītā ¹] JM Mā Ma, brāhmaṇasyāpanītā Ku RM V/126, brāhmaṇasyāpatītā ¹ Pa, vrahmaṇasyāpinihitā K — ⁴durdhāṃ] dūrddhā Ku JM V/126 Mā Ma Pa, dūrddā RM, dugdhāṃ K — ⁴dadhāti] dadāti Ku JM RM V/126 Mā K, dadhā(→dā)ti Ma, vīdhāti Pa — vyoman ||] Ku JM V/126 Mā Ma Pa, vyoman | RM K

#### AV\$ 5.17.6

devá vá etásyām avadanta púrve saptarsáyas tápasā yé nisedúḥ | bhīmá jāyá brāhmaṇásyápanītā durdhám dadhāti paramé vyòman ||

"The gods of old verily spoke about her; the seven seers who sat down with penance  $(t\acute{a}pas)$ ; fearful [is] the wife of the Brahman when led away; she makes  $(dh\bar{a})$  discomfort  $(durdh\acute{a})$  in the highest firmament  $(vy\acute{o}man)$ " (Whitney).

#### RV 10.109.4

devā etásyām avadanta pūrve saptarsáyas tápase yé nisedúḥ | bhīmā jāyā brāhmaṇásyópanītā durdhāṃ dadhāti paramé vyòman ||

"Die Götter, die sieben Rsi's, die sich zur Kasteiung niedergesetzt hatten, besprachen sich vormals über diese: Furchtbar wird des Brahmanen Weib, wenn es (von einem anderen) heimgeführt wird; es schafft Unordnung im höchsten Himmel" (Geldner).

Bhatt. liest <sup>†</sup> durdhām dadhāti (d); Upadhyaya: durdhām dadhāti.

c. Whitney z.St. möchte - $\acute{a}pan\bar{\imath}t\bar{a}$  als - $\acute{u}pan\bar{\imath}t\bar{a}$  (RV) lesen, was nun durch den AVP-Beleg entfällt.  $nay^i + \acute{a}pa$  ist auch in AVP 20.14.6a (apa-nayan) belegt.

d. Zu dur-dhā- "Unbehagen" (Hapax) s. Scarlata 1999, 252f. (su-dhā-?; entgegen AVŚ 17.1.6e: sudhāyām mā dhehi paramé vyòman (Refrain) liest die AVP-Parallele, 18.55.1e, svadhāyan no dhehi parame vyoman).

\*dadhāti: Die Verwechslung zwischen da und dha tritt sowohl in **Or** als auch in **K** häufig auf.

## **9.15.7** ~ AVŚ 5.17.7

ye garbhā avapadyante (8

 $jagad\ yac\ c\bar{a}palupyate\ |\ (8)$ 

vīrā ye hanyante mitho (8)

brahmajāyā hinasti tān || (8)

"Die Embryos, die herabfallen, und das Lebewesen, das [vom Weiterleben] ausscheidet, [und] die Männer, die sich gegenseitig totschlagen; diesen fügt die Brahmanengattin Schaden zu."

ye] Or, ya K — garbhā avapadyante '] Ku JM V/126 Mā Ma Pa, garbhā avapadyante RM, garbhāvapabhyante K — jagad] Ku RM V/126 Mā Ma Pa K, (+ja)gad JM — yac cāpalupyate | V/126 Mā Ma, yac cāpalupyante | Ku, yacāpalupyate | JM RM, yac cāpalūpyate | Pa, yaś cāpilupyate | K — vīrā ye] RM K, vi(→vī)rā je Ku, vīrā je JM V/126 Mā, virā je Ma Pa — hanyante] JM RM V/126 Ma Pa, hanyamte Ku, hanvante Mā, hanyonte K — mitho '] Ku V/126 Mā Ma Pa, mitho JM RM K — brahmajāyā] Or, vrahmajāyā K — tān ||] Ku JM V/126 Mā Ma Pa, tān | RM, tām | K

#### AVŚ 5.17.7

yé gárbhã avapádyante jágad yác cāpalupyáte vīrā yé tṛhyánte mithó brahmajāyā hinasti tān ||

"What embryos are aborted (ava-pad), what living creatures (jágat) are torn away (apalup), what heroes are mutually shattered – them the Brahman's wife injures" (Whitney).

Upadhyaya druckt *jagat* (b).

### **9.15.8 ab**: nur AVP • cd = AVŚ 5.17.12-17cd

| sarve garbhāḥ pra vyathante     | (8) |
|---------------------------------|-----|
| kumārā daśamās <sub>i</sub> yāḥ | (8) |
| nagania vazatna mimudha ata     | (9) |

yasmin rāstre nirudhyate (8)

brahmajāyā †acitt<sub>i</sub>yā || (8)

"In welchem Reich die Brahmanengattin aus Verblendung niedergehalten wird, [dort] geraten alle Embryos, die zehn Monate alten Knaben, ins Fortgeschleudertwerden."

sarve] Or, sarva K — garbhāh] Or, garbhāh K — vyathante '] Ku JM V/126 Mā Ma Pa, vyathante RM K — daśamāsyāh | ] Or, daśamāsyā (+|) K [[Bar. Bhatt. daśamāsyā]] vasmin] vasmin Ku V/126 Mā Ma Pa, vasmina JM RM, asmin K — nirudhyate '] nirdhyate ' Ku JM V/126 Mā Ma Pa, nigdhyate RM, niguddhyate K — brahmajāyā †acittyā ||] brahmajāyā acityā || Ku JM V/126 Mā Ma Pa, brahmajāyā acityā | RM, vrahmajāyādityā

#### AVŚ 5.17.12-17cd

yásmin rāṣṭré nirudhyáte brahmajāyácittyā || "(wife), in whose kingdom the Brahman's wife is obstructed through ignorance" (Whitney).

Bhatt. (= Upadhyaya) liest acittyā (d).

a. vyath + prá ist noch in AVS 10.3.9ab (= AVP 16.63.8ab) belegt: varanéna právyathitā bhrátrvyā me sábandhavah "Vom Varana-Baum hingeworfen sind meine verwandten Rivalen".

Zu **b** vgl. AVP 5.37.8cd: garbhas tvā daśamāsyah pra viśatu kumāram jātam pipṛtām upasthe ,...; let a ten months' embryo enter into you. Let the two preserve a boy, when born, in [her] lap" (Lubotsky 2002, 173).

c. Als Bezugsnomen zu *yasmin* ist etwa *tasmin* (oder gar *tasya*) in **ab** zu ergänzen.

### **9.15.9** ~ AVŚ 5.17.10 ~ RV 10.109.6

| punar vai devā adaduḥ           | (8) |
|---------------------------------|-----|
| punar manuṣ <sub>i</sub> yā uta | (8) |
| rājānaḥ satyaṃ kṛṇvanto         | (8) |
| brahmajāyāṃ punar daduḥ         | (8) |

"Die Götter gaben fürwahr die Brahmanengattin zurück, auch die Menschen [gaben sie] zurück. Die das Wahre herstellenden Könige haben sie zurückgegeben."

adaduḥ 1 Ku JM V/126 Mā Ma Pa, adaduḥ RM, adaduḥ K — punar Ku JM V/126 Mā Ma Pa K, puna RM — rājānah] Ku JM RM Ma Pa, rājāna V/126 Mā, rājānas K kṛnvanto | Ku V/126 Mā Ma Pa, kṛnvato JM, kṛnvanto RM, kṛnvāno K — brahmajāyām Or, vrahmajāyām na K — daduḥ ||] Ku JM V/126 Mā Ma Pa, daduḥ | RM K

#### AV\$ 5.17.10

púnar vái devá adaduh púnar manusyà adaduh rājānah satyám grhnānā brahmajāyām púnar daduh || "The gods verily gave back; men (manusyà) gave back; kings, apprehending (grah) truth, gave back the Brahman's wife" (Whitney).

#### RV 10.109.6

púnar vái devá adaduḥ púnar manuṣyà utá | rájanah satyám krnvaná brahmajayám púnar daduh ||

"Die Götter gaben (sie) ja zurück und auch die Menschen (sollen sie) zurück(geben). Die Könige, die ihr Wort halten, sollen das Weib des Brahmanen zurückgeben" (Geldner).

### **9.15.10** = $AV \hat{S} 5.17.11 \sim RV 10.109.7$

| *punardāya brahmajāyāṃ                | (8) |
|---------------------------------------|-----|
| kŗtvā devair nikilbiṣam               | (8) |
| ūrjaṃ pŗthiv <sub>i</sub> yā bhaktvā- | (8) |
| - <sub>u</sub> rugāyam upāsate    15  | (8) |

"Nachdem [die Könige] die Brahmanengattin zurückgegeben, mit den Göttern [versöhnt, ihr] Vergehen behoben [und ihren] Anteil an der stärkenden Kraft der Erde bekommen haben, halten sie den weiten Raum hoch."

\*punardāya] yopunardāya JM RM Mā Ma K, yopunar{jāyā}dāya Ku, yopunardāyā V/126, yopuna{·}rdāya Pa — brahmajāyāṃ '] Ku V/126 Mā, brahmajāyāṃ JM RM Ma Pa, vrahmajāyāṃ K — krtvā devair] K, krtvī devīr Or — nikilbiṣam | nikilbiṣaṃ | Or, nakilviṣaṃ K [[note: °ṃ ū°]] — ūrjaṃ] Ku RM V/126 Mā Ma K, ūrja JM, ūjaṃ Pa — prthivyā] Or, pr[[line][prthivyā K — bhaktvoˈrugāyam] bhaktvoˈrgāyam Ku V/126 Mā, bhaktvorgāyam JM RM Ma, bhaktvorṣāyam Pa, bhaktobhagāyam K [[Bhatt. bhaktobhagāṃ]] — || 15 || || r 10 || 15 || Ku JM, || r || 15 || RM, || 15 || r || V/126 Mā Ma Pa, Z 4 Z K

#### AVŚ 5.17.11

punardāya brahmajāyām kṛtvā deváir nikilbiṣám | ūrjam pṛthivyā bhaktvórugāyám úpāsate ||

"Having given back the Brahman's wife, having brought about  $(k_{\vec{i}})$  freedom of offense with the gods, sharing (bhaj) the refreshment  $(\dot{u}rj)$  of the earth, they occupy  $(upa-\bar{a}s)$  broad space  $(uru-g\bar{a}y\dot{a})$ " (Whitney).

#### RV 10.109.7

punardáya brahmajāyám krtví deváir nikilbişám | úrjam prthivyá bhaktváyorugāyám úpāsate ||

"Nachdem sie des Brahmanen Weib zurückgegeben und durch die Götter Entsühnung erwirkt und das Mark der Erde genossen haben, machen sie dem weitschreitenden (Viṣṇu) ihre Aufwartung" (Geldner).

Bhatt. liest yopunardāya (a) ... kṛtvī (b); Upadhyaya: yo punardāya ... kṛtvī.

- **a.** Or K yopunardāya: Das zusätzlich eingeführte yo ist paippalādaspezifisch. Das Wort yo scheint nach 9.16.4a: yo punardāya brahmajāyām (Or) und yo punardāya | vrahmajāyām (K) (zu lesen: yo ()punardāya ...) eingeführt worden zu sein, was allerdings das Metrum stört. Im übrigen ist das Subjekt sehr wahrscheinlich die Könige (Strophe 9cd).
- b. Im AV gibt es als Absolutiv-Formen nur die auf  $-tv\bar{a}$  (AiGr. II 2, 654). In der Paippalāda-Samhitā begegnet man nur  $k_r tv\bar{a}$  (42x), aber nie  $k_r tv\bar{\iota}$ .

Zu *uru-gāyá-* s. Kim 2010, 259. Als Beiwort für Viṣṇu paßt *uru-gāyá-* hier nicht gut, s. AVP 9.4.2d: *saha rāṣṭram upādhvam* "Zusammen sollt ihr das Reich in Ehren halten".

### 9.16 Zum Schutz der Brahmanengattin (Fortsetzung)

#### **9.16.1** ~ AVŚ 5.17.18

| na tatra dhenur duhe   | (7) |
|------------------------|-----|
| nānaḍvān sahate dhuram | (8) |
| vijānir yatra brāhmaņo | (8) |
| rātriṃ vasati pāpayā   | (8) |

"Wo ein Brahmane, von der Frau getrennt, die Nacht elend verbringt, da gibt die Milchkuh keine Milch, [und da] bewältigt das Zugtier kein Gestänge."

dhenur] Or, dhenu K — duhe ¹] V/126, duhe Ku JM RM Mā Ma, dahe Pa, drohe K — nānaḍvān] K, nānaḍvān Ku JM, nānaṛvāna RM, nā'naṛvān Mā, nānaṛvān V/126 Ma Pa — sahate] JM RM V/126 Mā Ma Pa K, <⇒hate Ku — dhuram |] dhuram | Ku JM RM V/126 Mā Ma, dhuraṃ ¹ Pa, dhuraṃ K — vijānir] Ku JM RM Ma Pa, vijāni V/126 Mā K — yatra] JM RM V/126 Mā Ma Pa K, ja(→ya)tra Ku — brāhmaṇo ¹] Ku V/126 Mā Ma Pa, brāhmaṇo JM RM, vrāhmaṇo K — rātriṃ] Or, rātiṃ K — vasati] Ku JM RM Mā Ma Pa K, {·}vasati V/126 — pāpayā ||] Ku V/126 Mā Ma Pa, pāpayā | JM RM K

#### AVŚ 5.17.18

násya dhenúh kalyāṇī nánaḍván sahate dhúram | víjānir yátra brāhmaṇó rátriṃ vásati pāpáyā ||

"Not his [is] a beautiful milch-cow, [his] draft-ox endures not the pole, where a Brahman stays a night miserably  $(p\bar{a}p\acute{a}y\bar{a})$  without a wife  $(-j\bar{a}ni)$ " (Whitney).

a hat eine Silbe zu wenig, wodurch das Metrum gestört ist (daïnur?).

#### $9.16.2 = AV \pm 5.19.15$

| na varṣaṃ maitravaruṇaṃ | (8) |
|-------------------------|-----|
| brahmajyam abhi varṣati | (8) |
| nāsmai samitiḥ kalpate  | (8) |
| na mitram nayate vaśam  | (8) |

"Der von Mitra und Varuna hergesandte Regen regnet nicht auf den Brahmanenpeiniger; ihm paßt eine Allianz nicht, er führt kein Bündnis in seine Gewalt."

varṣaṃ] Ku V/126 Mā Ma Pa K, varṣa JM RM — maitrāvaruṇaṃ ˈ] maitrāvarṇaṃ ˈV/126 Mā, maitrāvarṇaṃ Ku JM RM Ma Pa, maittrāvaruṇaṃ K — brahmajyam] Ku JM RM V/126 Mā, ··· Ma, brahmaṇim Pa, vrahmajyām K — nāsmai samitih] Or, āsmai samitih K

— kalpate '] Ku V/126 Mā Pa, kalpate JM RM K, ··· Ma — mitram] Or, mittram K — vaśam ||] vaśam || Ku V/126 Mā, vaśam | JM RM Pa K, ··· Ma

#### AVŚ 5.19.15

ná varsám maitrāvarunám brahmajyám abhí varsati | nāsmai sámitih kalpate ná mitrám nayate vásam ||

"The rain of Mitra-and-Varuna does not rain upon the Brahman-scather; the assembly  $(s\acute{a}miti)$  does not suit (klp) him; he wins  $(n\vec{\imath})$  no friend to his conrol" (Whitney).

c. Whitney z.St. verweist auf AVŚ 6.88.3d: dhruvāya te sámitiḥ kalpatām ihá "let the gathering (sámiti) here suit (klp) thee [who art] fixed".

d will heißen: "er ist nicht in der Lage, ein Bündnis unter Kontrolle zu bringen" (mitra- n.). Zu nayate vaśam vgl. RV 10.84.3bd: ... śátrūn ... váśam nayase "die Feinde ... bringst du in deine Gewalt" und vaśa-nī- "in Gewalt führend" (Kim 2010, 81, vgl. Scarlata 1999, 290).

#### 9.16.3 nur AVP

| asŗnmatī carati brahmajāyā      | (11) |
|---------------------------------|------|
| āśā limpantī pradiśaś catasraḥ  | (11) |
| yaḥ kṣatriyaḥ punar enāṃ dadāti | (11) |
| sa divo dhārāṃ dhayati prapīnām | (11) |

"Die Brahmanengattin wandert voll von Blut, indem sie die Räume, die vier Weltgegenden verunreinigt. Welcher Krieger diese zurückgibt, der trinkt den überquellenden Strom des Himmels."

Ma unleserlich • asrimatī] Ku JM V/126 Mā Pa, asrimatī RM, asunmatī K — brahmajāyā ¹āśā] Ku V/126 Mā Pa, brahmajāyā āśā JM RM, vrahmajāyāṃśā K — limpantī] V/126 Pa, limpaṃtī Ku, limpatī JM RM, limpa{·}ntī Mā, laṃpaṅktīḥ K — catasraḥ |] Or, catasraḥ K [[note: 'h y']] — yaḥ] Ku JM RM V/126 Pa K, ya Mā — kṣatriyaḥ] Or, kṣattriyaḥ K — enāṃ] Ku JM V/126 Mā Pa K, enān RM — dadāti ¹] V/126 Mā, dadāti Ku JM Pa, vadāti RM, dadātu K — dhārāṃ dhayati] Ku V/126 Mā Pa, dhārān dhayati JM RM, dārāṃ yayātu K — prapīnāṃ || ] prapīnāṃ || Ku JM V/126 Mā Pa, prapīnām | RM, prapīnām | K

Bhatt.App.: "ga u. ya".

a. asṛn-mant- ist ein Hapax, vgl. ásṛn-mukha- "mit blutigem Gesicht" (AVP 17.12. 8b; AVŚ 11.9.17b).

#### **9.16.4** nur AVP

yo ()punardāya brahmajāyām

(9)

| rājā talpe nipadyate   | . (8) |
|------------------------|-------|
| duryoṇā asmā oṣadhīr   | (8)   |
| yāḥ kāś cābhivipaśyati | (8)   |

9. Kānda 9

"Welcher König, der sich auf dem Ehebett zum Beischlaf legt, ohne die Brahmanengattin zurückgegeben zu haben, dem [bereiten] die Heilpflanzen, auf welche auch immer er hinschaut, ein Grab."

yo (')punardāya] yo punardāya Or, yo punardāya | K — brahmajāyām '] Ku Mā Pa, brahmajāvām JM RM. brahmajāvām rātrim vasati pāpayā | na varsam maitrāvarnam brahmajyam abhi varsati | V/126 [[note: mit Wiederholung von 9.16.1d-9.16.2ab]], vrahmajāyām K — talpe] Or, kalpe K — nipadyate | ] Or, napadyate | K — duryoṇā asmā] Ku JM V/126 Mā. duryonā smā RM, duryonā asmā Ma, duryonā (jya) asmā Pa, duryonosmā K — osadhīr ' Ku Mā, osadhīr JM RM V/126 Ma Pa K — yāḥ] Ku JM RM V/126 Ma Pa, vā Mā K — cābhi vipaśyati ||] Ku JM V/126 Mā, cābhi vipaśyati | RM, cābhi vipraśyati | Ma, cābhi vipraśyati | Pa, yābhi vapaśyatī K

Bhatt. liest (')punardāya (a); Upadhyaya: 'punardāya.

Bhatt. kommentiert: "dra. gha pāthāh sandigdhāh | dra. vai.pa.ko. 1.357e" und "ka ma. 'jyā' ity upari".

ab wurden von Lubotsky 2002, 81 Anm. übersetzt: "the king, who does not give back Brāhman's wife and makes love to her on a couch ...".

- a hat eine Silbe zu viel. Es scheint, daß der Archetypus der Paippalādasamhitā auf Basis der geläufigen Wendung punardaya brahmajayam einen neuen Pada bilden wollte, jedoch ohne genaue Berücksichtigung des Metrums.
  - c. Die Heilpflanzen bereiten ihm kein Heil, sondern Gift.

#### **9.16.5** nur AVP

| viṣam aśnāt <sub>i</sub> y ap <sub>a</sub> ām   | (8)  |
|-------------------------------------------------|------|
| viṣam aśnāti vīrudhām                           | (8)  |
| yo brahmajāyām na punar dadāti                  | (11) |
| tasmai devāh sudiham digdham <sup>+</sup> asvān | (11) |

"[Der König] verzehrt das Gift der Wasser, verzehrt das Gift der Pflanzen. Wer die Brahmanengattin nicht zurückgibt, gegen den werden die Götter den gut zu bestreichenden, [mit dem Gift] beschmierten [Pfeil] werfen."

aśnāty] Ku JM RM V/126 Mā, ·· Ma, aśnīty Pa, usnāty K — apām 1 V/126 Mā, apām Ku JM RM, ·· Ma, adām(→pām) ¹ Pa, apā K — visam | Ku JM RM V/126 Mā K, ·· Ma, visaś Pa — aśnāti vīrudhām |] aśnāti vīrdhām | Or, uṣnāti vīrudhām K — brahmajāyām] Or, vrahmajāyām K — punar] Ku JM V/126 Mā Pa K, pu{·}nar RM, ·· Ma — dadāti ¹] Ku V/126 Mā Pa, dadāti JM RM K, ··· Ma — devāh sudiham] Or, devās sudhiyam K — <sup>+</sup>asyān || || asyām || Ku JM V/126 Ma Pa, asyām | RM K, asyām Mā

Bhatt. liest asyām (d); Upadhyaya: asyām. Bhatt. kommentiert: "gha ma. nastāksaro lekhah".

ab. Das Gift wird gegessen, s. z.B. AVP 19.3.3c = AVP 19.39.3d: visād iva visam addhi tat "Iß das als Gift aus dem Gift!" oder RV 1.191.12b (= AVP 4.19.3b): visásya púsyam aksan "sie haben die Flüssigkeit des Giftes gegessen", vgl. AVP 9.10.8b: śakuntikā me abravīd vişapuspam dhayantikā "Das Vögelchen, die Flüssigkeit des Giftes saugend, sagte zu mir".

visa- apām und visa- vīrudhām: Das Gift wird sich als an/in den Pflanzen existent vorgestellt. Man lese AVP 15.17.4ab: vat prthivyām visam vīrutsv adhi yad visam "das Gift, das auf der Erde [ist], das Gift, das an den Pflanzen [ist]" und AVŚ 10.4.22ab (= AVP 16.17.2ab): yád agnáu sűrye visám prthivyám ósadhīsu yát ..das Gift, das im Feuer, in der Sonne, auf der Erde, in den Heilpflanzen [ist]". Es gibt zwar keine Stelle, an der man liest, daß sich das Gift auch in den Wassern befindet, aber man begegnet Wendungen wie áhīnām arasám visám vár ugrám "das Gift der Schlangen, das gewaltige Wasser [ist] wirkungslos" (AVS 10.4.3d-4d, vgl. vār ugram arasam visam āheyam arasam visam nirvisam in AVP 3.9.1ef, 2-5de, 6cd) oder Bezeichnungen wie apa-udaka- "abgewandt / fern vom Wasser" in AVP 8.2.2a: yat te apodakam visam "da dein Gift von Wasser frei ist". Im Kommentar zu AVP 8.2.2a ist festgestellt worden, daß apa-udaka- wohl ursprünglich eine Eigenschaftsbezeichnung einer Schlangenart war, dann auf deren Gifteigenschaft übertragen wurde. Diese Feststellung bestätigt sich vielleicht durch AVS 10.4.23ab (~ AVP 16.17.5ab), also durch die Stelle, die sich direkt an AVS 10.4.22ab (~ AVP 16.17.2ab) anschließt: vé agnijá osadhijá áhīnām vé apsujá vidyúta ābabhūvúh (AVP: abhrajā) "welche der Schlangen, die im Feuer geborenen, die in den Pflanzen geborenen, welche [der Schlangen], die in den Wassern geborenen, die aus dem Blitz entstanden sind". Es scheint sogar, daß derartiges Gift überall im Kosmos vorhanden ist (AVP 1.71.2 und 9.10.2).

a bietet eine schlechte Kadenz.

cd wurden von Lubotsky 2002, 124 übersetzt: "Who does not give back the wife of a Brahmin, the gods will send him a well-smeared poisoned [arrow]" (mit asyān).

d. Das elliptische isu- ist im AV auch maskulin, s. z.B. isum dihānam (AVP 19.3.2b).

9.16.6 = AVS 5.17.8

| *uta yat patayo daśa       | (8) |
|----------------------------|-----|
| striyāḥ pūrve abrāhmaṇāḥ   | (8) |
| brahmā ced dhastam agrahīt | (8) |

sa eva patir ekadh $\bar{a}$  || .(8)

"Und ob auch eine Frau 10 frühere Gatten hatte, die Nichtbrahmanen waren – wenn ein Brahmane ihre Hand ergriffen hat (sie rechtskräftig geheiratet hat), so ist dieser allein ihr Gatte in einziger (ausschließlicher) Weise" (Thieme Kl.Schr., 451f.).

\*uta yat] udyat Ku JM RM V/126 Mā Ma, u{ddha}dyat Pa, tat K — patayo] Or, padayo K — daśa <sup>+i</sup>] daśa Or, diśa K — striyāḥ] Ku RM V/126 Ma Pa, striyā JM, striyāḥ <sup>i</sup> Mā, striyāḥ K — abrāhmaṇāḥ |] Ku V/126 Mā Ma Pa, abrāhmaṇāḥ || JM RM, vrāhmaṇā K — brahmā] Or, vrahmā K — dhastam] Or, dham K — agrahīt <sup>i</sup>] Mā, agrahīt Ku JM RM V/126 Ma Pa K — ekadhā ||] Ku JM V/126 Mā Ma Pa, ekadhā | RM, ekadhā K

#### AVŚ 5.17.8

utá yát pátayo dáśa striyāḥ púrve ábrāhmaṇāḥ | brahmā céd dhástam ágrahīt sá evá pátir ekadhá ||

"And if [there were] ten her husbands of a woman, not Brahman – provided a Brahman has seized her hand, he is alone her husband" (Whitney).

Bhatt. liest *udyat* (a); Upadhyaya: *udyat*.

Eine wörtliche Übersetzung bietet Delbrück: "Selbst wenn zehn Nicht-Brahmanen vorher Gatten einer Frau waren, sobald ein Brahmane ihre Hand ergriffen hat, ist er Gatte allein" (Delbrück AiSynt. 597).

**a**. Or udyat ergibt keinen Sinn und ist metrisch problematisch. Die K-Schreibung tat padayo verrät aber, daß hier \*uta yat pa- vorliegen kann, weil eine Fehlschreibung ta für u häufig anzutreffen und eine Lautgruppe tapV nach dem Ausfall von ya gelegentlich mit tpV geschrieben ist (kailāt pṛṣṇi- für kailāta pṛśna in AVP 8.2.5a).

### **9.16.7** ~ AVŚ 5.17.9

| brāhmaṇa eva patir                     | (7) |
|----------------------------------------|-----|
| na rājā nota vaiś <sub>i</sub> yaḥ     | (8) |
| tat sūryaḥ <sup>+</sup> prabruvann eti | (8) |
| pañcabhyo mānayebh;yah    16           | (8) |

"Nur ein Brahmane [ist ihr] Gatte, weder ein König noch ein Vaisya; dieses den fünf Menschenstämmen verkündend geht die Sonne [ihre Bahn]."

brāhmaṇa eva] Or, vrāhmaṇeva K — patir '] Ku, patir JM RM V/126 Ma Pa, {·}patir 'Mā, patin K — na rājā] Ku V/126 Mā Ma Pa K, ni rājā JM, ni rā{··}jā RM — nota] Ku RM V/126 Mā Ma Pa K, noti JM — vaiśyaḥ |] Or, vaiśyat K — sūryaḥ] Or, sūryaḥ K —

†prabruvann eti † prabrūvann eti † Ku V/126 Ma Pa, prabrvann eti JM, prabrūvann eti RM, prabruvenn eti † Mā [[Bhatt. prabruvenn ati]], pravruvann ayatu K — pañcabhyo] JM RM V/126 Mā Ma Pa K, paṃcabhyo Ku — || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16 || 16

#### AVŚ 5.17.9

brāhmaṇá evá pátir ná rājanyò ná váiśyaḥ |
tát sū́ryaḥ prabruvánn eti pañcábhyo mānavébhyaḥ ||
"A Brahman [is] indeed her husband, not a noble (rājanyà), not a Vāiçya: this the sun goes
proclaiming to the five races of men (mānavá)" (Whitney).

Bhatt. liest prabruvann eti (c); Upadhyaya: prabruvann eti.

a hat eine Silbe zu wenig (auch AVŚ).

### 9.17 Warnung vor Vergehen an der Brahmanenkuh

Kāṇḍikā 17, 18 und 19 (entsprechend AVŚ 5.18-19) handeln von der Brahmanenkuh, die nicht zu essen ist. Insbesondere ein königlicher Herrscher (*rājanya*-) sollte dies nicht tun, weil dadurch sein Reich Schaden erleidet (9.17.1-2). Die ausdrückliche Warnung des Dichters vor dem Verzehren der Brahmanenkuh deckt sich mit der Warnung vor dem Verletzen oder sogar vor dem Verzehren des Brahmanen (9. 17.3-9). Interessant ist, daß die Kuh des Brahmanen mit einem Pfeil mit schlimmem Gift und mit der Prdākū-Schlange verglichen wird. Sie ist also wie ein Gift (9.19.3), das sich durch seinen besonderen Geruch auszeichnet (9.17.10 und 9.19. 1), der früher das Reich verdarb und den Glanz des Reiches zerschlägt (9.18.5-6 und 9.19.6). Sie brät den Brahmanenpeiniger, wenn sie gebraten wird (9.19.6).

In 9.18.1-4 wird gesagt, daß ein Brahmane über den mit Gift beschmierten Pfeil verfügt und gegen den Gottesschmäher schießt. Es folgen die Erzählungen, die berichten, daß in den früheren Zeiten das Verzehren der Brahmanenkuh Unheil stiftete (9.18.5-7). In 9.18.8-9 wird wiederum betont, daß das Verletzen des Brahmanen einen großen Schaden anrichtet. Das tut auch die Kuh des Brahmanen (9.18.10).

Sie, wenn sie gebraten wird, verursacht einen Schaden des Reiches und leidet unter dem Mangel tüchtiger Nachkommenschaft (9.19.1 und 6). Die Götter erschlagen den Menschen, der dem Brahmanen und dessen Nachkommen Gewalt antut (9. 19.2,4-5) und sich an einem seiner Verwandten und Freunde vergehen (9.19.7).

Auf AVŚ 5.18-19 bezieht sich KauśS 48.13: brahmagavībhyām anvāha.

#### $9.17.1 = AV \pm 5.18.1$

| naitāṃ te devā adadus              | (8) |
|------------------------------------|-----|
| tubhyam nṛpate attave              | (8) |
| mā brāhmaṇasya rājanya             | (8) |
| gāṃ jighatso anād <sub>i</sub> yām | (8) |

"Nicht haben dir die Götter diese (Kuh) gegeben, damit du, König, sie verzehrest. Begehre nicht (mehr), o Rājanya, des Brahmanen Kuh zu verspeisen, die man nicht essen darf" (Hoffmann 1967, 87).

naitāṃ] K, naitān Or — devā adadus '] Ku V/126 Mā Pa, devā adadus JM RM, ···· Ma, devādadus K — attave |] JM RM V/126 Pa, āttave | Ku, arttave | Mā, antave | Ma, antave K — brāhmaṇasya] Or, vrāhmaṇasya K — rājanya '] Ku Mā, rājanya RM V/126 Ma Pa K, rājanyā JM — anādyām ||] anādyām || Pa, anādhyām || Ku, anārhyām || JM Mā Ma, anādhyām || RM, anārhyā || V/126, nādyāh K [[note: °h a]]

#### AVŚ 5.18.1

náitām te devā adadus túbhyam nṛpāte áttave |
mā brāhmaṇāsya rājanya gām jighatso anādyām ||
"Her the gods did not give thee for thee to eat, O lord of men (nṛpāti); do not thou, O noble,
desire to devour (ghas) the cow of the Brahman, that is not to be eaten" (Whitney).

Bhatt. liest  $an\bar{a}dy\bar{a}m^+$  (**d**); Upadhyaya:  $an\bar{a}dy\bar{a}m$ . Bhatt. App.: " $ka\ u.\ net\bar{a}n$ ".

Zu c vgl. AVP 9.17.10c = AVŚ 5.18.3 (sā brāhmaṇasya rājanya). d. an-ādva- ist besser mit "nicht zu essen" wiederzugeben, s. Strophe 10.

### $9.17.2 = AV \pm 5.18.2$

| †akṣadrugdho rājan¡yaḥ   | (8) |
|--------------------------|-----|
| pāpa ātmaparājitaḥ       | (8) |
| sa brāhmaṇasya gām adyād | (8) |
| adva iīvāni mā ś. vah    | (8) |

"Ein Rājanya, der beim Würfelspiel betrogen, [oder] der elend [wurde, weil er beim Würfelspiel] sich selbst eine Niederlage zugefügt hatte; er ißt womöglich die Kuh des Brahmanen, [indem er denkt:] Heute will ich leben, nicht morgen."

<sup>+</sup>akṣadrugdho] akṣadṛgdho RM, akṣadṛ{·}gudho Ku, anya(→kṣa)dagdho JM, akṣadṛgudho V/126 Mā [[Bhatt. akṣadṛgṛdho]] Ma Pa, akṣadugdho K — rājanyaḥ '] Ku V/126 Mā Ma Pa, rājanyaḥ JM RM, rājanyaḥ K — pāpa ātmaparājitaḥ |] Ku JM V/126 Mā, {·}(→pā)pa {··}(→ātma)parājitaḥ | JM, pāpa ātma···· Ma, pāpa ā{·}tmaparājitaḥ | Pa, pāpānmamaparājitaḥ | K — brāhmaṇasya] Ku JM RM Mā, brāhmasya V/126, ···· Ma, brā{hmā}hmaṇasya Pa, vrāhmaṇasya K — adyād '] Ku Mā Pa, avyā(→dyā)d JM, adyād RM V/126, ··· Ma, adyat K — adya] Or, advya K — mā śvaḥ ||] Ku JM V/126 Mā Pa, mā śvaḥ | RM, ··· Ma, ma śvā K

#### AVŚ 5.18.2

akṣádrugdho rājanyàḥ pāpá ātmaparājitáḥ |
sá brāhmaṇásya gấm adyād adyá jīvấni mấ śváḥ ||
"A noble hated of the dice, evil, self-ruined (-párājita) – he may eat the cow of the Brahman: 'let me live today, not tomorrow'" (Whitney).

Bhatt. liest <sup>+</sup>akṣadrugdho (a); Upadhyaya: akṣadrugdho.

**a.** Zu *akṣa-drugdha-* vgl. AVP 2.26.2a: *yad akṣeṣu dudrohitha* "Wenn du beim Würfelspiel betrogen hast" (Zehnder 1999, 78).

b. Zu ātma-parājita- vgl. akṣa-parājayá- "Niederlage im Würfelspiel" (Kim 2010, 238).

### 9.17.3 **ab** $\sim$ AVŚ 5.18.4ab • **cd** $\sim$ AVŚ 5.18.13cd

| nir vai kṣatraṃ nayati hanti varco              | (11) |
|-------------------------------------------------|------|
| agnir <sup>i</sup> vārabdhaḥ pra dunoti rāṣṭram | (11) |
| yo brāhmaṇaṃ devabandhuṃ hinasti                | (11) |
| na sa pitṛṇām ap <sub>i</sub> y eti lokam       | (11) |

"Nach außen, fürwahr, führt [der Rājanya] [seine] Herrschaft. Er ruiniert [seinen] Glanz. Wie ein gefangenes Feuer verbrennt er [sein] Reich. Wer einen Brahmanen, dessen Verwandte die Götter sind, verletzt, der geht niemals in die Welt der Väter ein."

Ma unleserlich • kṣatraṃ] Or, kṣattraṃ K — hanti] Or, hanta K — varco ¹] varcco ¹ Ku V/126 Mā Pa, vaco JM, varco RM K — agnir] Ku JM V/126 Mā Pa, 'gnir RM, gnir K — ivārabdhaḥ] Ku JM RM Mā Pa, ivāra<bb/>b ▷ ḥ V/126, vālabdhaḥ K [[note: ⁰h p°]] — pra] Or, pṛ K — dunoti] Ku JM RM Mā Pa, <▷ noti V/126, tannotu K — rāṣṭraṃ | Jrāṣṭraṃ | Or, rāṣṭraṃ K — brāhmaṇaṃ] Or, vrāhmaṇaṃ K — devabandhuṃ] Ku RM V/126 Mā Pa K, devabandhu JM — hinasti ¹] Ku V/126 Mā, hinasti JM RM Pa K — na sa] Or, ta sya K — eti] Or, etu K — lokam || Jokaṃ || Or, lokaṃ | K

#### AVŚ 5.18.4ab

nír vái kṣatráṃ náyati hánti várco 'gnír ivārabdho ví dunoti sárvam "Verily it conducts away his authority, smites his splendor; like fire taken hold of it burns up all" (Whitney).

#### AV\$ 5.18.13cd

yó brāhmanám devábandhum hinásti ná sá pitryấnam ápy eti lokám "he who injures the Brahman, the connection of the gods, he goes not to the world to which the Fathers go" (Whitney).

ab handeln vom Rājanya, von dem in AVP 9.17.2 die Rede war.

- a. nis ... kṣatram nayati heißt wohl "er regiert nur pro forma".
- d. Zu pitrnām loka- s. pitr-loká- "die Welt der Väter" (AV).

### 9.17.4 $ab = AV \pm 5.18.13ab \cdot cd = AV \pm 5.18.4cd$

sa visasya pibati taimātasya || (11)

"[Wenn] einer die Götter schmäht, [der] wandelt unter den Sterblichen. [Wenn] einer den Gifttrank geschluckt hat, [der] wird dürr. Wer glaubt, daß ein Brahmane wirklich [seine] Speise sei, der trinkt vom Taimāta-Gift."

\*devapīyuś] devapīyūś Ku RM V/126 Mā Pa, devapīyūṃś JM K, ···· Ma — martyeṣu ˈ] Ku V/126 Mā Pa, martyeṣu JM K, marttyeṣu RM, ··· Ma — garagīrṇo] garagīrṇo Or, garagīrṭyo K — asthibhūyān |] Ku JM RM Pa, astibhūyān | V/126 Mā, ···· Ma, asthibhūyāṃ K — brāhmaṇaṃ] Or, vrāhmaṇaṃ K — manyate] Ku JM RM V/126 Mā Pa K, ·nyate Ma — annam eva ˈ] Ku JM V/126 Ma Pa, annam eva RM K, anvam eva ˈ Mā — pibati] Or, pivati K — taimātasya ||] Ku V/126 Mā Ma Pa, (+tai)mātasya || JM, taimātasya | RM, taimātasyā K

#### AVŚ 5.18.13ab

devapīyúś carati mártyesu garagīrņó bhavaty ásthibhūyān

9.17 Warnung vor Vergehen an der Brahmanenkuh

"The insulter of the gods goes about among mortals; he becomes one who has swallowed poison, [becomes] mainly composed of bones" (Whitney).

#### AVŚ 5.18.4cd

yó brāhmaṇáṃ mányate ánnam evá sá viṣásya pibati taimātásya "he who thinks the Brahman to be food, he drinks of Timātan poison" (Whitney).

Bhatt. (= Upadhyaya) liest devapīyuś (a).

b. garagīrṇá- "der den Gifttrank geschluckt hat" (vgl. AiGr. II 1, 195) erscheint auch in ĀśvŚS 9.5: garagīrṇam ivātmānam manyamānah "der glaubt, daß er selbst den Gifttrank geschluckt hätte". Zu garagīrṇá- vgl. gara-gir- in AVP 13.8.1c: pṛchāmi tvā garagirah kiyantah "I ask you: how great are those who have swallowed poison" (Lopez 2010, 112). Lopez 2010, 113f. vermutet, daß mit garagirah "snakes (sarpa)" gemeint sind.

*ásthi-bhūyas-*, "vorzugsweise aus Knochen bestehend" (AiGr. II 1, 275) ist nur hier und in seiner Parallele belegt. Bezeichnet wird einer, der so dürr ist (PW).

### 9.17.5 **ab**: nur AVP • cd = AVS 5.19.9cd

| viṣaṃ sa pibati taimātaṃ  | (9) |
|---------------------------|-----|
| paśyann agnim pra sīdati  | (8) |
| yo brāhmaṇasya sad dhanam | (8) |
| abhi nārada manyate       | (8) |

"Wer den Schatz begehrt, der einem Brahmanen gehört, du Nārada, der trinkt das Taimāta-Gift. Er setzt sich vorn nieder, auf das Feuer blickend."

viṣaṃ] Ku JM RM V/126 Mā Ma K, viṣaṃ sa pibati taimātasya || viṣaṃ Pa [[note: mit Wiederholung von 9.17.5a]] — sa] Ku RM V/126 Mā Ma Pa K, saṃ JM — pibati] Or, pivati K — taimātaṃ '] Ku JM V/126 Mā Ma Pa, taimātaṃ RM K — paśyann] RM V/126 Mā Ma K, paśyaṃn Ku JM, pasyan Pa — sīdati |] Ku JM RM Mā Ma K, <···> | V/126, {si}sīdati | Pa — brāhmaṇasya] Or, vrāhmaṇasya K — sad] Or, śrad K — dhanam '] Ku JM V/126 Mā Ma Pa, dhanam RM K — nārada] Or, nāra K — manyate ||] Ku JM V/126 Ma Pa, manyate | RM, manvate || Mā, manyate K

#### AVŚ 5.19.9cd

yó brāhmaṇásya sád dhánam abhí nārada mányate "who, O Nārada, plots against that which is the riches of the Brahman" (Whitney).

Bhatt. liest pivati (a, Druckfehler), vgl. Upadhyaya: pibati.

a hat eine Silbe zu viel.

b. Durch *pra sīdati* ist wohl ausgedrückt, daß man sich vor einem berauschenden Trunk (z.B. Surā) niedersetzt, um ihn zu genießen.

### **9.17.6** ~ AVŚ 5.18.7

| satāpāṣṭhāṃ ni girati                    | (8) |
|------------------------------------------|-----|
| tāṃ na śaknoti niṣkhidam                 | (8) |
| annaṃ yo <sup>+</sup> brahmaṇāṃ *malvaḥ  | (8) |
| $sv\bar{a}d_uv$ $adm\bar{i}ti$ $manyate$ | (8) |

"Welcher Unbesonnene von der Speise der Brahmanen denkt: 'Ich esse was Süsses', der schlingt [zwar] die [Kuh des Brahmanen] mit hundert Widerhaken hinunter, ist [aber] nicht in der Lage, [die Widerhaken] herauszureißen."

śatāpāṣṭhāṃ] Ku Mā Ma, śatāpāṣṭhṇāṃ JM, śatāṃpāṣṭhāṃ RM, śatāpāṣṭaṃ V/126 Pa, satāpāṣṭhā K — girati '] Ku JM V/126 Ma Pa, girati RM Mā, ṣīdata K — tāṃ] Ku RM V/126 Mā Ma Pa K, tāṃn JM — śaknoti] Or, śikhanota K — niṣkhidam |] niṣkhidaṃ | Or [Inote: Bhatt. mā. nipkhidam |], niṣkidaṃ K [Inote: °ṃ a°] — annaṃ] Ku JM RM Mā Ma Pa, anaṃ V/126, anna K — \*brahmaṇām] brāhmaṇām Or, vrahmaṇān K — \*malvaḥ '] mandaḥ Ku V/126 Ma, anyaḥ 'JM, anyaḥ RM, ·· Mā, andaḥ Pa, andas K — svādv] Or, sādv K — admīti] Ku RM V/126 Ma Pa, adīti JM, ··ti Mā, anamīta K — manyate ||] Ku V/126 Mā Ma Pa, manyate | JM RM K

#### AV\$ 5.18.7

śatấpāṣṭhāṃ ní girati tấṃ ná śaknoti niḥkhídam |

ánnam yó brahmánām malváh svādv àdmīti mányate ||

"He swallows down what (f.) has a hundred barbs; he is not able to tear it out – the fool who thinks of the food of Brahman 'I am eating what is sweet'".

Bhatt. liest <sup>+</sup>brahmaṇāṃ maṇyaḥ <sup>+</sup>svādv admīti (cd); Upadhyaya : brahmaṇāṃ maṇyaḥ svādv admīti.

Bhatt.App.: "u. ... vrāhmanām ... svāddamīti" mit dem Komm.: "dra. ga < mandah?".

a hat eine schlechte Kadenz.

Zu śatāpāṣtha- s. Rau 1974, 40 Anm. 53: "AV 5,18,7 setzt ein apāṣtha = 'Widerhaken an einer Angel' voraus". Da es sich hier um die Kuh handelt, sind mit śatāpāṣtha- wohl die Quer- bzw. Dornfortsätze der Wirbelsäule gemeint.

c. \*malva- "unbesonnen"(, weil er die Surā getrunken hat). Ein Nominalstamm manda- bzw. manya- ist weder im RV noch im AV belegt. Hier liegt ein bereits im Archetypus geschehener Schreibfehler Or und K -nda- für -lva- vor, wie ein ähnlicher Fall auch in AVP 8.15.3b (Or māndyena und K nātyena für \*mālvyena) zu beobachten war.

#### 9.17.7 $\sim AVS 5.18.5$

| ya enāṃ hanti *mṛduṃ manyamāno                | (11)       |
|-----------------------------------------------|------------|
| devapīyur dhanakāmo na cittāt                 | (11)       |
| <sup>+</sup> saṃ tasyendro hṛdaye agnim indha | (11)       |
| ubhe enaṃ *dviṣṭo nabhasī carantam            | $(12^{i})$ |

"Wer, die Götter schmähend, gedankenlos nach dem Schatz gierig, [sie] für zart haltend, diese [Kuh des Brahmanen] tötet, in dessen Herzen entzündet Indra ein Feuer. Diesen [so] Wandelnden hassen die beiden, Himmel und Erde."

ya enāṃ] K, ya e{·}(→n)āṇ Ku, ya enāna JM RM, ya etāṇ V/126, ya enāṇ Mā Ma, yayenāṇ Pa — hanti] Or, hanya K — \*mṛduṃ] mṛdu Or, mṛda K — manyamāno ¹] Mā Ma Pa, manyamāno Ku JM RM K, manyamānvo ¹ V/126 — devapīyur dhanakāmo] devapīyur ddhanakāmo Ku V/126 Mā Ma Pa, devapīyur ddha[[line][ddhanakāmo JM, devapītyur ddhanakāmo RM, devapī banakāmo K — cittāt |] JM RM V/126 Mā, cittā(+t) | Ku, cittat | Ma Pa, cintā K — \*saṃ] san Ku JM RM Mā Ma Pa K, sa{·}n V/126 — tasyendro] Or, taśce andho K — agnim indha ¹] V/126 Mā Ma Pa, agnim indha Ku JM, agnim inva RM, agnibandho K — ubhe enaṃ] Or, ubhainaṃ K — \*dviṣṭo] dyuṣṭo Ku JM V/126 Mā [[Bhatt. duṣṭo (?)]] Ma Pa, duṣṭo RM, daṣṭo K — carantaṃ || Ku JM V/126 Mā Ma Pa, carantaṃ | RM K

#### AVŚ 5.18.5

yá enam hánti mrdúm mányamāno devapīyúr dhánakāmo ná cittát

sám tásyéndro hŕdaye 'gním indha ubhé enam dvisto nábhasī cárantam ||

"Whatever insulter of the gods, desirous of riches, not from knowledge, slays him, thinking him gentle, in his heart Indra kindles a fire; both the firmaments (nábhas) hate him as he goes about" (Whitney).

Bhatt. liest *mṛdumanyamāno* (a) ... \*saṃ (c) ... <u>dyuṣ</u>ṭo (d); Upadhyaya: *mṛdumanyamāno* ... saṃ ... dyuṣṭo.
Bhatt.App.: "ka u. enān".

- a. Whitney z.St. bemerkt: "Ppp. has in a enām, which is better."
- \*mṛduṃ manyamāno. Sowohl in **Or** als auch in **K** ist ein Anusvāra unmittelbar vor m- häufig nicht geschrieben, s. z.B. 1.33.2a und 16.33.5a (**Or** samāgne für saṃ māgne) oder 14.2.5b (**K** soma madhu- für somaṃ madhu-).
- d. Die Kadenz ist eindeutig die einer Tristhubh. Sollte man ubhe enam als ubhainam lesen, obwohl ubhé ein Pragrhya ist (s. Whitneys Kommentar)?

\*dvisto: Or dyusto ergibt keinen Sinn. Die Verwechslung dyu für dvi findet sich auch in AVP 9.23.8b (Or dyumeyan für dvimeyam). Ungewöhnlich ist, daß K hier dasto schreibt (9.23.8b: K korrekt dvimeyam).

#### **9.17.8** $\sim \text{AV} \pm 5.18.6$

| na brāhmaņo hiṃsitavā              | (8) |
|------------------------------------|-----|
| agneḥ priyatamā tanūḥ              | (8) |
| somo h <sub>i</sub> y asya dāyāda  | (8) |
| indro <sup>+</sup> asyābhiśastipāh | (8) |

"Der Brahmane darf nicht verletzt werden, [er ist] die Lieblingsgestalt des Agni; denn Soma [ist] sein Erbe, Indra [ist] sein Behüter vor Verwünschung."

brāhmaṇo] Or, vrāhmaṇo K — hiṃsitavā ' agneḥ] JM V/126 Mā Ma Pa, hiṃsitavā agneḥ Ku RM, hiṃsitavāgneḥ K — tanūḥ |] Ku JM RM Mā Ma Pa, ta{nu}nūḥ | V/126, tanūḥ K [[note: 'ḥ s']] — dāyāda '] Ku JM V/126 Mā Ma Pa, dāyāda RM K — 'asyābhiśastipāḥ ||] asyābhiśastyāh || Ku JM V/126 Mā Ma Pa, asyābhiśastyāḥ | RM, syābhiśastipāt | K

#### AVŚ 5.18.6

ná brāhmaņó hiṃsitavyò 'gníḥ priyátanor iva | sómo hy àsya dāyādá índro asyābhiśastipāḥ ||

"The Brahman is not to be injured, like fire, by one who holds himself dear; for Soma is his heir, Indra his protector against imprecation" (Whitney).

Bhatt. liest asyābhiśastipāh (d); Upadhyaya: asyābhiśastipāh.

b = AVP 7.5.4b: "the favorite form of Agni" (Griffiths 2009, 299). Zu priyā- tanū-vgl. noch AVŚ 11.4.9ab (~ AVP 16.21.9ab): yā te prāṇa priyā tanūr yó te prāṇa préyasī "welche Gestalt dir lieb [ist], du Atemzug, welche dir noch lieber [ist], du Atemzug!" und AVŚ 14.2.50ab (= AVP 18.13.7ab): yā me priyātamā tanūh sā me bibhāya vāsasah "Meine Lieblingskörperform hat Furcht vor meinem Gewand".

### **9.17.9** ~ AVŚ 5.18.14

| agnir vai naḥ padavāyaḥ                        | (8) |
|------------------------------------------------|-----|
| somo dāyāda ucyate                             | (8) |
| jetā <sup>+</sup> abhiśast <sub>ā</sub> endras | (8) |
| tat satyam devasamhitam                        | (8) |

"Agni wird fürwahr unser Spurenverfolger, Soma [unser] Erbe genannt. Indra ist dafür bekannt, bei einer Verwünschung zu siegen: Das [ist] die Wahrheit, die mit den Göttern verbunden ist."

agnir vai naḥ] JM RM V/126 Mā Ma, agnir vā(→vai) yaḥ Ku, (+a)gni vai naḥ Pa, agnir vai naḥ K — padavāyaḥ ¹] V/126 Mā Ma Pa, padivāyaḥ ¹ Ku, padavāya ¹ JM, padavāyaḥ RM, padavāya K — jetā ¹abhiśastendras ¹] jetā abhiśastvendras ¹ Ku JM Mā Ma Pa, jetā abhiśastvendras RM, je{·}tā abhiśastvendras V/126, jayatābhiśasta indras K — satyam] Ku JM RM V/126 Mā Ma K, sa{tyām}tyam Pa — devasamhitam || devasamhitam || Ku V/126 Mā Ma Pa, devasamhitam | JM RM K

#### AVŚ 5.18.14

agnír vái nah padavāyáh sómo dāyādá ucyate | hántābhíśasténdras táthā tád vedháso viduh ||

"Agni verily our guide, Soma is called [our] heir, Indra slayer of imprecation (?): so know the devout that" (Whitney).

Bhatt. liest <sup>+</sup>abhiśastendras (c); Upadhyaya: abhiśastendras.

c. Zu *abhiśastā* s. Tichy 1995, 250 Anm. 44.

d. deva-samhita- ist zwar in AVP 16.96.7b belegt, aber das Wort bezieht sich dort auf śevadhi- (m.) "Schatz".

### $9.17.10 = AV \pm 5.18.3$

| āvistitā <sub>a</sub> ghavisā    | (8) |
|----------------------------------|-----|
| *pŗdākūr iva carmaṇā             | (8) |
| sā brāhmaṇasya rājanya           | (8) |
| tŗṣṭaiṣā gaur anā $d_i$ yā    17 | (8) |

"Umhüllt [ist] der [Pfeil] mit schlimmem Gift wie die Prdākū-Schlange mit [ihrer] Haut, so [ist] diese Kuh des Brahmanen, streng [im Geruch], nicht zu essen, du Rājanya!"

āviṣṭitāghaviṣā '] Ku V/126 Mā, āviṣṭitā 'ghaviṣā ' JM, āviṣṭitāghaviṣā RM Ma Pa, āviṣṭitaghahaviṣā K — \*pṛdākūr] pradākūr Or, prajākūr K — carmaṇā |] Or, śarmaṇā | K — sā] Or, om. K — brāhmaṇasya] Or, vrāhmaṇasya K — rājanya '] JM V/126 Mā Ma Pa, rājanya Ku RM, rājanyas K — tṛṣṭaiṣā] Ku RM Ma Pa, trṛṣṭaṣā JM, tṛṣṭaṣā V/126 Mā, tṛpsīṣā K — gaur anādyā] JM RM V/126 Mā Ma Pa, gaunādyā Ku, gaur anādyaḥ K — || 17 || || || 10 || 17 || Ku JM, || || || 17 || RM, || 17 || || || V/126 Mā Ma Pa, Z 6 Z K

#### AVŚ 5.18.3

ávistitāghávisā prdākū́r iva cármaṇā | sá brāhmanásya rājanya trstáisá gáur anādyá ||

"Like an ill-poisonous adder enveloped with [cow-]hide, this cow of the Brahman, O noble, is harsh, not to be eaten" (Whitney).

Bhatt. liest \*pṛdākūr (b); Upadhyaya: pṛdākūr.

ab wurden von Lubotsky 2002, 103 übersetzt: "[She is] an ill-poisonous [arrow] in disguise, like a pṛdākū-snake [covered] with a hide."

a hat eine schlechte Kadenz.

agha-viṣa- bezieht sich auf iṣu- "Pfeil" (AVP 9.18.1a = AVŚ 5.18.5a), wie Lubotsky ebd. festgestellt hat. Wichtig in unserem Zusammenhang ist AVŚ 12.5.12a (= AVP 16.142.1a): sáiṣā bhīmā brahmagavy àgháviṣā "She is terrible. The Brahman's cow is an ill-poisonous [arrow]" (Lubotsky ebd.).

Zu  $\mathbf{c}$  vgl. AVP 9.17.1 $\mathbf{c}$  (mā brāhmaṇasya rājanya) = AVŚ 5.18.1 $\mathbf{c}$ .

d. Zu tṛṣṭa- "scharf, brennend, rauh" im Zusammenhang mit viṣá- "Gift" s. Griffiths 2009, 440. Griffiths ebd. verweist auf eine inhaltlich relevante Stelle aus dem RV: tṛṣṭám etát káṭukam etád apāṣṭhávad viṣávan náitád áttave | sūryāṃ yó brahmā vidyāt sá íd vādhūyam arhati || "Harsh is this, sharp is this [dress (vāsas-)], barbed, poisonous, it is not to be eaten. Only the priest who would know the Sūryā [hymn] is entitled to the bride's [dress]" (RV 10.85.34). Gemeint ist hier wohl der strenge Geruch der Kuh.

# 9.18 Warnung vor Vergehen an der Brahmanenkuh (Fortsetzung)

### **9.18.1** $\sim$ AVŚ 5.18.15

| iṣur <sup>i</sup> va digdhā nṛpate | (8) |
|------------------------------------|-----|
| pṛdākūr iva gopate                 | (8) |
| sā brāhmaṇasyeṣur digdhā           | (8) |
| tayā vidhyati *pīyakān             | (8) |

"Wie ein [mit Gift] beschmierter Pfeil, du Herr der Männer, als [wäre er] eine Prdākū-Schlange, du Herr der Rinder, so [ist] der [mit Gift] beschmierter Pfeil des Brahmanen; mit diesem durchbohrt er [seine] Schmäher."

nṛpate '] V/126 Mā Ma Pa, nṛpate Ku JM RM K — pṛdākūr iva] K, pradākūr iva Ku RM V/126 Mā Ma, pradākū {·}r iva JM, pradākūr iṃva Pa — gopate |] Ku V/126 Mā Ma K, gopate || JM RM, śopate || Pa — brāhmaṇasyeṣur] Ku V/126 Mā Ma Pa, brāhmaṇasyeṣu JM RM, vrāhmaṇasyeṣu K — digdhā '] V/126 Mā Ma Pa, digdhā Ku JM RM K — vidhyati] Or, vidhyatu K — \*pīyakān ||] pīyakaḥ || Ku JM V/126 Mā Ma Pa, pīyakaḥ | RM, pītayā | K

#### AVŚ 5.18.15

íṣur iva digdhấ nṛpate pṛdākū́r iva gopate | sấ brāhmaṇásyéṣur ghorấ táyā vidhyati pīyataḥ ||

"Like an arrow smeared [with poison], O lord of men, like an adder, O lord of cattle – that arrow of the Brahman is terrible; with it he pierces the insulting" (Whitney).

Bhatt. (= Upadhyaya) liest  $p\bar{\imath}yakah$  (**d**).

ab wurden von Lubotsky 2002, 103 übersetzt: "like an arrow smeared [with poison], O lord of men, like a prdākū-snake, o lord of cattle". Zu ab vgl. 9.17.10ab.

Zu a s. den Kommentar in AVP 9.8.9a.

d. \*pīyakān: Da eine Fehlschreibung ka für ta in Or nicht belegt ist, kommt wahrscheinlich \*pīyataḥ (wie AVŚ) nicht in Frage. Ein pīyakān ist aber einmal in AVP 18.50.8a (~ AVŚ 16.6.8: pīyakān) bezeugt. \*pīyakān (K pītayā) ist aufgrund von AVP 17.50.6a, wo Or lokaṃ ye für lokān ye steht, eine gute Annahme.

### **9.18.2** ~ AVŚ 5.18.9

| tīkṣṇeṣavo brāhmaṇā hetimanto                 | (11) |
|-----------------------------------------------|------|
| yām asyanti śarav <sub>i</sub> yāṃ na sā mṛṣā | (12) |

anuhāya tapasā manyunā ca(11)

 $-_u ta d\bar{u} r \bar{a} d$  ava bhindanti te tayā || (12)

"Die Brahmanen, die scharfe Pfeile besitzen, [sind] mit Wurfgeschossen versehen. Der Pfeil, den sie schießen, ist nicht vergebens. Mit Glut und Wut verfolgend durchlöchern sie [ihre Schmäher] mit diesem [Pfeil] sogar aus der Ferne" (b nach Hoffm.Aufs. II, 340).

tīkṣṇeṣavo] Or, tīkṣṇa iṣavo K — brāhmaṇā] Or, vrahmaṇā K — hetimanto '] Ku JM V/126 Mā Ma, hetimanto RM, bhitimanto ' Pa, hetisanto K — asyanti] Or, assanti K — śaravyāṃ] Ku V/126 Mā Ma Pa, śaravyā JM, śaravyān RM, śarvyāṃ K — na] Or, ni K — mṛṣā |] Or, mṛṣāṃ | K — anuhāya] Ku JM RM Mā Ma Pa, {·} anuhāya V/126, anūhāyati K — manyunā co'ta] V/162 Mā, manyunā ' cota Ku JM, manyunā cota RM Ma Pa K — dūrād ava] Or, rād a K — bhindanti] Ku RM V/126 Mā Ma Pa K, bhindaṃti JM — tayā ||] Ku JM V/126 Mā Ma Pa, tayā | RM K

#### AV\$ 5.18.9

tīkṣṇéṣavo brāhmaṇā hetimánto yām ásyanti śaravyām ná sā mýṣā | anuhāya tápasā manyúnā cotá dūrād áva bhindanty enam ||

"The Brahmans have sharp arrows, have missiles; what volley (caravya) they hurl, it is not in vain; pursuing  $(anu-h\bar{a})$  with fervor and with fury, they split him down even from afar" (Whitney).

### **9.18.3** ~ AVŚ 5.18.8

| jihvā *j <sub>i</sub> yā bhavati | *kurmalaṃ vāṅ | (11) |
|----------------------------------|---------------|------|
|                                  |               |      |

$$n\bar{a}d\bar{i}k\bar{a}\ dant\bar{a}s\ tapas\bar{a}\ sudigdh\bar{a}h\ |$$
 (11)

$$h_r dbalair + dhanurbhir devaj \bar{u} tai h ||$$
 (10)

"[Seine] Zunge wird eine Bogensehne, [seine] Stimme ein Rohrschaft, [seine] Zähne die hohlen [Pfeilchen (?)], die mit Glut wohlbestrichen sind; mit diesen herzüberwältigenden, von den Göttern zur Eile getriebenen Bogen durchbohrt der Brahmane diejenigen, die die Götter schmähen."

jihvā] Ku RM Mā Ma K, jihva JM, jihā V/126, ji{ddhā}hvā Pa — \*jyā] hyā Or, bhyā (→dyā) K — bhavati] Ku RM V/126 Mā Ma Pa K, veti JM — \*kurmalaṃ] kunmalaṃ K, kulmaṇaṃ Ku RM Ma Pa, kulmaṇaṃ ' JM V/126 Mā — vāṅ '] Ma Pa, vāṅ Ku JM RM V/126 Mā K — nāḍīkā] Ma Pa, nāṛīkā Ku V/126, nāḍikā JM, nāḍī RM, nākā Mā, naḍīkā K — dantās] Ku JM RM V/126 Mā Ma, {·}dantās Pa, dantā K — sudigdhāḥ |] Or, siddhi(→di)gdhā K [[Bar. siddhigdhā]] — tebhir] Ku RM V/126 Mā Ma Pa K, tebhi JM — brahmā] Or, vrāhma K — vidhyati] Ku JM V/126 Ma [[Bhatt. vidvyati]] Pa, vidhvati RM, viddhyati Mā [[Bhatt. vidvyati]], vidyā(→dhyā)tu K [[Bar. Bhatt. vidyātu]] — devapīyūn ']

devapīyūn Ku V/126 Mā, devapūtyūna JM RM, devapīyūn Ma Pa, devapīyam K—hydbalair †dhanurbhir] hydbalair ddhanubhir Ku V/126 Mā Ma Pa, hydbalai ddhanubhir JM, hy{··}dbalair ddhanubhir RM, nirjalai vanurbhir K—devajūtaiḥ || ] Ku JM V/126 Pa, devajū{·}taiḥ | RM, devayūtaiḥ || Mā, ····· Ma, devajūteḥ K [[note: °h y°]]

#### AVŚ 5.18.8

jihvấ jyấ bhávati kúlmalam vấn nāḍīkấ dántās tápasābhídigdhāḥ | tébhir brahmấ vidhyati devapīyún hṛdbaláir dhánurbhir devájūtaiḥ ||

"His tongue becomes a bow-string, his voice an [arrow-]neck, his teeth [become] shafts  $(n\bar{a}d\bar{i}k\dot{a})$  smeared with penance; with these the Brahman  $(brahm\dot{a}n)$  pierces the insulters of the gods, with bows having force from the heart [and] speeded by the gods" (Whitney).

Bhatt. liest  $jy\bar{a}^+$  ...  $^+kulmalam$  (a) ... hrdbalair  $^+dhanurbhir$  (d); Upadhyaya:  $jy\bar{a}$  ... kulmalam ... hrdbalair dhanurbhir.

Bhatt.App.: "gha mā. hṛdvalair dhanubhir devayūtaiḥ" und "ma. ... dhanubhir de-".

a. \*jyā: Die Ligatur hyā ist in **Or** häufig für jyā verschrieben, s. z.B. AVP 2.26.3b: hyāyastareṣu für jyāyastareṣu; 2.63.2c: hyāyo für jyāyo; 2.88.5b: jihyāsato für jijyāsato.

Zur Lesung kurmala- (AVŚ kúlmala-) s. Zehnder 1999, 59. Auf AVP 9.18.3a bezogen verweist Zehnder ebd. auf **K** kunmala- (für \*kurmala-), also eine Verschreibung der leicht verwechselbaren Ligatur nma für rma. Zu den sachlichen Informationen über kurmala- (AVŚ kúlmala-) "Rohrschaft" s. Rau 1974, 38ff.

b.  $n\bar{a}d\bar{i}k\bar{a}$  ist nur hier belegt. PW und EWAia geben  $n\bar{a}d\bar{i}k\bar{a}$ - (f.) "Luftröhre" an. Aufgrund von RV 6.75.11a = AVP 15.11.2a, wo vom Zahn eines Pfeils gesprochen wird, ist hier gut denkbar, daß Pāda b so zu verstehen ist, wie Whitney ihn wiedergibt ("his teeth [become] shafts ( $n\bar{a}d\bar{i}k\bar{a}$ ) smeared with penance"). Whitneys Übersetzung "shafts" ist jedoch kaum wahrscheinlich, weil der Rohrschaft (kurmala-) bereits in Pāda a erwähnt ist. Vielleicht bezieht sich  $n\bar{a}d\bar{i}k\bar{a}$ - "mit einer Röhre versehen" ( $n\bar{a}d\bar{i}k\bar{a}$ - m. theoretisch auch möglich) auf  $isuk\bar{a}$ - "Pfeil, Pfeilchen" (AVŚ 1.3.9a = AVP 1.4.5a; 19.29.7b), woraus folgt, daß dem Wort ein  $n\bar{a}d\bar{i}$ - "Röhre" (f.) in AVP 8.12.5a zugrundeliegt; zu dieser Bildung s. AiGr. II 2, 522f. Falls diese Ausführung zutrifft, kann man annehmen, daß die Pfeilspitze hohl ist.

su-digdha- ist ein Hapax.

c. hrd-balá- "herzüberwältigend" (AiGr. II, 185) kommt nur hier vor.

d hat eine Silbe zu wenig.

#### 9.18.4 nur AVP

| ye brāhmaṇaṃ hiṃsitāras tapasvinaṃ | (12) |
|------------------------------------|------|
| manīṣiṇaṃ brahmacaryeṇa śrāntam    | (11) |
| avartimad bhavitā rāstram esām     | (11  |

.(11)tamasīva nihitam \*nānuvettā ||

"Welche einen glutvollen, geistvollen, durch das Vedastudium ermüdeten Brahmanen verletzen, deren Reich wird verfallen [und] nicht [mehr] auffindbar sein, als wäre es in die Finsternis abgelegt."

Ma unleserlich • brāhmaṇaṃ] Or, vrāhmaṇaṃ K — hiṃsitāras] Ku RM V/126 Mā Pa K. hisitāras JM — tapasvinam | Ku JM V/126 Mā, tapasvinam RM Pa K — manīṣiṇam | Ku JM RM Pa K, manīṣaṇam V/126, manīṣinam Mā — brahmacaryeṇa] JM RM V/126 Mā Pa, brahmaca<->na Ku, vrahmacaryena K — śrāntam | or, śrāntam (+|) K [[Bar. śrāntam]] — avartimad] avarttimad Or, avantimad K — eṣām '] V/126 Mā Pa, eṣām Ku K, eṣān JM, eṣān RM — tamasīva] Ku V/126 Mā Pa, tamasāva JM, tamasīda RM. tapasaiva K — nihitam] Ku JM RM V/126 Pa, ninihitam Mā, nihatam K — \*nānuvettā ||] nānuvettāh ||] Ku JM V/126 Mā Pa, nānuvettāh | RM, nānuvetu K

Bhatt. liest nānu vettāh (d); Upadhyaya: nānu vettāḥ.

abc wurden von Tichy 1992, 336 übersetzt: "Die einem Brahmanen Leid antun (werden), der glutvoll, weise und vom Vedastudium erschöpft ist, dessen Reich gerät in Not (wird in Not geraten)" mit dem Kommentar: "Dem Prädikat himsitāras des Relativsatzes entspricht im Hauptsatz die Kopula bhavitā 'wird sein'. Falls die Strophe im wesentlichen richtig überliefert ist, belegt sie somit eine Vorstufe des periphrastischen Futurs" (Tichy 1995, 37 Anm.33), s. auch andere Belege für dieses Futur aus dem AVŚ (Kim 2005, 149). Zu beachten ist die Genusinkongruenz von bhavitā und anuvettā zu rāstram, vgl. Tichy 1995, 66ff.

c. avarti-mant- ist ein Hapax.

Zu d vgl. 9.3.5d: kilāsam nānu vidyate "entdeckt man den Aussatz nicht".

Das Simplex vetty- (vgl. AiGr. II 2, 675) ist belegt in AVP 20.57.3a: vittir asi vettāsi videyam "Du bist eine Erlangung, du bist einer, der erlangt. Ich möchte erlangen."

### $9.18.5 = AV \pm 5.18.10$

| ye sahasram arājann        | (7) |
|----------------------------|-----|
| āsan daśaśatā uta          | (8) |
| te brāhmaṇasya gāṃ jagdhvā | (8) |
| vaitahavyāḥ parābhavan     | (8) |

"Die Vaitahavyas, die als ein Tausend herrschten, und die diejenigen waren, die zehn hundert [Reiche (?)] hatten, verschwanden, nachdem sie die Kuh des Brahmanen gegessen hatten."

arājann 1 V/126 Mā Pa, arājann Ku, arājan 1 JM, arājann RM, ··· Ma, arājann K āsan] V/126 Mā Pa, ā{rā}sam Ku, āsam JM RM, ·· Ma, āśam K — daśaśatā] Ku JM RM V/126 Mā, daśyaśyatā Pa, ···· Ma, daśatād K — uta | JM RM V/126 Mā Pa, uta | Ku, ··· Ma, uta K — te] Or, om. K — brāhmanasya] Ku JM RM V/126 Mā, ···· Ma, brahmanasya Pa, om. K —  $g\bar{a}m$ ] Or, om. K —  $jagdhv\bar{a}$  | Ku JM Mā Pa,  $jagdh\bar{a}$  RM, ja < g > V/126, ··· Ma, om. K — vaitahavyāh] Or, vaitahavyāh K — parābhavan []] Ku V/126 Mā Ma Pa,  $par\bar{a}bhavat\bar{a}(\rightarrow n) \mid \mathbf{JM}, par\bar{a}bhavat\bar{a}n \mid \mathbf{RM}, par\bar{a}bhuvam \mathbf{K}$ K hat in c: tebhyah pra vravīmi tvā.

#### AVŚ 5.18.10

9. Kānda 9

yé sahásram árājann ásan daśaśatá utá | té brāhmanásya gấm jagdhvấ vaitahavyấh párābhavan || ..They that ruled, a thousand, and were ten hundreds, those Vaitahavyas, having devoured

the cow of the Brahman, perished (parā-bhū)" (Whitney).

ab bleiben inhaltlich problematisch. Obwohl Whitney z.B. schreibt: "Sahásram is taken as in apposition with yé, since rāj properly governs a genitive", bleibt das Verständnis bezüglich Pāda b "and were ten hundreds" nicht zufriedenstellend. AiGr. III, 371 behandelt nämlich daśaśatá- als Bahuvrīhi "10 Hunderte zählend", jedoch mit der Anmerkung "Unklar AV. 5, 18, 10<sup>ab</sup> sahásram ... daśa-śatā utá" (AiGr. III, 390). Es ist aber einerseits gut denkbar, daß in Pāda a neben sahásram ein Instrumental wie sahásram ... [pūrvaih pitṛbhih] "mit den tausend Vorvätern" (RV 10.15.10cd) oder gar ein Inhaltsakkusativ wie sahásram áyumsi "tausend Lebenszeiten lang" (AVŚ 6.78.3c = AVP 19.16.11c) zu ergänzen ist (dem Pāda a fehlt eine Silbe). Andererseits ist möglich, daß sahásram sich auf rāstrá- "Reich" oder ähnliches bezieht.

d = AVS 5.19.1d.

EN vaitahavya- ist eine Vrddhi-Ableitung von vītá-havya- (RV). Das PW gibt an, daß Vītahavya ein Fürst ist, der eine Brahmanenwürde erlangt (MBh).

### $9.18.6 = AV \pm 5.18.11$

| gaur eva tān hanyamānā             | (8) |
|------------------------------------|-----|
| <sup>+</sup> vaitahavyām avātirat  | (8) |
| ye <sup>+</sup> kesaraprābandhāyāś | (8) |
| caramājām apeciran                 | (8) |

"Als die Kuh getötet wurde, verdarb sie diese Vaitahavyas, die zuvor die letzte Ziege der Kesaraprābandhā für sich gebraten hatten."

Ma unleserlich • tān] tān RM V/126 Mā Pa, tāna Ku JM, tām K — hanyamānā 1] Ku JM V/126 Mā Pa, hanyamānā RM, hanyamano K — <sup>+</sup>vaitahavyām̃] vaitahavyām Or, vaitavyām K [[note: °m i°]] — avātirat | ] JM RM V/126 Mā Pa, avātira<:> Ku, ivācarat | K — \*kesaraprābandhāyāś ¹] keśaraprābandhāyāś ¹ JM Mā Pa, keśaraprābandāyāś ¹ Ku, keśaraprābandhāyāś RM V/126, keśaraprāpumdāyaś K — caramājām] Ku JM RM V/126 Mā, caramāyā(→jā)m Pa, carumādā K — apeciran ||] Ku V/126 Mā, apeciran | JM RM, a {·} peciran || Pa, upecaram K [[note: °m a°]]

#### AVŚ 5.18.11

gáur evá tān hanyámānā vaitahavyām ávātirat | yé késaraprābandhāyās caramājām ápeciran ||

"The cow herself, being slain, pulled down those Vāitahavyas, who cooked the last shegoat of Kesaraprābandhā (?)" (Whitney).

Bhatt. liest <sup>+</sup>vaitahavyām (b) ... keśaraprābandhāyāś (c); Upadhyaya: vaitahavyān ... keśaraprābandhāyāś.

- a.  $tar^i + \acute{a}va$  heißt eigentlich "herabziehen, unterdrücken, unterwerfen". Hier scheint  $av\bar{a}tirat$  metaphorisch für den Geruch gebraucht zu sein.
- c. \*kesaraprābandhāyāś (nur hier belegt). Die Verwechslung des Akṣara śa für sa ist sowohl in **Or** als auch in **K** häufig anzutreffen.

### **9.18.7** ~ AVŚ 5.19.1 ~ JB 1.152

| atimātrā ajāyanta      | (8) |
|------------------------|-----|
| nod iva divam aspṛśan  | (8) |
| bhṛguṃ hiṃsitvā māhīnā | (8) |
| asambhavvam parābhavan | (8) |

"Über das Maß hinausgehend wurden sie geboren. Beinahe rührten sie den Himmel an: Die Māhīnas verschwanden, ohne wieder aufkommen zu können, nachdem sie Bhṛgu verletzt hatten."

atimātrā] Or, abhimātrā K — ajāyanta '] Ku JM V/126 Mā Pa, ajāyanta Ku RM, ···· Ma, jāyanti K — iva] Or, ivi K — divam] Or, divip K — aspṛśan |] Or, aspṛśaṃ K — bhṛguṃ] Or, sṛga K — hiṃsitvā] Ku RM V/126 Mā Ma Pa, hisitvā JM, hiṃsatvā K — māhīnā '] Ku V/126 Ma Pa, mahīnā JM, māhinā RM, māhīnāṃ ' Mā, vrahmīm K — asaṃbhavyaṃ] Or, amuṃbhavyaṃ K — parābhavan ||] Ku JM V/126 Mā Ma Pa, parābhavan | RM, parābhuvaṃ | K

#### AVŚ 5.19.1

atimātrám avardhanta nód iva dívam aspṛśan | bhṛ́guṃ hiṃsitvā́ sṛ́ñjayā vaitahavyāḥ párābhavan ||

"They grew excessively; they did not quite (*iva*) touch up to the sky; having injured Bhrigu, the Sriñjayas, Vāitahavyas, perished" (Whitney).

## JB 1.152

atimātram avardhanta nod iva divam aspŗšan bhŗguṃ hiṃsitvā māhenā asaṃheyaṃ parābhavan | iti | asaṃheyaṃ ha vai sa parābhavati ya evaṃ vidvāṃsaṃ hinasti ||

9.18 Warnung vor Vergehen an der Brahmanenkuh (Fortsetzung)

c.  $m\bar{a}h\bar{n}na$ - kommt noch einmal in RV 10.60.1b ( $m\bar{a}h\bar{n}n\bar{a}n\bar{a}m$ , Geldner z.St. "ein Volk oder eine Dynastie") vor. Bei diesem Wort handelt es sich um eine  $\bar{n}na$ -Bildung vielleicht zu \* $m\dot{a}h$ - "Freigebigkeit" (?, zu \* $Hme\hat{g}^h$  s. Kim 2010, 215) wie  $m\bar{a}nas\bar{n}na$ - "geistig" (Sū) zu  $m\dot{a}nas$ - (AiGr. II 2, 431f.).

d = AVP 19.9.5d = AVŚ 5.18.12d; 5.19.11d. Zu asambhavyam s. AiGr. II 2, 800.

### $9.18.8 = AV \pm 5.19.2$

| ye brhatsāmānam āngirasam        | (10 |
|----------------------------------|-----|
| ārpayan brāhmaṇaṃ janāḥ          | (8) |
| *petvas teṣām ubhayādann         | (8) |
| avis tokān <sub>i</sub> v āvavat | (8) |

"Welche Leute, die den Brahmanen Brhatsaman, den Nachkommen von Angiras, [ins Unglück] warfen, deren Nachkommenschaften fraß ein Hammel, der auf beiden Seiten [Schneide-]Zähne hat, ein Schaf."

bṛhatsāmānam] Or, vṛhatsāmānam K — āṅgirasam ¹] JM V/126 Ma Pa, āṅgirasam Ku RM K, āṅgirasaṃm ¹ Mā — ārpayan] Ku V/126 Mā Ma Pa, ārpayana JM RM, ālpayaṃ K — brāhmaṇaṃ] Or, vrāhmaṇaṃ K — janāḥ |] Ku JM RM V/126 Ma Pa K, janā | Mā — \*petvas] yetvas Or [[Bhatt. Mā (?) petva]], tetvaks K — teṣām] Ku RM V/126 Mā Ma Pa, t(+e)ṣām JM, tokām K — ubhayādann ¹] JM V/126 Ma Pa, ubhayādaṃn Ku RM, ubhayādann Mā, ubhayādany K — avis] Ku JM V/126 Ma Pa, ivis RM, arvis Mā, ats K — āvayat ||] JM V/126 Mā Ma Pa, āvayat | Ku RM, āmayat | K

#### AVŚ 5.19.2

yé b<sub>r</sub>hátsāmānam āṅgirasám ấrpayan brāhmaṇáṃ jánāḥ | pétvas téṣām \*ubhayādann ávis tokā́ny āvayat ||

"The people who delivered up (? *arpay*-) the Brahman Brihatsāman, descendant of Angiras – a he-goat with two rows of teeth, a sheep, consumed (*av*) their offspring (*toká*)" (Whitney).

Bhatt. liest yetvas (c); Upadhyaya: yetvas.

a. Das Metrum ist durch eine fehlende Silbe gestört.

b.  $\bar{a}rpayan$  "[ins Unglück] geraten lassen/werfen", vgl.  $\bar{a}rpaṇa-$  "das Werfen" (AVŚ 12.3.22c ~ AVP 17.52.3c). Die Auffassung,  $\bar{a}rpayan$  als  $\bar{a}-arpayan$  zu verstehen, ist aus semantischem Grund weniger plausibel.

c. \*petvas: Eine Verwechslung des Akṣara ya für pa kommt in Or nicht selten vor, s. z.B. 17.25.1b: nakṣatrayeṣaḥ für nakṣatrapeśaḥ. In K findet man aber eine solche Verwechslung kaum. Stattdessen begegnet man in K gelegentlich einer Fehlschreibung ta für pa, z.B. in AVP 8.8.5d  $(t\bar{a}rṣnebhyo(\rightarrow dyo)tas$  für  $p\bar{a}rṣnidyotah)$ .

Or ubhayādann bestätigt Whitneys Emendation \*ubhayādann (Mss. ubhayādam), s. auch AiGr. III, 261.

### **9.18.9** ~ AVŚ 5.19.3

| ye brahmanam pratyasthivan | (8) |
|----------------------------|-----|
| ye *cāsmiñ chuklam īṣire   | (8) |
| asnas te madhye kulyāyāḥ   | (8) |
| keśān khādanta āsate       | (8) |

"Welche auf einen Brahmanen spuckten und welche Schleim auf ihn geschleudert haben, die sitzen mitten in einem Bach von Blut, die Haare kauend."

brāhmaṇam] Ku RM V/126 Mā Pa, brāhmaṇa JM, ··· Ma, vrāhmaṇaṃ K — pratyaṣṭhīvan ˈ] pratyaṣṭhīvaṇ ˈ Ku V/126 Mā, pratyaṣṭhīvaṇa ˈ JM, pratyaṣṭhīvaṇ RM, ···· Ma, {pratyaṣṭhīvaṇ ˈ Pa, pratyuṣṭhīvaṃ K — ye] Ku JM RM Pa, ce V/126 Mā, · Ma, yaś K — \*cāsmiñ chuklam] cāsmic chulkam Ku, cāsmic chulkam JM, cāsmichulkam RM, cāsmic chuklam V/126 Pa, rāsmic chuklam Mā, ··· Ma, cāsmai śulkam K — īṣire |] JM RM V/126 Mā, īṣire || Ku, ··· Ma, āṣire | Pa, īśire | K — asnas] Ku JM RM V/126 Mā, ··· Ma, astnas Pa, astras K — madhye] Ku JM RM V/126 Mā K, ·· Ma, ma{dhya}dhye Pa — kulyāyāḥ ¹] JM V/126 Mā Ma Pa, kulyāyāḥ Ku RM, kūlyāyāḥ K — keśān] Ku JM Ma Pa, keśāna RM V/126 Mā [[Bhatt. keśana]] K — khādanta āsate ||] Ku V/126 Mā Ma Pa, khādantu āsate || JM, khādanta āsate | RM, khādantāsate | K

#### AV\$ 5.19.3

yé brāhmanám pratyáṣṭhīvan yé vāsmiñ chuklám īṣiré | asnás té mádhye kuláyāḥ kéśān khádanta āsate ||

"They who spat upon a Brahman, or who sent [their] mucus at him – they sit in the midst of a stream of blood, devouring hair" (Whitney).

Bhatt. liest cāsmic chuklam (b); Upadhyaya: cāsmic chuklam.

b. Or cāsmic chu° beruht auf einer Fehlschreibung für cāsmiñ chu°, vgl. 5.36.1d: himsāchivatātir für himsāñ chivatātir. Falls hier tatsächlich cāsmic chu° vorläge, hätte man in K (cāsmai śulkam) cāsmaiśchu- geschrieben.

chuklam (nicht chulkam) ist die richtige Lesung. Die Schreibung lka für kla kommt auch in AVP 19.52.6b (śulkam für śuklam) vor, vgl. inhaltlich párā śuklāni pātaya "make white things (çuklá) fly away" (Whitney, AVŚ 1.23.2d) mit parā śvetāni pātaya (AVP 1.16.2d).

### 9.18.10 ~ AVŚ 5.19.7

| aṣṭāpadī caturakṣī           | (8) |
|------------------------------|-----|
| catuḥśrotrā caturhanuḥ       | (8) |
| dvijihvā dviprānā bhūtvā     | (8) |
| sā rāstram ava dhūnute    18 | (8) |

"Die [Kuh des Brahmanen] schüttelt das Reich von sich ab, nachdem sie acht Füße, vier Augen, vier Ohren, vier Kiefer, zwei Zungen, zwei Atemzüge bekommen hat."

aṣṭāpadī] Ku JM V/126 Mā Ma Pa K, aṣṭāpadī RM — caturakṣī ¹] Ku JM V/126 Mā Ma, caturakṣī RM K, caturakṣā ¹ Pa — catuḥśrotrā] Ku JM V/126 Mā Ma Pa, catuḥśrotā RM, catuśśrotā K — caturhanuḥ || Or, caturhanuḥ K [[note: °ḥ d°]] — bhūtvā ¹] Ku JM V/126 Mā Ma Pa, bhūtvā RM K — ava] Or, avi K — dhūnute] Ku JM RM V/126 Pa K, dhūnate Mā, … Ma — || 18 || || || 10 || 18 || Ku JM, || || || 18 || RM, || 18 || || || V/126 Pa, … Mā Ma, Z [[line]] Z 7 Z K

#### AVŚ 5.19.7

aṣṭāpadī caturakṣī cátuḥśrotrā cáturhanuḥ | dvyầsyā dvíjihvā bhūtvā sā rāṣṭrám áva dhūnute brahmajyásya || "Becoming eight-footed, four-eyed, four-eared, four-jawed, two-mouthed, two-tongued, she shakes down the kingdom of the Brahman-scather" (Whitney).

c. dvi-prāṇa- ist ein Hapax, vgl. sahásra-prāṇa- "mit tausend Atemzügen" (AVŚ 19.46.6b = AVP 4.23.6b).

### 9.19 Warnung vor Vergehen an der Brahmanenkuh (Fortsetzung)

9. Kānda 9

#### **9.19.1** $\sim AV \hat{S} 5.19.4$

| brahmagavī pacyamānā     | (8) |
|--------------------------|-----|
| yāvat sābhi vijaṅgahe    | (8) |
| tejo rāṣṭrasya nir hanti | (8) |
| na vīro jāyate pumān     | (8) |

"Die Brahmanenkuh, wenn sie gebraten wird — wie weithin sie intensiv riecht —, räumt die Schärfe des Reiches aus. Kein heldenhafter Mann wird geboren."

Ma unleserlich • brahmagavī Ku JM V/126 Mā Pa, brahmagavi RM, vrahmagavī K pacyamānā | Ku JM V/126 Mā, pacyamānā RM Pa, pasyamānā K — vijangahe | JM RM V/126 Mā Pa, vijangahye | Ku, vajamgahe | K — tejo | Ku RM V/126 Mā Pa K, te{·}jo JM — nir hanti | nir hanti RM K, niri hanti | Ku JM V/126 Mā Pa — na | Or [Bhatt. ni Mā] K — jāyate] Ku JM RM V/126 Mā, {mā} jāyate Pa — pumān || Ku JM V/126 Mā Pa, pumān | RM, pumāņ K

#### AV\$ 5.19.4

brahmagaví pacyámānā yāvat sābhí vijángahe téjo rāstrásya nír hanti ná vīró jāyate výsā ||

"The Brahman's cow, being cooked, as far as she penetrates (?), smites out the brightness (téjas) of a kingdom; no virile (výsan) hero is born [there]" (Whitney).

Lubotsky 1997, 562 kommentiert diese Strophe folgenderweise: "The AV passage thus gets a perfectly plausible interpretation: as far as the smell of the cooking of the brahman's cow reaches, it destroys the splendor of the kingdom, and no valiant sons are born there". Diese Interpretation kann weiter durch die Kommentare zu AVP 8.12.7a, zu AVP 9.17.10d = AVS 5.18.3 und zu AVP 9.18.6b = AVS 5.18.11bgestützt werden.

b. vi jangahe ist noch in AVP 19.34.7c bezeugt, s. ausführlich Lubotsky 1999, 480.

#### nur AVP 9.19.2

| ākramaņena vai devā                   |                                        | (8) |
|---------------------------------------|----------------------------------------|-----|
| dviṣanto ghnanti pūruṣam              |                                        | (8) |
| stey $\bar{a}_a$ daṃ brahmaj $_i$ yaṃ |                                        | (8) |
| kṣetre cānṛtavādinam                  | ************************************** | (8) |

"Bei [seinem] Betreten [des Himmels] erschlagen fürwahr die hassenden Götter den[jenigen] Menschen, der Gestohlenes ißt, der den Brahmanen Gewalt antut und der im Feld die Unwahrheit verbreitet."

Ma unleserlich • ākramanena] Ku RM V/126 Mā K, ākra(+ma)nena JM, akramanena Pa — devā '] JM V/126 Mā, devā Ku RM Pa K — dviṣanto] JM K, dviśanto Ku RM V/126 Mā Pa — pūruṣaṃ |] pūṛṣaṃ | JM RM Pa, puṛṣaṃ | Ku V/126 Mā, pauruṣaṃ K steyādam] Or, teājam K — brahmajyam ¹] Ku V/126 Mā Pa, brahmajyam JM RM, vrahmajam K — kṣetre] Ku RM V/126 Mā Pa, kṣetre 'JM, kṣettre K — cānṛtavādinam ||] cānṛtavādinaṃ | Ku JM V/126 Mā Pa, cānṛtavādinaṃ | RM, tāanṛtavādinaṃ | K

Bhatt. liest daivā (a) ... \*pūrusam (b); Upadhyaya: daivā ... pūruṣam. Bhatt.App.: "u. dviśanto ... purusam |" (b).

a. Zu ā-krámana- "das Betreten [des Himmels]" s. 9.13.7c.

c. steyāda- "Gestohlenes essend" ist ein Hapax. Dem Hinterglied könnte theoretisch ein WN zugrundeliegen (s. dazu AiGr. II 2, 90; Scarlata 1999, 34ff.; Kim 2010, 266). Da aber im AV eine thematische Ableitung zu einem WN häufig gebildet ist, wird hier die Auffassung als -adá- bevorzugt. Zu seiner Verbalgrundlage s. AVŚ 14.1.57c (= AVP 18.6.5c): ná stéyam admi "Ich esse Gestohlenes nicht".

**d**.  $anrta-v\bar{a}din$ - ist ein Hapax. Zu  $anrtam + vad^i$  s. AVP 5.32.1c; 9.22.4b; 9.23.2b, 5c; 9.24.2b; 16.130.1b; 19.14.8c.

### $9.19.3 = AV \pm 5.19.10$

| visam etad devakṛtaṃ       | (8) |
|----------------------------|-----|
| rājā varuņo abravīt        | (8) |
| na brāhmaṇasya gām jagdhvā | (8) |
| rāstre jāgāra kaś cana     | (8) |

"König Varuna sprach: Dieses Gift [ist] gottgeschaffen. Niemand, der die Kuh des Brahmanen gegessen hat, wacht über das Reich."

vişam] Ku JM RM Pa K, viśam V/126 Mā, ·· Ma — etad] Ku JM RM V/126 Mā Pa K, ·· d Ma — devakṛtaṃ '] Ku JM V/126 Mā Ma Pa, devakṛtaṃ RM K — varuno] K, vaṛno Or abravīt |] Or, avravīt | K — na brāhmaṇasya] Or, te vrāhmaṇasya K — gāṇ] Ku JM RM V/126 Mā Ma K, {·}gām Pa — jagdhvā '] JM, jagdhvā Ku RM V/126 Mā Ma, jagdhā Pa, dugdhvā K — jāgāra] Ku JM RM V/126 Ma Pa, jāgara Mā K — cana ||] Ku JM V/126 Mā Ma Pa, cana | RM K

#### AVŚ 5.19.10

viṣám etád devákṛtaṃ rājā váruṇo bravīt ná brāhmanásya gắm jagdhvấ rāstré jāgāra kás caná || "King Varuna called that a god-made poison; no one soever, having devoured the cow of the Brahman, keeps watch in the kingdom" (Whitney).

### **9.19.4** ~ AVŚ 5.19.8

| tad vai rāṣṭram ā sravati              | (8) |
|----------------------------------------|-----|
| bhinnāṃ nāvam ivodakam                 | (8) |
| brāhmaņo yatra jīyate                  | (8) |
| tad rāṣṭraṃ hanti <sup>+</sup> duchunā | (8) |

"In das Reich fürwahr, wo der Brahmane gepeinigt wird, fließt es aus wie Wasser in das lecke Boot; dieses Reich befällt das Unheil."

sravati <sup>†</sup> Ku Mā Ma Pa, stavati <sup>†</sup> JM, stavati RM, śravati <sup>†</sup> V/126, sravati K — ivodakam | ivodakam | RM Mā Ma Pa K, ivodakam || Ku, i{·}vodakam | JM, ivodanam | V/126 — brāhmaṇo] Or, vrāhmaṇo K — jīyate <sup>†</sup>] Ku JM V/126 Mā Ma Pa, jīyate RM K — rāṣṭraṃ] Ku JM RM V/126 Ma Pa K, āṣṭraṃ Mā — hanti] Ku JM RM V/126 Ma Pa, bhanti Mā, ā sravati chinnāṃ nāvam ivodakaṃ | vrāhmaṇo yatra jīyate tad rāṣṭraṃ havi K [[note: mit Wiederholung von a-d]] — <sup>†</sup>duchunā || dutsunā || Ku JM V/126 Mā Ma Pa, dutsunā | RM, duśchunā | K

#### AVŚ 5.19.8

tád vái rāṣṭrám ā́ sravati nāvaṃ bhinnām ivodakám | brahmāṇaṃ yátra híṃsanti tád rāṣṭráṃ hanti duchúnā ||

"It leaks verily into that kingdom, as water into a split boat  $(n\bar{a}u)$ ; where they injure a Brahman, that kingdom misfortune smites" (Whitney).

Bhatt. liest *ducchunā*<sup>+</sup> (d); Upadhyaya: *ducchunā*.

Bhatt. kommentiert: "dra. gha kā. 'ā sravati chinnām nāvam ivodakam | brāhmaņo yatra jīyate tad rāṣṭram' ity adhikam paṭhitam".

c = AVS 5.19.6d.

### **9.19.5** ~ AVŚ 5.18.12

| ekaśataṃ vai janatā                | (8) |
|------------------------------------|-----|
| bhūmir yā v <sub>i</sub> yadhūnuta | (8) |
| prajām himsitvā brāhmaņīm          | (8) |
| asaṃbhavyaṃ parābhavan             | (8) |

"Einhundertundeins Gemeinden fürwahr, die die Erde von sich wegschüttelte, verschwanden, ohne wieder aufkommen zu können, nachdem sie den brahmanischen Nachkommen verletzt haben."

vai] Ku JM RM Mā Ma Pa K, ṣai V/126 — janatā '] Ku JM V/126 Mā Ma Pa, janatā RM, javatā K — yā] Ku JM Mā Ma Pa K, jā RM, {yi}yā V/126 — vyadhūnuta |] Ku V/126 Mā Ma Pa, vyavadhūnuta | JM, vyādhūnuta | RM, dvidhūnatah K — prajām] Ku RM V/126 Mā Ma Pa, prajā JM K — hiṃsitvā] Or, hiṃsatvā K — brāhmaṇīm '] Ku JM, brāhmaṇīm RM V/126 Ma Pa, ··· Mā, vrāhmīm K — asaṃbhavyaṃ] Ku JM RM V/126 Ma Pa, ··· vyaṃ Mā, amūṃbhavyaṃ K — parābhavan ||] Ku V/126 Mā Ma Pa, parā{bhapah}bhan || JM, parābhavan | RM, parābhuvaṃ | K

#### AVŚ 5.18.12

ékaśatam tá janátā yā bhūmir vyádhūnuta | prajām himsitvā brāhmanīm asambhavyám párābhavan ||

"Those hundred and one fellows (? janátā) whom the earth shook off, having injured the progeny of the Brahmans, perished irretrievably" (Whitney).

cd = AVS 5.19.11cd.d = AVP 9.18.7d.

#### 9.19.6 nur AVP

| yām udājan ŗṣayo manīṣiṇaḥ        | (11) |
|-----------------------------------|------|
| śramasātāṃ bŗhatīṃ devajūtām      | (11) |
| sā brahmajyaṃ pacati pacyamānā    | (11) |
| rāṣṭram asya bṛhatī yac ca varcaḥ | (11) |

"Die [Kuh], die die geistvollen Rsis herausholten, die mit einer [großen] Anstrengung gewonnene, die hohe, die von den Göttern in Eile getriebene, brät den Brahmanenpeiniger, wenn sie gebraten wird. Die hohe [befällt] sein Reich und das, das [seinen] Glanz [ausmacht]."

yām] Ku JM RM Mā Ma Pa K, jām V/126 — udājan] Ku JM RM Ma Pa, udā[[line](+ja)n V/126, udān Mā, udājaṃg K — manīṣiṇaḥ ¹] Ku JM, manīṣiṇaḥ RM Ma Pa, manīṣaṇaḥ ¹ V/126 Mā, maṇīṣiṇaś K — śramasātāṃ] Ku JM RM Mā Ma Pa, śramasatāṃ V/126, śapusātāṃ K — bṛhatīṃ] Or, vṛhatīṃ K — devajūtāṃ | Jevajūtāṃ | Ku V/126 Mā Ma Pa K, devajūtaṃ | JM RM — brahmajyaṃ] Ku JM RM V/126 Mā Ma, brahmajyaṃ(→tryaṃ) Pa, vrahmajyaṃ K — pacyamānā ¹] Ku JM V/126 Mā Ma Pa, pacyamānā RM, padyamānā K — bṛhatī] Ku JM, bṛhati RM V/126 Mā Ma Pa, vṛhatī K — yac ca] Or, yaś ca K — varcaḥ || V/126, varcaḥ K [[note: °ḥ v°]]

Bhatt.App.: "gha ... u. bṛhati".

b. śrama-sāta- ist ein Hapax, vgl. rtá-sāta- "durch das Rta gewonnen" (AVŚ 18.2. 15a = AVP 18.64.8a).

Zu d ist inhaltlich *hanti* aus AVP 9.19.4d zu ergänzen.

#### 9.19.7 nur AVP

| vācā brāhmaṇam ŗchati                                       | (8) |
|-------------------------------------------------------------|-----|
| jāmi hant <sub>i</sub> y <sup>†</sup> acitt <sub>i</sub> yā | (8) |
| mitrāya satye druhyati                                      | (8) |
| yam devā ghnanti pūruṣam    19                              | (8) |

"Die Götter erschlagen denjenigen Menschen, [der] sich mit [täuschenden] Worten einem Brahmanen nähert, [der] aus Verblendung [seinen] Verwandten erschlägt [oder der seinen] Freund täuscht, wenn es um die Wahrheit geht."

brāhmanam] Or, vrāhmanam K — rchati | Ku JM V/126 Mā Ma Pa, rchati RM, iśchati K — jāmi] Ku V/126 Mā Ma Pa, yāmi JM RM, jāmiyam K — hanty] K, haṃty Or — <sup>†</sup>acittyā] acityā | Or, cibhyā K — mitrāya satye] JM V/126 Ma Pa, mitrāya om. Ku, mitrāya matye RM, mitrā asatye Mā, mittrāya satye K — druhyati 1 Ma V/126 Pa, om. Ku, drhyati JM, drūhyati RM, drrhyati Mā, druhyati K — yam JM K, om. Ku, yad RM, yan V/126 Mā Ma Pa — devā JM RM V/126 Mā Ma K, om. Ku, yevā Pa — pūruṣam pūṛṣam JM RM Ma Pa, om. Ku, pursam V/126, ··· Mā, paurusam K — || 19 || || 19 || r || V/126 Ma Pa, om. Ku, || r 10 || 19 || JM, || r || 19 || RM, ··· Mā, Z 8 Z K

Bhatt. liest rechati (a) ... acittyā (b) ... pūrusam (d); Upadhyaya: rechati ... acittyā ... pūrusam.

Bhatt.App.: "u. ... vrāhmanam rchati" (a) und "u. yan ... puruṣaṃ ||" (d).

a erinnert an RV 10.87.15c (= AVŚ 8.3.14c = AVP 16.7.4c): vācāstenam śarava rchantu márman "Die Geschosse sollen denjenigen an seiner verwundbaren Stelle treffen, der mit Worten täuscht."

**b.** Es ist nicht ausgeschlossen, <sup>†</sup>*jāmiṃ* (**K** *jāmiyaṃ*) "Geschwister" statt *jāmi* zu lesen.

### 9.20 Zur Erlangung und Aufbewahrung verschiedener Dinge

9.20 Zur Erlangung und Aufbewahrung verschiedener Dinge

Diese Kāṇḍikā steht in Verbindung zu 9.21 und 9.22. Hier scheint es, daß man Vorbereitungen für ein unbekanntes Opfer trifft. Auffällig ist der sich durchgehend wiederholende Passus tad āpnoti cāva ca rundhe, wobei tat das aufnimmt, was ihm vorausgeht, also "das, nämlich ...".

#### **9.20.1** nur AVP

| <sup>+</sup> ekapāc chanda <sup>+</sup> ekakāmaṃ ca | (P) |
|-----------------------------------------------------|-----|
| tad āpnoti cāva ca rundhe                           | (P) |
| prathamayā rātryā prathamayā samidhā                | (P) |

"Das einfüßige Metrum und den einzigen Wunsch; dies erlangt und bewahrt man für sich in der ersten Nacht mit dem ersten Brennholz auf."

Ku fehlt • †ekapāc chanda] ekapāchanda Or, ekapāś chanda K — †ekakāmam] ekākāmañ JM Ma Pa, ekakāmañ RM V/126, ekakāmuñ Mā, ekakāsūñ K — ca | JM V/126 Mā Ma Pa, cā RM, ca K — tad] Or, ta K — rundhe '] rndhe 'JM V/126 Mā, rndhe RM Ma Pa, rundhe K — rātryā] Or, rātnyā K — samidhā ||] JM V/126 Mā Ma Pa, samidhā | RM, samidhā K

Bhatt. liest <sup>+</sup>ekapāc ... ekakāmam (a); Upadhyaya: ekapāc ... ekakāmam.

a. eka-kāma- "einziger Wunsch" ist noch in AVP 1.43.3a belegt: (ab) ekārka ekakāmāya yasmai kāmāya khāyase "Der Arka-Strauch allein dient dem einzigen Wunsch, zu welchem Wunsch du ausgegraben wirst" (Zehnder 1993, 75).

#### 9.20.2 nur AVP

| <sup>+</sup> dvipāc chando dvipadaś ca paśūn | (P) |
|----------------------------------------------|-----|
| tad āpnoti cāva ca rundhe                    | (P) |
| dvitīyayā rātryā dvitīyayā samidhā           | (P) |

"Das zweifüßige Metrum und die zweifüßigen Tiere; dies erlangt und bewahrt man für sich in der zweiten Nacht mit dem zweiten Brennholz auf."

Ku fehlt • †dvipāc chando] dvipāchando JM RM Ma, dipāchando V/126, ···· Mā,  $dvi\{\cdot\}$  pāchando **Pa**, dvipās chando **K** — pasūn | | **RM Mā Ma Pa**, pasūn | |  $(k^{\bar{a}})$  **JM**, pasūn | | V/126, paśūn K — tad āpnoti cāva ca] K. om. Or — rundhe | rndhe | JM. rndhe RM V/126 Mā Ma Pa, rundhe K — rātryā] Or, rātnyā K — dvitīyayā] RM V/126 Mā Ma Pa K, dvitīyaya JM — samidhā | ]] JM V/126 Mā Ma Pa, samidhā | RM, samidhā Z K

Bhatt. liest <sup>+</sup>dvipāc ... va (a, Druckfehler), vgl. Upadhyaya: dvipāc ... ça. Bhatt. kommentiert: "dra. 2-11 u. 'tad āpnoti cāvaca' ity ūhyam".

#### 9.20.3 nur AVP

| trīṃl lokāṃs <sup>+</sup> trīṃl lokapatīn | (P) |
|-------------------------------------------|-----|
| tad āpnoti cāva ca rundhe                 | (P) |
| tṛtīyayā rātryā tṛtīyayā samidhā          | (P) |

"Die drei freien Räume [und] die drei Herren über die freien Räume; dies erlangt und bewahrt man für sich in der dritten Nacht mit dem dritten Brennholz auf."

Ku fehlt • trīml lokāms †trīml lokapatīn |] trīml lokāms trīl lokapatī | JM, trīl lokāms trīm lokapatīn | RM, trīl lokāms trīm lokapatīn | V/126 Mā Ma Pa, tripāś chandas trīmś ca lokām sa K — tad āpnoti cāva ca] K, om. Or — rundhe '] rndhe ' V/126 Mā, rndhe JM RM Ma Pa, rundhe K — rātryā] Or, rātnyā K — samidhā ||] JM V/126 Mā Ma Pa, samidhā | RM K

Bhatt. liest *trīl lokāns trīm* (a); Upadhyaya: *trīl lokāns trīm*. Bhatt. kommentiert: "dra. < <sup>+</sup>trīm lokāms trīm ca lokapatīn ?".

**a**. *loka-pati-* ist ansonsten im klass. Sanskrit belegt. Da weder im RV noch im AV eine Kontruktion *lokásya/lokánām páti-* bezeugt ist, kann man nur raten, auf wen sich *loka-pati-* bezieht.

#### 9.20.4 nur AVP

| catuṣpāc chandaś catuṣpadaś ca paśūn   | (P) |
|----------------------------------------|-----|
| tad āpnoti <sup>+</sup> cāva ca rundhe | (P) |
| caturthyā rātryā caturthyā samidhā     | (P) |

"Das vierfüßige Metrum und die vierfüßigen Tiere; dies erlangt und bewahrt man für sich in der vierten Nacht mit dem vierten Brennholz auf."

Ku fehlt • catuṣpāc chandaś] JM, catuṣpāchandaś RM V/126 Mā Ma Pa, catuṣpāś chandaś K — paśūn |] JM RM V/126 Mā Ma, paśūna | Pa, paśūn K — tad āpnoti †cāva ca] tad āpnoti cava ca K, om. Or — rundhe † Jndhe † V/126, rndhe JM RM Mā Ma Pa, rundhe K — caturthyā] JM RM V/126 Mā Ma K, catuthyā Pa — rātryā] JM RM V/126 Mā, om. Ma Pa, rātnyā K — caturthyā] JM RM V/126 Mā K, om. Ma Pa — samidhā ||] JM V/126 Mā Ma Pa, samidhā | RM K

Bhatt. liest <sup>+</sup>catuṣpāc (a) ... cāva (b); Upadhyaya: catuṣpāc ... cāva. Bhatt. kommentiert: "kā. pūrvamantroktā evāpapāthāh |".

#### 9.20.5 nur AVP

| pañca diśaḥ pañca pradiśaḥ       | (P) |
|----------------------------------|-----|
| tad āpnoti cāva ca rundhe        | (P) |
| pañcamyā rātryā pañcamyā samidhā | (P) |

"Die fünf Himmelsrichtungen [und] die fünf Weltgegenden; dies erlangt und bewahrt man für sich in der fünften Nacht mit dem fünften Brennholz auf."

Ku fehlt • diśaḥ] Or, diśaḥ K — pradiśaḥ |] Or, prediśas K — tad āpnoti cāva ca] K, om. Or — rundhe '] rndhe ' V/126, rndhe JM RM Mā Ma Pa, rundhe K — pañcamyā rātryā] RM V/126 Mā Ma Pa, pañcamā rātryā JM, pañcamyā rātnyā K — samidhā ||] JM V/126 Mā Pa, samidhā | RM K, <>midhā || Ma

#### **9.20.6** nur AVP

| traistubham chando virājam svarājam samrājam | (P) |
|----------------------------------------------|-----|
| tad āpnoti cāva ca rundhe                    | (P) |
| ṣaṣṭhyā rātryā sasthyā samidhā               | (P) |

"Das Tristubh-Metrum, die Virāj, den Svarāj [und] den Samrāj; dies erlangt und bewahrt man für sich in der sechsten Nacht mit dem sechsten Brennholz auf."

Ku fehlt • traistubham] RM V/126 Mā Ma Pa, taistubham JM, traistubhams K—samrājam |] samrājam | Or, samrājam K—tad āpnoti cāva ca] K, om. Or—rundhe '] rndhe 'V/126 Mā, rndhe JM RM Ma Pa, rundhe K—sasthyā rātryā] JM RM V/126 Mā Ma, sa{styā}sthyā rātryā Pa, sasthyā rātnyā K—sasthyā] JM RM V/126 Mā Ma K, sa{styā}sthyā Pa—samidhā ||] JM V/126 Mā Ma Pa, samidhā | RM K

Zu a vgl. AVŚ 17.1.22b (= AVP 18.56.5b): viráje námah svaráje námah samráje námah, "to the wide ruler (viráj) be obeisance; to the self-ruler (svaráj) be obeisance; to the universal ruler (samráj) be obeisance" (Whitney).

#### **9.20.7** nur AVP

| sapta prāṇān saptāpānān saptaŗṣīṃś ca | (P) |
|---------------------------------------|-----|
| tad āpnoti cāva ca rundhe             | (P) |
| saptamyā rātryā saptamyā samidhā      | (P) |

"Die sieben Züge des Ausatmens, die sieben Züge des Einatmens und die sieben Rsis; dies erlangt und bewahrt man für sich in der siebten Nacht mit dem siebten Brennholz auf."

Ku fehlt • prāṇān] JM V/126 Ma Pa, prāṇān RM Mā, prāṇāṃ K — saptāpānān] JM V/126 Ma, saptāpānān RM Mā, saptā {ṛṣa} pānān Pa, saptānām K [[Bar. saptāpānām; Bhatt. 
°prānām]] — saptaṛṣīṃś ca |] JM RM V/126 Ma Pa, saptaṛṣīṃ {śyā} ś ca | Mā, saptaṛṣīś ca K — tad āpnoti cāva ca] K, om. Or — rundhe '] ṛndhe 'V/126, ṛṣe JM, ṛndhe RM Mā Ma Pa, rundhe K — rātryā] Or, rātnyā K — samidhā ||] JM V/126 Mā Pa, samidhā | RM K, ··· Ma

Bhatt. (= Upadhyaya) liest sapta ṛṣīṃś (a).

a. Zu saptarsi- s. den Komm. in 9.21.7c.

#### **9.20.8** nur AVP

| ojaś ca tejaś ca sahaś ca balaṃ ca | (P) |
|------------------------------------|-----|
| tad āpnoti cāva ca rundhe          | (P) |
| astamyā rātryā astamyā samidhā     | (P) |

"Sowohl Stärke als auch Schärfe, sowohl Kraft als auch Leibesstärke; dies erlangt und bewahrt man für sich in der achten Nacht mit dem achten Brennholz auf."

Ku fehlt • Ma unleserlich • balaṃ ca | JM RM, balañ ca | V/126 Mā Pa, balaṃ ca K — tad āpnoti cāva ca] K, om. Or — rundhe '] ṛndhe ' V/126, ṛndhe JM RM Mā Pa, rundhe K — rātryā] Or, rātnyā K — aṣṭamyā] JM V/126 Mā Pa K, {·} aṣṭamyā RM — samidhā ||] JM V/126 Mā Pa, samidhā | RM K

Bhatt.App.: "u. valañ ca |" (a).

#### 9.20.9 nur AVP

"Sowohl Wucht als auch Kraftfülle, sowohl Nahrung als auch Speise; dies erlangt und bewahrt man für sich in der neunten Nacht mit dem neunten Brennholz auf."

Ku fehlt • Ma unleserlich • mahaś] JM RM V/126 Mā Pa K [, sahaś Ma] — cānnaṃ] JM V/126 Mā [Ma], cānnañ RM Pa, ca annaṃ K — cānnādyaṃ] JM, cānnādyañ RM V/126 Mā Ma Pa, ca annādyaṃ K — ca |] Or, ca K — tad āpnoti cāva ca] K, om. Or — rundhe '] rndhe 'V/126 Mā, rndhe JM RM Pa, rundhe K — rātryā] Or, rātnyā K — samidhā ||] JM V/126 Mā Pa, samidhā | RM K

a. Zu ámbhas- s. AVP 19.53.6a: ambhas cāsi mahas cāsi "Du bist zum einen Wucht, du bist zum anderen Kraftfülle" [und 7a: annam cāsy annādyam cāsi "Du bist zum einen Nahrung, du bist zum anderen Speise"] und 16.34.2: urvv asi prabhvy asy ambho 'si nabho 'si maho 'si | ambho mā krnu nabho mām krnu maho mā kṛṇu || "Du bist breit, du bist überragend, du bist Wucht, du bist Gewölk, du bist Kraftfülle. Mach mich zu einer Wucht, mach mich zu einem Gewölk, mach mich zu einer Kraftfülle!". Unklar bleibt AVP 12.9.6ab: iyam ambhasā vājasutastabhe gaur yasyām indro varuņas titvisāte<sup>+</sup> (vājaso tastabhe oder vājasva tastabhe?). In AVŚ tritt ámbhas- nur in 13.4 auf, nämlich in AVŚ 13.4.22: bráhma ca tápas ca kīrtís ca yásas cāmbhas ca nábhas ca brāhmanavarcasám cấnnam cānnādyam ca "Bráhman und Glut, Preis und Ruhm, Wucht und Gewölk, Brahmanenglanz, Nahrung und Speise" (14: kīrtiś ca yásaś cámbhaś ca nábhaś ca brāhmaṇavarcasám cấnnam cānnādyam ca) und 13.4.50: ámbho ámo máhah sáha íti tvópāsmahe vayám ",[Du bist] Wucht, Angriffskraft, Kraftfülle, Kraft'; mit diesem Wort verehren wir dich", vgl. VS 18.4 (= TS 4.7.2.1): ámas ca mé 'mbhas ca me "sowohl Angriffskraft für mich als auch Wucht für mich". In Strophe 51 (AVS) erscheint ámbhas- noch einmal, aber in der Bedeutung "Wasser": ámbho arunám rajatám rájah sáha íti tvópāsmahe vayám "[Du bist] rötliches Wasser. hellglänzender dunkler Raum'; mit diesem Wort verehren wir dich". Das Wort mit der Bedeutung "[eine Masse] Wasser" ist auch in RV 10.129.1d bezeugt. Aus diesen Stellen ergibt sich, daß ámbhas- einerseits ein sáhas- "Kraft" begrifflich nahestehendes Wort ist, also etwa "Wucht, wuchtige Kraft" (PW und EWAia I, 101: "Gewalt, Furchtbarkeit", AiGr. II 2, 159: "Gewalt"), andererseits ein mit nábhas-"Feuchtigkeit; Wolke, Nebel" im Zusammenhang stehendes Wort ("Wasser") ist. Das letztere scheint früher auf der Basis des Calandschen Systems (s. Nowicki 1976, 18: "mit Hochstufe I einer idg. Wurzel mit Schwebeablaut \*eneb<sup>h</sup>- gebildet") zustandegekommen zu sein, während das erstere mit der Bedeutung "Wucht" ("die Kraft der Gewitterwolke") als ein später zu abhrá- "Gewitterwolke" (< \*nbh-ro-) gebildeter s-Stamm zu betrachten ist.

#### 9.20.10 nur AVP

| brahma ca kṣatraṃ cendriyaṃ ca brāhmaṇavarcasaṃ ca | (P) |
|----------------------------------------------------|-----|
| tad āpnoti cāva ca rundhe                          | (P) |
| daśamyā rātryā daśamyā samidhā                     | (P) |

"Sowohl das Bráhman als auch Herrschaft als auch Indrakraft und Brahmanenglanz; dies erlangt und bewahrt man für sich in der zehnten Nacht mit dem zehnten Brennholz auf."

Ku fehlt • Ma unleserlich • brahma] Or, vrahma K — kṣatraṃ] RM V/126, kṣetraṃ JM Mā Pa, kṣattraṃ K — cendriyaṃ] K, cendriyaṃñ JM, cendriyañ RM V/126 Mā [Ma] Pa — ca]

JM RM Pa K, ca V/126 Mā — brāhmaṇavarcasaṃ] JM, brāhmaṇavarccasaṃ RM V/126 Mā Pa, vrāhmaņavarcasam K — ca |] Or, ca K — tad āpnoti cāva ca K, om. Or rundhe ] rndhe V/126, rndhe JM RM Mā Pa, rundhe K — rātryā] Or, rātnyā K samidhā ||] JM V/126 Mā Pa, samidhā | RM K

9. Kāṇḍa 9

#### 9.20.11 nur AVP

| viśvāvasū ca sarvavasū ca        | (P) |
|----------------------------------|-----|
| tad āpnoti cāva ca rundhe        | (P) |
| ekādaśyā rātryā ekādaśyā samidhā | (P) |

"Sowohl die [Dinge], die jedem Güter [bringen], als auch die [Dinge], die allen Güter [bringen]; dies erlangt und bewahrt man für sich in der elften Nacht mit dem elften Brennholz auf."

Ku fehlt • Ma unleserlich • viśvāvasū] V/126 Mā Pa, viśvāvasu JM RM K — sarvavasū] V/126 Mā Pa, sarvasu JM, sarvasū RM, sarvavasu K — ca | ] Or, ca K — tad āpnoti cāva ca] JM K, om. RM V/126 Mā Pa — rundhe '] rndhe 'V/126, rndhe JM RM Mā Pa, rundhe K — ekādaśvā] JM RM Pa, ekādadaśvā V/126, ekādaśā Mā K — rātryā ekādaśyā] Or, rātnyekādaśyā K [[Bhatt. rātnyaikādaśyā]] — samidhā ||] JM V/126 Mā Pa, samidhā | RM. samidh $\bar{a}$  K

a. viśvavasu- ist normalerweise Beiname eines Gandharva. Der Form nach ist viśvāvasū entweder Dual (m.f.) oder Plural (n.). Hier sind viśvāvasū und sarvavasū (Hapax) als neutrische Formen aufgefaßt.

#### **9.20.12** nur AVP

| pānktam chandaḥ prajāpatim saṃvatsaram              | (P) |
|-----------------------------------------------------|-----|
| tad āpnoti cāva ca rundhe                           | (P) |
| dvādaśyā rātryā dvādaśyā samidhā    20    anuvāka 3 | (P) |

"Das Pankti-Metrum, Prajāpati [und] den Jahreslauf; dies erlangt und bewahrt man für sich in der zwölften Nacht mit dem zwölften Brennholz auf."

Ku fehlt • Ma unleserlich • pānktam RM Pa, pankta JM, pānkta V/126, pānktam Mā, pānktamś K — chandaḥ] Or, chandaḥ K — prajāpatim] RM V/126 Mā Pa K, prajāpati JM — samvatsaram | samvatsaram | JM V/126 Mā Pa, samvatsaram RM, samvatsaram K ca] Or, om. K — rundhe '] rndhe 'V/126, rndhe JM RM Mā Pa, rundhe K — rātryā] Or,  $r\bar{a}$ tnyā **K** — || 20 || anuvāka 3 ||] || 20 || r 12 || \* || \* || JM, || r || 20 || a ||  $\dot{s}$  $r\bar{\imath}$  || RM, || 20 ||  $r || a3 || * * * || Pa, || 20 || r || a3 || * || V/126 M\bar{a}, Z9 ZK$ 

a. pānkta- ist der erste Beleg im Vedischen.

### 9.21 Zum Austeilen und Verzehren des Reisbreis (Vrātya-Abschnitt)

Diese Kāndikā ist im Brāhmaņa-Stil verfaßt. Wichtig unter allen Prosastücken ist der Teil g, weil dort die Wendung eta- devata- auftaucht. Sie ist im AV sonst nicht anzutreffen außer AVP 18.40.1: etasyai devatāyā udakam yācāmīty asmā udakam vācet | etām devatām parivevesmīty enam parivevesyāt | etasyām evāsya devatāyām hutam istam bhavati ya evam veda || (~ AVŚ 15.13.13-14: asyái devátāyā udakám vācāmīmām devátām vāsaya imām imām devátām pári vevesmīty enam pári vevisyāt || tásyām evāsya tád devátāyām hutám bhavati vá evám véda || "For this deity I ask water; this deity I cause to abide; this, this deity I wait upon — with this thought he should wait upon him"; "In that deity doth that become [duly] offered of him who knoweth thus", so Whitney). Zu beachten ist, daß die Paippalādins hier als Pronomen zu devatā- durchgehend den etad-Stamm verwenden (etasyai devatāyā AVP ~ asyái devátāyā AVŚ, etām devatām AVP ~ imấm devátām ... imấm imấm devátām AVŚ und etasyām ... devatāyām AVP ~ AVŚ tásyām ... devátāyām). AVP 18.40.1 (~ AVŚ 15.13.13-14) ist sicher ein Vrātya-Abschnitt, zu dem die Anukr. zu AVŚ 15 adhyātmakam "Ober-Seele" spricht. Auf diese "Ober-Seele" scheint sich etām devatām (g) zu beziehen, wie K richtig immer etām devatām hat, während Or auf Varianten weist (2: ete eva devate und 6.7.9.12: etā eva devatāḥ). Gewöhnlich heißt devatā- "die Gottheit", aber das Wort ist hier wohl mit "Göttlichkeit, göttliche Kraft" wiederzugeben. Diese Bedeutung ist auch in AVP 4.11.1b zu erfassen: vidvān kratūnām uta devatānām "[der Kavi], der die Kräfte des Verstandes und die göttlichen Kräfte kennt", und vielleicht auch in AVP 2.49.1a-5a: gāyatram devatā ... rathantaram devatā ... vāmadevyam devatā ... †yajñāyajñiyam devatā ... brhad devatā ... "der Gāyatra-Vers [ist] die göttliche Kraft ..." (Zehnder 1999, 116: "... die Gottheit").

#### 9.21.1 nur AVP

| <sup>a</sup> yo vā ekaśarāvam nirvaped              | (P) |
|-----------------------------------------------------|-----|
| <sup>b</sup> ekarşim evānu nir vapet                | (P) |
| <sup>c</sup> eşa vā ekarşir yad agniḥ               | (P) |
| <sup>d</sup> ekarşim caiva lokam cāva rundhe        | (P) |
| <sup>e</sup> ekarşir iva tapaty ekarşir iva dīdāya- |     |
| - <sub>e</sub> karşir ivānnādo bhavati ya evam veda | (P) |
| <sup>f</sup> sa ya evam vidvān prāśnīyād            | (P) |
| <sup>g</sup> etām eva devatāṃ manasā dhyāyed        | (P) |
| <sup>h</sup> ekarșes tvā cakṣuṣā paśyāmy            | (P) |
| <sup>i</sup> ekarṣes tvā hastābhyām ā rabha         | (P) |
| <sup>j</sup> ekarses tvāsyena prāśnāmy              | (P) |

kekarşes tvā jaṭhare sādayāmīti | (P)

9. Kāṇḍa 9

¹sa yathā hutam iṣṭaṃ prāśnīyād evainam prāśnāti || (P)

"a-bWer fürwahr den ein Śarāva messenden [Reisbrei] austeilen sollte, der soll [ihn] nur gemäß dem einzigen Rṣi austeilen. Dieser, fürwahr, einzige Rṣi [ist] nämlich Agni. Dessen einzigen Rṣi, sondern auch den freien Raum auf. Wer solches weiß, der wird zu einem, der wie der einzige Rṣi die Speise ißt; er glüht wie der einzige Rṣi, er leuchtet wie der einzige Rṣi. Derjenige, der solches weiß, soll essen. Er soll nur an diese göttliche Kraft denken mit dem Gedanken: Lich blicke auf dich mit dem Auge des einzigen Rṣi, ich ergreife dich mit den Händen des einzigen Rṣi, ich esse dich mit dem Mund des einzigen Rṣi, ich setze dich in den Bauch des einzigen Rṣi ein. Wie er ein geopfertes Gußopfer äße, so ißt er diesen [Reisbrei]."

#### Ku fehlt • Ma unleserlich •

a-byo] RM V/126 Mā Pa, om yo JM K — nirvaped '] V/126, nirvaped JM RM K, nirvaved Mā [[Bhatt. nivaved]], nirvaṣed 'Pa — ekarṣim] RM V/126 Mā Pa K, ekar{·}ṣim JM — nir vapet |] Or K [[Bar. nivapet |]

<sup>c</sup>eṣa] JM RM V/126 Mā K, yeṣa Pa — ekarṣir] Or, ekaṛṣir K — agniḥ |] Or, agniḥ K [[note: °ḥ e°]]

d-ekarşim] JM V/126, ekarşiñ RM [Ma] Pa, ekarşi Mā, ekarşim K — lokam] JM RM V/126 Mā K, lākam Pa — rundhe '] rndhe ' V/126 Pa, rndhe JM RM Mā, rundhe | K — ekarşir] Or, ekarşir K — tapaty ekarşir] Or, tapatye ekarşir K — dīdāyai'karşir] V/126, dīdāyaikarşir JM Mā Pa, dīdāyai{\cdot\}karşir RM, dīdāya ekarşir K — ivānnādo] RM Mā Pa K, vānnādo JM V/126 — bhavati] Or, bhavati | K — ya evam] JM RM V/126 Mā K, yayevam Pa — veda |] Or, vada | K

<sup>f·g</sup>ya] Or, om. K — vidvān] JM RM K, vidvāņ V/126 Mā Pa — prāśnīyād <sup>+1</sup> etām] prāśnīyād etām JM RM Mā K, prāśnīyād etām 'V/126 Pa — manasā] JM V/126 Mā Pa K, manasām RM — dhyāyed '] V/126 Pa, dhyā{·}yed JM, dhyāyed RM Mā K

hkekarṣes] Or, ekaṛṣes K — paśyāmy '] V/126 Pa, paśyāmy JM RM Mā, paśyāmi K [[note: 
'i e']] — ekaṛṣes] JM RM V/126, akaṛṣes Mā, ekaṛṣes Pa, ekaṛṣes K — rabha '] V/126 Pa, rabha JM RM, rabhe Mā, rabhed K — ekaṛṣes] RM V/126 Mā Pa, ekaṛṣe{tvā}s JM, ekaṛṣes K — tvāṣyena] JM RM V/126 Mā, tvāṣyen Pa, tvāṣyanu K — prāśnāmy '] V/126 Pa, prāśnāmy JM RM K, "Mā — ekaṛṣes] Or, ekaṛṣes K — sādayāmīti |] Or, sādhayāmīti K

<sup>1</sup>prāśnīyād] Or, prārśnīyād K — prāśnāti ||] RM V/126 Mā Pa, prāśnāti ||(⁵) JM, prāśnāti K

a. ekaśarāva- "ein Śarāva messend, aus solcher Menge zubereitet". śárāva- ist eine Maßeinheit (EWAia II, 617: "Kornmaß"). Das PW gibt für dieses Wort zuerst die aus dem klass. Sanskrit gewonnene Bedeutung "eine flache, irdene Schüssel, Teller; schalenförmiger Deckel eines Gefässes" und dann die vedische "als Maass für Korn". Daß śárāva- eine Art Schüssel ist, ergibt sich auch aus uda-śarāva- "Schüssel mit Wasser" (ChU 8.8.1).

ekaśarāva- bezieht sich auf odaná- "Reisbrei" (m. oder n.), s. AVP 9.22.1a (imām mātrām nir vapa odanasya), AVP 9.22.2cde (mahyam pavitram odanam brahmaṇā nir vapāmasi hastābhyām nir vapāmasi) und weiterhin AVP 5.13.1d; 5.40.1a = AVP 16.70.1b ~ TS 1.1.4.2; MS 1.1.5: 3.3-4; KS 1.4: 2.23-24; KpKS 1.4: 5.1-3 ~ VS 1.10; TS 3.4.8.7 (brahmaudanām cātuḥśarāvam paktvā). Beim Vājapeya-Ritual ist vom Brei aus Wildreis (nīvāra-) die Rede (Steiner 2004, 25f. und 63), s. auch ŚB 5.1.4.12: ātha bārhaspatyām carūm naivārām saptādaša-śarāvam nīrvapati ānnam vā eṣa újjayati yó vājapēyena yājate "Sodann nimmt man aus dem Topf [den Brei] heraus, der Brhaspati zukommt, der aus Wildreis gemacht, der aus einer Menge von sieben Śarāva bereitet wurde[, und man teilt ihn aus]. Wer sich mit dem Vājapeya opfert, der ersiegt wahrlich die Nahrung".

b. ekarşi- erscheint als Appellativum "der einzige, oberste Rṣi" (PW) im AV dreimal: AVŚ 8.9.25a (kó nú gáuḥ ká ekarṣiḥ) ~ AVP 16.20.3a (ekarṣiḥ); AVŚ 8.9.26a (ekó gáur éka ekarṣir) ~ AVP 16.20.4a (ekarṣir); AVŚ 10.7.14c (ekarṣir yásminn ārpitaḥ) ~ AVP 17.8.5c (ekarṣir yasminn ārpitāḥ). In ŚB ist das Wort ein Nomen proprium.

g. dhyāyet ist der erste Beleg für die aus <sup>2</sup>dhay<sup>i</sup> sekundär entstandene Wurzel dhyā. Es ist noch eine Impf.-Form adhyāyat in AVP 17.28.6a (so'dhyāyad, Bhatt. sodhyāyad) belegt.

Zu k vgl. AVŚ 11.1.23d (= AVP 16.91.3d): tátraudanám sādaya daivánām "Setze den Reisbrei der Göttlichen dort ein!" und AVP 20.57.14b: indrasya tvā jathare sādayāmi varuņasyodare "Ich setze dich in Indras Bauch, in Varunas Bauch ein".

1. Zu hutam iṣṭam vgl. AVP 1.81.4ab: agneṣ ṭvā jihvayā hutam iṣṭam marudbhir anumatam pitṛbhih prāśnāmi "Mit Agnis Zunge verzehre ich dich, das von den Maruts gewünschte, von den Vätern gebilligte Gussopfer" (Zehnder 1993, 139), wobei iṣṭa- besser als "geopfert" zu verstehen ist, s. AVP 16.98.3cd: hutam iṣṭam abhipūrtam vaṣaṭkṛṭam tad devā ṛṭuśaḥ kalpayantu "Das geopferte, beigegebene (?), mit dem Vaṣaṭ-Ruf bereitete Gußopfer; das sollen die Götter entsprechend der rechten Zeit [ins Opfer] einordnen" ~ AVŚ 9.5.13cd (iṣṭám pūrtám "die geopferte Gabe" statt hutam istam).

#### 9.21.2 nur AVP

| <sup>a</sup> yo vai dviśarāvaṃ nirvapet         | (P) |
|-------------------------------------------------|-----|
| <sup>b</sup> prāṇāpānāv evānu nir vapet         | (P) |
| cetau vai prāṇāpānau yan mātariśvā cāgniś ca    | (P) |
| <sup>d</sup> prāṇāpānau caiva lokaṃ cāva rundhe | (P) |
| <sup>e</sup> jyog jīvati sarvam āyur eti        |     |
| na purā jarasah pramīyate yah °°°               | (P) |
| fooo praśnīyād                                  | (P) |
| <sup>g</sup> etām eva devatāṃ manasā dhyāyet    | (P) |
| <sup>h</sup> prāṇāpānayos tvā cakṣuṣā paśyāmi   | (P) |

| <sup>i</sup> prāṇāpānayos tvā hastābhyām ā rabhe | (P) |
|--------------------------------------------------|-----|
| <sup>j</sup> prāṇāpānayos tvāsyena prāśnāmi      | (P) |
| <sup>k</sup> prāṇāpānayos tvā jaṭhare °°°        | (P) |
| 1000                                             | (P) |

"a-bWer fürwahr den zwei Śarāva messenden [Reisbrei] austeilen sollte, der soll [ihn] nur gemäß den Atemzügen des Aus- und Einatmens austeilen. <sup>c</sup>Diese beiden, fürwahr, Atemzüge [sind] nämlich Mātariśvan und Agni. <sup>d-e</sup>So bewahrt er für sich nicht nur die beiden Atemzüge, sondern auch den freien Raum auf. Wer [solches weiß], der wird vor dem [hohen] Alter nicht schwächer; er lebt lange, er gelangt zu einem vollständigen Leben. <sup>f-g</sup>[Derjenige, der solches weiß,] soll essen. Er soll nur an diese göttliche Kraft denken mit dem Gedanken: <sup>h-k</sup>Ich blicke auf dich mit dem Auge der beiden Atemzüge, ich ergreife dich mit den Händen der beiden Atemzüge, ich esse dich mit dem Mund der beiden Atemzüge, [ich setze] dich in den Bauch der beiden Atemzüge [ein. <sup>l</sup>Wie er ein geopfertes Gußopfer äße, so ißt er diesen Reisbreil."

#### Ku fehlt •

a-byo] Or, om. K — dviśarāvam] JM V/126 Mā Pa K, dviśarāvan RM, ···· Ma — nirvapet |] V/126 Pa, ni{·}rvapet JM, nirvape RM, nirvapet Mā K, ··· Ma — evānu] Or, evavānu K — vapet |] Or, vaped K

cetau vai] V/126 Pa, eto vai JM RM Mā, ··· Ma, ete ve K — prāṇāpānau] JM RM Mā Ma Pa K, prāṇāpānau '] V/126 — mātariśvā] JM RM V/126 Mā Ma K, matariśvā Pa

delokam] JM RM K, lokamñ V/126 Mā, lokañ Ma, lākañ Pa — cāva] JM RM V/126 Ma K, 
·· Mā, cava Pa — rundhe '] {vaca} ṛndhe 'V/126, ṛndhe JM RM Ma Pa, ·· Mā, rundhe K — jyog] RM Ma Pa K, {·}jyo{·}g JM, {·}jyog V/126, · Mā — sarvam] RM V/126 Mā Ma Pa K, sarvan JM — eti '] V/126, eti JM RM Mā Ma Pa K — jarasaḥ] Or K [[note: °ḥ p°]] — pramīyate] JM RM V/126 Mā Pa K, pramī<·>te Ma — yaḥ °°° |] yaḥ | Or, yaḥ K [[note: °ḥ p°]]

<sup>F</sup>gooo</sup> prāśnīyād <sup>+1</sup>] prāśnīyād JM RM V/126 Mā Ma K, prā{śni}śnīyad Pa — etām] K, ete JM RM Ma Pa, ete ¹ V/126 Mā — devatāṃ] K, devate Or — dhyāyet ¹] V/126, dhyā{·}(→ye)t JM, dhyāyet RM Mā Ma Pa K

h-k prāṇāpānayos] JM RM V/126 Ma K, prāṇāpānayas Mā, prāṇāpānāyos Pa — paśyāmi '] V/126, paśyāmi JM RM Mā Ma Pa, paśyāmi | K — prāṇāpānayos] JM RM V/126 Ma Pa K, prāṇāpānayas Mā — tvā hastābhyām] JM RM Mā Ma Pa, tvābhyām V/126, tva hastābhyām K — rabhe '] V/126, rabh(+e) JM, rabhe RM Mā Ma, rabhye Pa, rabhet K — prāṇāpānayos] JM RM V/126 Ma Pa K, prāṇāpānayas Mā — tvāsyena] JM RM V/126 Mā Ma, tvāsyeva Pa, tvāsyanu K — prāṇāpānayas Mā — tvāsyena JM RM Mā Ma Pa K — prāṇāpānayos] JM RM V/126 Ma Pa K, prāṇāpānayas Mā — tvā jaṭhare °°° |] tvā jaṭhare V/126 Ma Pa, tvā JM, tvā RM, ···· Mā, tvā K

 $^{1\circ\circ\circ}$  ||] || V/126 Ma Pa, ||( $^{5}$ ) JM, | RM,  $\cdots$  Mā, Z K

Bhatt. (= Upadhyaya) liest ete ... devate (g).

e = AVP 9.21.7e; 16.125.5b; 17.29.15e ~ AVP 16.114.5b (punar  $\bar{a}$  statt pur $\bar{a}$ ).

#### **9.21.3** nur AVP

| (1)     |
|---------|
| (P)     |
| nam (P) |
| (P)     |
| (P)     |
| (P)     |
| (P)     |
| (P)     |
| (P)     |
| (P)     |
| (P)     |
| (P)     |
|         |

"a-bWer fürwahr den drei Śarāva messenden [Reisbrei] austeilen sollte, der soll [ihn] nur gemäß den drei Trikadruka-Gefäßen austeilen. <sup>c</sup>Diese, fürwahr, drei Trikadruka-Gefäße [sind] nämlich das, was zum Bráhman gehört: die Rg-Verse, die Sāman-Melodien [und] die Yajus-Sprüche. <sup>d-e</sup>So bewahrt er für sich nicht nur das Bráhman, sondern auch den freien Raum auf. Wer [solches weiß], der wird zu einem, der den Glanz des Brahmanen besitzt. <sup>f-g</sup>[Derjenige, der solches weiß,] soll essen. Er soll nur an diese göttliche Kraft denken mit dem Gedanken: <sup>h-k</sup>Ich blicke auf dich mit dem Auge des Bráhman, ich ergreife dich mit den Händen des Bráhman, ich esse dich mit dem Mund des Bráhman, [ich setze] dich [in den Bauch] des Bráhman [ein. <sup>l</sup>Wie er ein geopfertes Gußopfer äße, so ißt er diesen Reisbrei]."

#### Ku fehlt •

a-byo] JM, ye RM, om. V/126 Ma Pa K, · Mā — triśarāvaṃ] JM RM V/126 Pa K, ·śarāvaṃ Mā, triśarā{·}vaṃ Ma — nirvapet ¹] V/126, nirvape JM RM Mā, nirvapet Ma K, nirvapert Pa — trīṇy] K, tīṇy JM, triṇy RM V/126 Mā Ma Pa — trikadrukāṇy] JM V/126, trikadrkāṇy RM, trikadrūkāṇy Mā Ma Pa, trikādrukādrukāny K — vapet |] JM RM V/126 Ma, va{·}pet | Mā, va ya evaṃ vidvāṇ prāśnīyād etām ¹ eva devatāṃ manasā dhyāyed ¹ ekarṣes tvā cakṣuṣā paśyāmy ¹ ekarṣis tvā hastābhyām ā rabha ¹ ekarṣes tvāsye | pet | Pa [[note: mit Wiederholung von 9.21.1f-j]], vaped K

°etāni] JM RM V/126 Mā Ma K, e{·}tāni Pa — trīni] JM V/126 Mā Ma Pa K, trini RM — trikadrukāni yad rcaḥ] trikadrukāni 'yad rcaḥ V/126, trikadrkāni yad rcaḥ JM RM Mā, trikadrūkāni yad rūcaḥ Ma Pa, trikādrukāny anu nir vaped etāni vai trīni trikādrukāny ajuryajus K [[note: mit Wiederholung von 9.21.3b]] — yajūmṣi] JM RM Ma Pa K, yajumṣi V/126, ··· Mā — brāhmanam |] brāhmanam | Or, yrāhmanam K

d-ebrahma] Or, vrahma K — caiva] JM V/126 Ma Pa K, traiva RM, ·· Mā — lokaṃ cāva] JM RM V/126 K, ···· Mā, lokañ cāva Ma, lokañ cava Pa — rundhe '] ṛndhe ' V/126, ṛndhe JM RM Ma Pa, ·· Mā, rundhe K — brāhmaṇavarcasī] JM, brāhmaṇavarcasī RM V/126 Ma Pa, ····· Mā, vrāhmaṇavarcasī K — bhavati yaḥ ooo |] bhavati yaḥ | RM V/126 Ma, bhavati yaḥ || JM, ··· yaḥ | Mā, bhaṃvati yaḥ | Pa, bhavati yaḥ K fgooo prāśnīyād ft || prāśnīyād JM RM V/126 Ma Pa K, prāśīyād Mā — etām JM RM Mā Ma Pa K, etām ' V/126 — dhyāyed '] V/126, dhyāyed JM RM Mā Ma Pa K hkbrahmaṇas JM RM V/126 Mā Ma, brāhmaṇas Pa, vrāhmaṇas K — paśyāmi '] V/126, paśyāmi JM RM Mā Ma Pa K — brahmaṇas RM Mā Ma, brahaṇas JM, om. V/126 Pa,

paśyāmi JM RM V/126 Mā Ma, brāhmaṇas Pa, vrāhmaṇas K — paśyāmi J V/126, paśyāmi JM RM Mā Ma Pa K — brahmaṇas] RM Mā Ma, brahaṇas JM, om. V/126 Pa, vrahmaṇas K — tvā] JM RM Mā K, om. V/126 Ma Pa — hastābhyām ā] JM RM Mā Ma K, om. V/126 Pa — rabhe J Mā, rabhe JM RM Ma, om. V/126 Pa, rabhed K — brahmaṇas] Or, vrahmaṇas K — tvāsyena prāśnāmi J tvāsyena prāśnāmi Or, tvāmyena prāśnami K — brahmaṇas tvā V J Mā RM V/126 Mā Ma Pa, vrāhmaṇas tvā K — looo ||] || RM V/126 Mā Ma Pa, ||(5) JM, Z K

Bhatt. kommentiert: "kā. yathā pūrvamantre tathaiva sajātīyāḥ aśuddhayaḥ akiñcit-karatvānnoddhriyante |", "dra. kā, ma. 'yo' iti nāsti | evam upāntimaṃ yāvat" und "dra. u. vargīyavarṇaparāṇām anusvārāṇāṃ parasavarṇo 'to na sarvatra darśitah | te 'pi na bhūyisthāh |".

b. trikadruka- (n.) kommt auch in AVP 20.40.2c vor: śivāni te trīņi trikadrukāņi santu "Glückbringend sollen deine drei Trikadruka-Gefäße sein".

c. Zu yad rcaḥ sāmāni yajūṃṣi brāhmaṇam vgl. AVP 17.39.1: tapaś ca varaś ca mahaś ca yad asminn antar rcaḥ sāmāni yajūṃṣi brāhmaṇam || "Glut, Wunsch und Kraftfülle; [sie sind] nämlich das, was in seinem Inneren zum Bráhman gehört: die Rg-Verse, die Sāman-Melodien [und] die Yajus-Sprüche".

Zu e vgl. AVŚ 15,10,8: áinaṃ bráhma gachati brahmavarcasi bhavati || "To him comes sanctity, he becomes possessed of the splendor of sanctity (brahmavarcasin)" (Whitney) und 9: yáḥ pṛthiviṃ bṛhaspátim agniṃ brahma véda || "Who knows earth as Brihaspati, fire as sanctity" (Whitney ~ AVP 18.36m: ainaṃ brahma gachati brāhmaṇavarcasī bhavati yo 'gniṃ brahma bṛhaspatim bhūmiṃ veda ||).

#### 9.21.4 nur AVP

| <sup>a</sup> yo vai catuḥśarāvaṃ nirvapec    |     | (P) |
|----------------------------------------------|-----|-----|
| <sup>b</sup> catasra evorvīr anu nir vapet   |     | (P) |
| <sup>c</sup> etā vai catasra urvīr yad diśaḥ |     | (P) |
| <sup>d</sup> diśaś caiva lokam cāva rundhe   |     | (P) |
| <sup>e</sup> kalpante asmai diśo             |     | , , |
| diśāṃ priyo bhavati yaḥ °°°                  |     | (P) |
| fooo prāśnīyād                               |     | (P) |
| <sup>g</sup> etām eva devatām manasā dhyāyed | 114 | (P) |
| <sup>h</sup> diśām tvā cakṣuṣā paśyāmi       |     | (P) |

| <sup>i</sup> diśāṃ tvā hastābhyām ā rabhe | (P) |
|-------------------------------------------|-----|
| <sup>j</sup> diśāṃ tvāsyena prāśnāmi      | (P) |
| <sup>k</sup> diśāṃ tvā °°°                | (P) |
| 1000                                      | (P) |

"a-bWer fürwahr den vier Śarāva messenden [Reisbrei] austeilen sollte, der soll [ihn] nur gemäß den vier Weiträumigen austeilen. Diese, fürwahr, vier Weiträumigen [sind] nämlich die Himmelsrichtungen. der So bewahrt er für sich nicht nur die Himmelsrichtungen, sondern auch den freien Raum auf. Wer [solches weiß], der wird zu einem, der den Himmelsrichtungen lieb ist. Die Himmelsrichtungen passen sich ihm an. fg [Derjenige, der solches weiß,] soll essen. Er soll nur an diese göttliche Kraft denken mit dem Gedanken: hklich blicke auf dich mit dem Auge der Himmelsrichtungen, ich ergreife dich mit den Händen der Himmelsrichtungen, ich esse dich mit dem Mund der Himmelsrichtungen, [ich setze] dich [in den Bauch] der Himmelsrichtungen [ein. Wie er ein geopfertes Gußopfer äße, so ißt er diesen Reisbrei]."

#### Ku fehlt •

a-byo] JM V/126, om. RM Ma Pa K, · Mā — catuḥśarāvaṃ] JM V/126 Ma Pa, catuḥśarāvan RM, ····· Mā, catuśarāvaṃ K — nirvapec ¹ catasra] V/126, nirvapecatasra JM, nirvapec catasra RM Ma Pa, ····· Mā, nirvapeś catasra K — evorvīr] JM RM V/126 Ma K, ··· Mā, evo{rvi}rvīr Pa — nirvapet |] Or, nirvaped K

°etā] V/126 Mā Ma Pa K, etāni JM RM — catasra] Or, ścatasra K — urvīr] RM V/126 Ma Pa K, urvī{·}r JM, ·· Mā — diśaḥ |] Or, diśo K

delokam] JM RM K, lokañ V/126 Ma Pa, ·· Mā — rundhe '] rndhe 'V/126, rndhe JM RM Ma Pa, ·· Mā, rundhe K — kalpante] JM RM Ma Pa K [[note: ab hier falsche Foliennummer: 130 statt 120]], akalpante V/126, ··nte Mā — asmai] Or, smai K — diśāṃ '] V/126, diśāṃ JM RM Mā Ma Pa K — yaḥ °°° |]] yaḥ | JM RM V/126 Ma Pa, ya || Mā, yaḥ K

f-g000 prāśnīyād <sup>+1</sup>] prāśnīyād Or K — etām] K etā Or — devatām] RM V/126 Mā Ma Pa K, devatā JM — dhyāyed <sup>+1</sup>] dhyāyed Or K

h-k diśāṃ] Or, diśānāṃ K — paśyāmi ¹] V/126, paśyāmi JM RM Mā Ma Pa K — diśāṃ] JM RM, diśān V/126 Ma Pa, ·· Mā, diśānāṃ K — rabhe ¹] V/126, rabhe JM RM Ma Pa, ·· Mā, rabhed K — diśāṃ] JM RM, diśān V/126 Ma Pa, ·· Mā, diśānāṃ K — tvāsyena] Or, tvā cakṣuṣā paśyāmi diśānāṃ tvā hastābhyām ā rabhed diśānāṃ tvāmyena K [[note: mit Wiederholung von 9.21.4h-j]] — prāśnāmi ¹] V/126, JM RM Ma Pa K, ··· Mā — diśāṃ] RM, {·} diśāṃ JM, diśān V/126 Mā Ma Pa, diśānāṃ K — tvā °°° |] tvā Or K loop ||] || RM V/126 Mā Ma Pa, ||(5) JM, Z K

#### 9.21.5 nur AVP

| <sup>a</sup> yo vai pañcaśarāvaṃ nirvaped                 | (P)       |
|-----------------------------------------------------------|-----------|
| <sup>b</sup> vaiśvānaram eva pañcamūrdhānam anu nir vapet | (P)       |
| ceșa vai vaiśvānarah pañcamūrdhā yad dyauś ca pṛthivī ca  | mātariśvā |
| cāgniś *cājasrā *cātapan                                  | (P)       |

| <sup>d</sup> vaiśvānaraṃ caiva lokaṃ cāva rundhe         | (P)   |
|----------------------------------------------------------|-------|
| <sup>e</sup> vaiśvānara iva tapati vaiśvānara iva dīdāya | , ( ) |
| vaiśvānara ivānnādo bhavati <sup>+</sup> yaḥ °°°         | (P)   |
| foo prāśnīyād                                            | (P)   |
| <sup>g</sup> etām eva devatāṃ manasā dhyāyed             | (P)   |
| <sup>h</sup> vaiśvānarasya tvā cakṣuṣā paśyāmi           | (P)   |
| <sup>i</sup> vaiśvānarasya tvā hastābhyām ā rabhe        | (P)   |
| <sup>j</sup> vaiśvānarasya tvāsyena prāśnāmi             | (P)   |
| <sup>k</sup> vaiśvānarasya tvā °°°                       | (P)   |
| 1000                                                     | (P)   |

"a-bWer fürwahr den fünf Śarāva messenden [Reisbrei] austeilen sollte, der soll [ihn] nur gemäß dem fünfköpfigen Vaiśvānara austeilen. Dieser, fürwahr, Vaiśvānara [ist] nämlich Himmel, Erde, Mātariśvan, Agni und [Sūrya], der durch Glut die unvergänglichen [Lichter] ausstrahlt. So bewahrt er für sich nicht nur Vaiśvānara, sondern auch den freien Raum auf. Wer [solches weiß], der wird zu einem, der wie Vaiśvānara die Speise ißt; er glüht wie Vaiśvānara, er leuchtet wie Vaiśvānara. Gergeife, der solches weiß,] soll essen. Er soll nur an diese göttliche Kraft denken mit dem Gedanken: h-kIch blicke auf dich mit dem Auge des Vaiśvānara, ich ergreife dich mit den Händen des Vaiśvānara, ich esse dich mit dem Mund des Vaiśvānara, [ich setze] dich [in den Bauch] des Vaiśvānara [ein. Wie er ein geopfertes Gußopfer äße, so ißt er diesen Reisbrei]."

#### Ku fehlt •

a-byo] JM, om. RM V/126 Ma Pa K, Mā — vai] JM RM V/126 Ma Pa K, Mā — pañcaśarāvam] JM RM V/126 Ma K, ····· Mā, pañcaŝarāvam Pa — nirvaped ††] nirvaped RM V/126 Ma Pa K, nirvape {·}d JM, ··· Mā — vaiśvānaram] RM Ma Pa K, vaiśvāram JM V/126, 'śvāram Mā — pañcamūrdhānam] K, pañcamūrddhānam JM Mā Ma Pa, pañcamūrddhānan RM, devatām manasā dhyāyed vaiśvānarasya tvā cakṣu mūrddhānam anu nir vapet | eṣa vai vaiśvānarah pañcamūrddhānamm V/126 [[note: mit Wiederholung von 9.21.5g-h und 9.21.5b-c]] — anu] JM V/126 Mā Ma Pa K, ānu RM — vapet |] Or, vaped K

 $^{\text{f-go}\circ\circ}$  prāśnīyād  $^{\text{+}}$ ] prāśnīyād Or, prāśnīyād (+|) K [[Bar. prāśnīyād]] — dhyāyed  $^{\text{+}}$ ] dhyāyed RM V/126 Mā Ma Pa, dhyā {·}y(→e)d JM, dhyāyad K

b-k vaiśvānarasya] JM V/126 Mā Ma Pa K, vainarasya RM — paśyāmi '] V/126 Mā, paśyāmi JM RM Ma Pa, paśyāmi (+|) K [[Bar. paśyāmi]] — rabhe '] V/126, rabhe JM RM Mā Ma, rabh(+e) Pa, rabhed K — prāśnāmi '] V/126, prāśnāmi JM RM Mā Ma Pa K — vaiśvānarasya] Or, vaiśvānarasya tvā hastābhyām ā rabhed vaiśvānarasya tvāsyena prāśnāmi vaiśvānarasya K [[note: mit Widerholung von 9.21.5i-j]] — tvā 'ooo |] tvā JM RM V/126 Ma Pa, <tvā> Mā, tvā K

 $^{1000}$  ||] || V/126 Mā Ma, ||( $^{5}$ ) JM, | RM, om. Pa, Z K

Bhatt. liest  $c\bar{a}\underline{da}s\bar{a}v\bar{a}tapan^+$  (c); Upadhyaya:  $c\bar{a}das\bar{a}v\bar{a}tapan$ .

Bhatt.App.: "mā. 'vai' iti galitam" (c) und "u. mātariśvācā ... daśāvātapan" (c) mit dem Komm.: "dra. kā. 'mātariśvā cāgniś cā-' iti galitam".

b. pañcamūrdhan- "fünfköpfig" ist ein Hapax.

c. \*cājasrā \*cātapan (Bhatt. cādasāvātapan<sup>+</sup>) "und [Sūrya], der durch Glut die unvergänglichen [Lichter] ausstrahlt". Da hier ein fünftes Wort sinngemäß (Himmel, Erde, Mātariśvan, Agni sind vier) zu erwarten ist, ist eine Emendation mit canotwendig. Demnach ist zuerst zu cādasā \*cātapan (\*ca-ātapan) zu segmentieren; zur Fehlschreibung des Or-Akṣara vā für cā s. AVP 2.12.1b: sahavāram für sahacāram, wobei dort K mahatāram hat. Eine Fehlschreibung des Aksara va für ca ist in K selten (nur in AVP 14.4.4d), während eine solche in Or häufig auftritt. Dem ersten Glied cādaśā bzw. cādasā in Or (K rasā mit dem Ausfall cā-) liegt sicher eine Korruption zugrunde. Das Akṣara da in Or (ra in K) scheint nämlich für ia verschrieben worden zu sein, wofür man einige Beispiele findet (2.74.1b; 2.79.5a; 3.29.6a; 7.15.7b). Diese Verschreibung geschah wohl in der Phase des Paippalāda-Archetypus, weil ra in K seinerseits eine Verschreibung für da ist (nie für ja), und weil die K-Verschreibung da für ja nicht selten (1.23.2d; 6.10.5b; 7.8.7b; 8.7.7c; 9.13.2b) zu finden ist. Das dritte Aksara in Or  $s\bar{a}/s\bar{a}$  bzw. das zweite in K sā im ersten Glied geht wahrscheinlich auf \*srā zurück, was für K allerdings etwas Ungewöhnliches darstellt, vgl. 8.14.11b: Or śavasā für K śravasā. Trotzdem ist hier mit ca-ajasrā zu rechnen, weil ajasrā (Akk.Pl.n.) bezüglich des Partizips ātapan einen guten Sinn ergibt; das Partizip erscheint außer an unserer Stelle noch in AVP 5.6.2a und AVS 8.6.12ab (~ AVP 16.80.3ab) als Attribut zu Sūrya. Da aber die Konstruktion  $tap + \dot{a}$  "(durch Glut) ausstrahlen" intransitiv ist (Kim 2010, 142), sind zu dieser Konstruktion gelegentlich auftretende Akkusative ursprünglich als Richtungsakkusative aufzufassen (z.B. ghrtam "Schmalzbutter" in AVP 5.6.1c und 10c, "durch Glut auf die Schmalzbutter ausstrahlen", d.h. "... erhitzen"). Ein solcher Richtungsakkusativ könnte auch in ajasrā vorliegen, z.B. in ájasrā (Dual für Sonne und Mond) in RV 10.12.7d, was aber hier kaum möglich ist, weil das Bezugswort zu ātapan Sūrya (die Sonne) ist. Bei ajasrā handelt es sich wohl um einen Inhaltsakkusativ, dessen Bezugsnomina seit dem RV häufig Licht (ivótisśocis-) oder Glut (gharmá-) sind. Es ist also anzunehmen, daß in ajasrā eine Form im Nom.Pl. (n.) vorliegt und deren Bezugswörter jyótis- oder śocis- sind.

#### 9.21.6 nur AVP

| <sup>a</sup> yo vai ṣaṭśarāvaṃ nirvapet                   | (P) |
|-----------------------------------------------------------|-----|
| <sup>b</sup> ṣaḍ yāvna eva devān anu nir vapet            | (P) |
| <sup>c</sup> ete vai ṣaḍ yāvāno devā yad r̥tavaḥ          | (P) |
| <sup>d</sup> įtūṃś caiva lokaṃ cāva rundhe                | (P) |
| <sup>e</sup> kalpante asmā ŗtavo na rtuṣv āvṛścata        |     |
| ŗtūnāṃ priyo bhavati yaḥ °°°                              | (P) |
| fooo prāśnīyād                                            | (P) |
| <sup>g</sup> etām eva <sup>+</sup> devatāṃ manasā dhyāyed | (P) |
| <sup>h</sup> ŗtūnāṃ tvā cakṣuṣā paśyāmy                   | (P) |
| <sup>i</sup> ŗtūnāṃ tvā hastābhyām ā rabha                | (P) |
| <sup>j</sup> ŗtūnāṃ tvāsyena prāśnāmy                     | (P) |
| <sup>k</sup> ŗtūnāṃ tvā °°°                               | (P) |
| 1000                                                      | (P) |
|                                                           |     |

"a-bWer fürwahr den sechs Śarāva messenden [Reisbrei] austeilen sollte, der soll [ihn] nur gemäß den sechs göttlichen Ausfahrenden austeilen. <sup>c</sup>Diese, fürwahr, sechs göttlichen Ausfahrenden [sind] nämlich die Jahreszeiten. <sup>d-e</sup>So bewahrt er für sich nicht nur die Jahreszeiten, sondern auch den freien Raum auf. Wer [solches weiß], der wird zu einem, der den Jahreszeiten lieb ist. Die Jahreszeiten passen sich ihm an. Er wird von den Jahreszeiten nicht losgetrennt. <sup>f-g</sup>[Derjenige, der solches weiß,] soll essen. Er soll nur an diese göttliche Kraft denken mit dem Gedanken: <sup>h-k</sup>Ich blicke auf dich mit dem Auge der Jahreszeiten, ich ergreife dich mit den Händen der Jahreszeiten, ich esse dich mit dem Mund der Jahreszeiten, [ich setze] dich [in den Bauch] der Jahreszeiten [ein. <sup>l</sup>Wie er ein geopfertes Gußopfer äße, so ißt er diesen Reisbrei]."

Ku fehlt •

<sup>c</sup>ṣad] RM Ma K, ṣaṛ JM V/126, Mā, ṣad Pa — yāvāno] JM RM V/126 Ma Pa K, yāvāvāno Mā — ṛtavaḥ |] RM V/126 Mā Ma Pa, ṛtavaḥ | JM, ṛtava K

delokam] JM V/126 Mā Ma Pa K, lokañ RM — rundhe '] rndhe ' V/126, rndhe JM RM Mā Ma Pa, rundhe K — kalpante asmā rtavo] JM V/126 Mā Ma Pa, kalpante 'smā rtavo RM, kalpantaismai rtavo K — rtuṣv] rttuṣv Or, rtūṣv K — āvṛścata '] V/126, āvṛścata JM RM Mā Ma Pa, āvṛścatu K [[note: °u r°]] — priyo] JM RM Mā Ma Pa K, om. V/126 — bhavati] JM RM Mā Ma Pa K, {·}bhavati V/126 — yaḥ °°° |] yaḥ | JM RM Mā Ma Pa, {·}yaḥ | V/126, yaḥ K

fgooo prāśnīyād †¹] prāśnīyād Or K — etām] K, etā Or — †devatām] devatā Or, tām K — dhyāyed ¹] V/126, dhyā{·}yed JM, dhyāyed RM Mā Ma Pa K

h-k paśyāmy †¹] paśyāmy Or, paśyāmi K [[note: oi roll] — rabha ¹] V/126, rabha RM Ma Pa, ra{·}bha JM, ·· Mā, rabhed K — rtūnām] RM V/126 Ma Pa K, rtūnām JM, ·tūnām Mā — prāśnāmy †¹] prāśnāmy Or, prāśnāmi K [[note: oi roll] — rtūnām] JM RM Ma Pa K, rtunām

V/126 Mā —  $tv\bar{a} \circ \circ \circ |] tv\bar{a}$  Or K

1000 ||] || V/126 Mā Ma Pa, ||(5) JM, | RM, om. K

Bhatt.: paḍ (b) ... rtuṣv āvṛścata (e) ... etā ... devatā (g); Upadhyaya: ṣaḍ (b) ... rtova ... rtuṣv āvṛścata (e) ... etā ... devatā (g).
Bhatt. kommentiert: "mā. 'rtunām' iti pātho drśvate" (i).

c. sad yāvāno devāh. Hier ist aufgrund von yavan- (wohl "[aus]fahrend" in RV 7.1.5c: ná vám vávā tárati vātumávān; vávan- muß nicht mit vātumávant- zu tun haben) sad yāvānah angenommen (ebenso nava yāvāno devāh in Strophe 9). Eine mögliche Lesung als Kompositum (sadyāvānah) kommt nicht in Frage, weil als VG zu yavan- kein Zahlwort bezeugt ist (es gibt zwar eka-yavan- EN in TB und PB, aber eka- heißt "einzig, allein"). Mit sad vāvāno devāh sind die göttlich gedachten sechs Zwillinge gemeint. Man lese nämlich RV 1.164.15ab (= AVŚ 9.9.16ab = AVP 16.67.5ab): sākamjānām saptátham āhur ekajám sál íd yamā rsayo devajā iti "Man sagt: der siebte unter den Zugleichgeborenen ist ein Einling, sechs aber Zwillinge, als Götter geborene Rsis". In diesem Zusammenhang steht vielleicht auch RV 3.56.2a: sád bhārām éko ácaran bibharti "Sechs Lasten trägt der Eine ohne zu gehen" (Geldner). Geldner z.St. interpretiert sád bhārān als sád urvīh "die sechs Weiten", während Say. an das Jahr mit den sechs Jahreszeiten denkt. Diese sechs Zwillinge stellen die sechs Zwillingsmonate dar, s. AVP 16.19.7ab: sad āhuh \*śītān sad u māsa \*uṣṇān \*rtūn no brūta yatamo 'tiriktah "Man sagt: sechs Monate sind kalt, sechs heiß. Sagt uns die Jahreszeiten, deren eine überzählig ist!" (~ AVŚ 8.9.17ab: sád āhuh śītấn sád u māsá uṣṇấn rtúm no brūta yatamó 'tiriktah'), AVŚ 8.9.23ab (= AVP 16.20.2ab): asténdrasya sád yamásya ísīnām saptá saptadhā "Acht von Indra, sechs vom Zwilling, sieben von den Rsis, siebenfach" und AVŚ 10.8. 5ab (= AVP 16.101.4ab): idám savitar ví jānīhi sád yamá éka ekajáh "This, O Savitar, do thou distinguish: six [are] twins, one [is] sole-born" (Whitney mit dem Komm.: "The usual twelve months, two to a season, and the thirtheenth occasional intercalary one, are doubless meant"), vgl. noch AVP 1.107.6bc: triryamam caturekajam | tam mātariśvānam devam "diesen Gott Mātariśvan mit den dreifachen Zwillingen, mit den vierfachen Einlingen". Die sechs Zwillingsmonate sind in AVŚ 15.4 (~ AVP 18.30) genau aufgezählt: tásmai prácyā diśáh | "Für ihn, aus der östlichen Richtung" (1), vāsantáu másau goptárāv ákurvan brhác ca rathamtarám cānuṣṭhātārau || "haben sie die beiden Frühlingsmonate zu [seinen] Beschützern [und] sowohl Brhat als auch Rathantara zu [seinen] Dienern gemacht" (2), vāsantāv enam māsau prācyā disó gopāyato brhác ca rathamtarám cánu tisthato yá evám véda "Die beiden Frühlingsmonate beschützen ihn aus der östli-

a-byo] JM Mā, om. RM V/126 Ma Pa K — nirvapet '] nirvapet ' V/126 Mā, nirvapet JM RM Ma, nirvapeta Pa, nirvapet K — ṣaḍ yāvna] RM Ma, ṣaṛ yāvna JM V/126 Mā Pa, ṣaḍ yāmna K — devān] RM V/126 Mā Ma Pa K, devām JM — vapet |] Or, vaped K

chen Richtung, [ und ] sowohl Brhat als auch Rathantara dienen [ihm], der solches weiß" (3); tásmai dáksināyā diśáh "Für ihn, aus der südlichen Richtung" (4), gráismau māsau goptārāv ákurvan vajñāvajñívam ca vāmadevyám cānusthātárau "haben sie die beiden Sommermonate zu [seinen] Beschützern [und] sowohl Yajñāyajñiya als auch Vāmadevya zu [seinen] Dienern gemacht" (5), gráismāv enam másau dáksiņāyā disó gopāyato yajñāyajñíyam ca vāmadevyám canu tisthato ya evam veda "Die beiden Sommermonate beschützen ihn aus der südlichen Richtung, [ und] sowohl Yajñāyajñiya als auch Vāmadevya dienen [ihm], der solches weiß" (6); tásmai pratīcyā diśáh "Für ihn, aus der westlichen Richtung" (7), vársikau másau goptárāv ákurvan vairūpám ca vairājám cānusthātárau "haben sie die beiden Regenmonate zu [seinen] Beschützern [und] sowohl Vairūpa als auch Vairāja zu [seinen] Dienern gemacht" (8), vārsikāv enam māsau pratīcyā diśó gopāyato vairūpám ca vairājám canu tisthato ya evám véda "Die beiden Regenmonate beschützen ihn aus der westlichen Richtung, [ und ] sowohl Vairūpa als auch Vairāja dienen [ihm], der solches weiß" (9); tásmā údīcyā diśáḥ "Für ihn, aus der nördlichen Richtung" (10), śāradáu másau goptárāv ákurvañ chyaitám ca naudhasám cānusthātārau "haben sie die beiden Herbstmonate zu [seinen] Beschützern [und] sowohl Śyaita als auch Naudhasa zu [seinen] Dienern gemacht" (11), śāradāv enam māsāv údīcyā diśó gopāyatah śyaitám ca naudhasám cānu tisthato yá evám véda "Die beiden Herbstmonate beschützen ihn aus der nördlichen Richtung, [ und ] sowohl Śyaita als auch Naudhasa dienen [ihm], der solches weiß" (12); tásmai dhruváyā diśáh "Für ihn, aus der [unten an der Himmelsstütze] feststehenden Richtung" (13), haimanáu másau goptárāv ákurvan bhúmim cāgním cānusthātārau "haben sie die beiden Wintermonate zu [seinen] Beschützern [und] sowohl Erde als auch Feuer zu [seinen] Dienern gemacht" (14), haimanav enam másau dhruváyā disó gopāyato bhúmis cāgnis cánu tisthato yá evám véda "Die beiden Wintermonate beschützen ihn aus der [unten an der Himmelsstütze] feststehenden Richtung, [ und ] sowohl Erde als auch Feuer dienen [ihm], der solches weiß" (15); tásmā ūrdhváyā diśáh "Für ihn, aus der [oben an der Himmelsstütze] aufrechtstehenden Richtung" (16), śaiśiráu māsau goptārāv ákurvan divam cādityám cānusthātārau "haben sie die beiden Vorfrühlingsmonate zu [seinen] Beschützern [und] sowohl Himmel als auch Āditya zu [seinen] Dienern gemacht" (17), śaiśiráv enam másav ūrdhváya diśó gopayato dyáuś cadityáś cánu tisthato yá evám véda "Die beiden Vorfrühlingsmonate beschützen ihn aus der [oben an der Himmelsstütze] aufrechtstehenden Richtung, [ und] sowohl Himmel als auch Āditya dienen [ihm], der solches weiß" (18). Diese Zwillingsmonate tauchen auch in AVP 17.38.3-5 (śāradau māsau ... haimanau ... śaiśirau māsau ... vāsantau ... graismau māsau ... vārsikau) auf. Da diese Zwillingsmonate jeweils mit einem Ablativ der Richtung (AVS 15.4 ~ AVP 18.30) kombiniert werden, ist wahrscheinlich, daß sie durch den Wind herbeigeführt werden. Daher liest man AVP 6.11.5cd: divas tad arnavām anv īyase sanisraso nāmāsi trayodaśo māsah "Then you drive along the floods of heaven. You are called the slipping one, the thirteenth month"

(Griffiths 2009, 140f.) ~ AVŚ 5.6.4cd: dvisás tád ádhy arnavéneyase sanisrasó nấmāsi trayodaśó mấsa índrasya gṛháḥ "then thou goest over haters by the sea (arṇavá). Weakling (sanisravá) by name art thou, the thirteenth month, Indra's house" (Whitney). Obwohl dieser AV-Vers (d ist Prosa) als eine Erneuerung von RV 9.110.1cd: dvisás tarádhyā ṛṇayā na īyase "Um die Hasser zu überwinden ziehst du als unser Vergelter aus" (Geldner) zu beurteilen ist, läßt sich festhalten, daß īyase zur Wurzel yā "(aus)fahren" gehört, vgl. Scarlata 1999, 408. Der dreizehnte Monat, also der Schaltmonat, der in AVP 6.12.4b (devo māsas trayodaśah) auch "göttlich" genannt wird, fährt eilend, weil er durch den Wind herbeigeführt wird.

e = AVP 17.38.7. Bhattacharyas " $\bar{a}v_{\underline{r}\underline{s}\underline{c}\underline{a}ta}$ " beruht wohl darauf, daß er  $\bar{a}v_{\underline{r}\underline{s}\underline{c}\underline{v}ate}$  erwartet hat. Die Form  $\bar{a}$ - $v_{\underline{r}\underline{s}\underline{c}\underline{a}te}$  ist jedoch in Kāṇḍa 16 der Paippalāda-Saṃhitā oft belegt.

#### 9.21.7 nur AVP

| <sup>a</sup> yo vai saptaśarāvaṃ nirvapet           | (P) |
|-----------------------------------------------------|-----|
| <sup>b</sup> saptaŗṣīn evānu nir vapet              | (P) |
| <sup>c</sup> ete vai saptaṛṣayo yat prāṇāpānavyānāḥ | (P) |
| <sup>d</sup> saptaŗṣīṃś caiva lokaṃ cāva rundhe     | (P) |
| <sup>e</sup> jyog jīvati sarvam āyur eti            |     |
| na purā jarasaḥ pramīyate yaḥ °°°                   | (P) |
| fooo prāśnīyād                                      | (P) |
| <sup>g</sup> etām eva devatāṃ manasā dhyāyet        | (P) |
| <sup>h</sup> saptarsīṇām tvā cakṣuṣā paśyāmi        | (P) |
| isaptaŗṣīṇām tvā hastābhyām ā rabhe                 | (P) |
| <sup>j</sup> saptaŗṣīṇāṃ tvāsyena prāśnāmi          | (P) |
| ksaptaŗṣīṇāṃ tvā °°°                                | (P) |
| 1000                                                | (P) |

"a-bWer fürwahr den sieben Śarāva messenden [Reisbrei] austeilen sollte, der soll [ihn] nur gemäß den sieben Rsis austeilen. Diese, fürwahr, sieben Rsis [sind] nämlich die Atemzüge des Einatmens, Ausatmens und Hindurch-Atmens. De So bewahrt er für sich nicht nur die sieben Rsis, sondern auch den freien Raum auf. Wer [solches weiß], der wird vor dem [hohen] Alter nicht schwächer; er lebt lange, er gelangt zu einem vollständigen Leben. Derjenige, der solches weiß,] soll essen. Er soll nur an diese göttliche Kraft denken mit dem Gedanken: Lich blicke auf dich mit dem Auge der sieben Rsis, ich ergreife dich mit den Händen der sieben Rsis, ich esse dich mit dem Mund der sieben Rsis, [ich setze] dich [in den Bauch] der sieben Rsis [ein. Wie er ein geopfertes Gußopfer äße, so ißt er diesen Reisbrei]."

Ku fehlt •

a-byo] JM Mā, om. RM V/126 Ma Pa K — saptaśarāvam] JM V/126 Mā Ma Pa K, saptaśarāvan RM — nirvapet '] V/126, nirvapet JM RM Ma Pa, nirva{·}pe Mā, nirvape K — saptaṣṣīn] RM V/126 Mā Ma Pa K, saptaṣṣīn JM — vapet |] Or, vaped K

<sup>c</sup>saptarṣayo] RM V/126 Mā Ma Pa K, saptarṣayo JM — prāṇāpānavyānāḥ |] JM RM

V/126 Mā Ma, prāṇāpānāvyānāḥ | Pa, prāṇāpānāvyānā K

d-e saptaṛṣīṃś] JM RM, saptaṛṣīṃś V/126 Mā Ma Pa K — rundhe '] ṛndhe ' V/126, ṛndhe JM RM Mā Ma Pa, rundhe K — jyog jīvati sarvam āyur eti '] V/126, jyog jīvati sarvam āyur eti JM RM Ma Pa, ········ Mā, om. K — na purā jarasah pramīyate] JM RM V/126 Ma Pa, ·······mīyate Mā, om. K — yaḥ °°° |] yaḥ | JM RM V/126 Mā Ma, jyaḥ | Pa, yaḥ K f-goop prāśnīyād f-] prāśnīyād JM RM V/126 Mā Ma K, prā{śni}śnīyād Pa — etām] K, etā JM RM Mā Ma Pa, etā ' V/126 — devatāṃ] K, devatā Or — dhyāyet '] V/126, dhyāyet JM RM Ma Pa K, dhyāye Mā

b-k saptarşīṇāṃ] JM RM, saptarṣīṇāṃ V/126 Mā Ma K, sapta{rsi}rṣīṇāṃ Pa — tvā] Or, tvāṃ K — paśyāmi '] V/126, paśyāmi JM RM Mā Ma Pa K — saptarṣīṇāṃ] JM RM, saptarṣīṇāṃ V/126 Mā Ma Pa K — tvā] JM RM V/126 Mā Ma K, vā Pa — rabhe '] V/126, rabhet JM RM K, rabhe Mā Ma Pa — saptarṣīṇāṃ tvāsyena] JM, saptarṣīṇāṃ tvāsyena RM V/126 Mā Ma Pa, saptarṣīṇā[[line]syena K — prāśnāmi '] V/126 Mā, prāśnāmi JM RM Ma Pa K — saptarṣīṇāṃ] JM, saptarṣīṇāṃ RM V/126 Mā Ma Pa — tvā °°° |] tvā Or K

 $\overline{\Gamma}_{\circ\circ\circ}$  ||] || V/126 Mā Ma Pa, ||( $^5$ ) JM, | RM, ZZK

**K** hat in **e**: saptarṣir iva tapati saptarṣir iva dīdāya saptarṣīvānnādo bhavati yaḥ (wohl von 9.21.1<sup>e-f</sup> übernommen und modifiziert).

Bhatt. liest sapta ṛṣīn (b) ... sapta ṛṣayo .... (c) saptarṣīmś (d) ... etā ... devatā (g) (h: saptaṛṣīnām tvā cakṣuṣā paśyāmi fehlt) ... saptarṣīnām (h-k); Upadhyaya: sapta ṛṣīn ... sapta ṛṣayo .... saptarṣīmś ... etā ... devatā ... saptarṣīṇām tvā cakṣuṣā paśyāmi (h) ... saptarṣīṇām (h-k).

Zu c vgl. AVŚ 15.15.2a: saptá prấnāh saptấpānấh saptá vyānấh "Es gibt sieben Sorten von Einatmen, von Ausatmen, von Hindurch-Atmen" (Kim 2010, 197) ~ AVP 18.42.1a: tasya sapta prānāh saptāpānāh sapta vyānāh.

saptarsayah. Hier stellt sich die Frage, ob man saptarsayah (synthetisch wie saptarsayah in RV 10.109.4b) oder sapta rsayah (parathetisch wie sapta rsayah in RV 4.42.8b) lesen soll. Im AV scheint es nur die synthetische Form saptarsayah zu geben, weil in AVŚ nur saptarsayah (metrisch auch saptarsayah) belegt ist (4.11.9d; 5.17.6b; 8.10.25b; 11.1.1c,3c,24b; 11.3.2b; 15.2.22; 19.9.12a,13b). Sollte im AV eine parathetische Form ausgedrückt werden, so erscheint sie in einer umgekehrten Form: rsayah sapta (AVŚ 10.8.9c; AVP 16.101.5c) oder rsibhih ... saptabhih (AVP 5.28.4a). Diesem Zweck dient auch ein Genetivattribut wie rsīnām sapta (AVŚ 8.9.23b = AVP 16.20.2b), vgl. saptarsīnām (AVŚ 6.40.1d; AVP 1.27.1d). Ansonsten ist im AV immer mit einem zusammengerückten (AiGr. II 1, 307, saptarsīn in RV 10.82.2d) Kompositum saptarsī- (metrisch auch saptarsī-, vgl. auch saptarsīvant- "mit den sieben Rsis versehen" in AVŚ 19.18.7b = saptarsī-

vant- in AVP 7.17.7a) zu rechnen. Belegt sind Nom. saptarṣáyaḥ (AVŚ 4.11.9d = AVP 3.25.10d; AVŚ 5.17.6b = AVP 9.15.6b = RV 10.109.4b; AVŚ 11.1.1c,3c = AVP 16.89.1c,3c; AVŚ 11.1.24b = AVP 16.91.4b; AVŚ 8.10.25b,f = AVP 16.135.5b,f; AVP 2.66.5c; 5.15.8a; 6.7.9b; 7.5.2c,3b; 9.21.7c; 11.10.1a; 12.9.2c; 14.2.3c,4a; 16.96.5a; 16.103.11a; 18.28.7b), Akk. saptarṣấn (AVŚ 8.10.25a = AVP 16.135.5a; AVŚ 10.5.39a ~ AVP 16.132.2c; AVŚ 11.6.11a = AVP 15.14.4a; AVP 9.20.7b; 9.21.7b,d; 20.42.7a), Instr. saptarṣíbhiḥ (AVŚ 11.3.38d ~ AVP 16.57.8d; AVŚ 15.14.7; AVŚ 19.17.7a = AVP 7.16.7a; AVP 18.41.4a), Dat./Abl. saptarṣíbhyaḥ (AVŚ 7.53.4c ~ AVP 20.11.5c; AVŚ 15.2.23; AVP 14.7.2b; 16.118.4b; 16.121.4b; 16.122.4b; 16.123.4b; 18.28.7e) und Gen. saptarṣīnām (AVŚ 6.40.1d ~ AVP 1.27.1d; AVŚ 15.2.24; AVP 9.21.7h-k; 18.28.7c; 20.42.6c). Zu saptarṣayaḥ "die sieben Rṣis" (Gotama, Bharadvāja, Viśvāmitra, Jamadagni, Vasiṣṭha, Kaśyapa und Atri) s. Lubotsky 2002, 126.

#### 9.21.8 nur AVP

| <sup>a</sup> yo vā aṣṭaśarāvam nirvaped                     | (P)     |
|-------------------------------------------------------------|---------|
| <sup>b</sup> virājam <sup>†</sup> evāṣṭāpadīm anu nir vapet | (P)     |
| ceṣā vai virāḍ aṣṭāpadī yad dyaus ca pṛthivī cāpas cauṣadh  | ayaś ca |
| vāyuś cāntarikṣaṃ ca sūryaś ca candramāś ca                 | (P)     |
| <sup>d</sup> virājam caiva lokam cāva rundhe                | (P)     |
| <sup>e</sup> vi rājaty asmiṃś ca loke amuṣmiṃś ca           |         |
| vairāja ŗṣabha ity enam āhur yaḥ °°°                        | (P)     |
| fooo prāśnīyād                                              | (P)     |
| <sup>g</sup> etām eva devatāṃ manasā dhyāyed                | (P)     |
| <sup>h</sup> virājas tvā cakṣuṣā paśyāmi                    | (P)     |
| <sup>i</sup> virājas tvā hastābhyām ā rabhe                 | (P)     |
| <sup>j</sup> virājas tvāsyena prāśnāmi                      | (P)     |
| <sup>k</sup> virājas tvā °°°                                | (P)     |
| 1000                                                        | (P)     |

"a-bWer fürwahr den acht Śarāva messenden [Reisbrei] austeilen sollte, der soll [ihn] nur gemäß der achtfüßigen Virāj austeilen. Diese, fürwahr, achtfüßige Virāj [ist] nämlich Himmel, Erde, Wasser, Heilpflanzen, Wind, Zwischenraum, Sonne und Mond. Bo bewahrt er für sich nicht nur die Virāj, sondern auch den freien Raum auf. Wer [solches weiß], den nennt man 'den von der Virāj stammenden Stier'. Er herrscht sowohl in dieser als auch in jener Welt. Derjenige, der solches weiß,] soll essen. Er soll nur an diese göttliche Kraft denken mit dem Gedanken: Lich blicke auf dich mit dem Auge der Virāj, ich ergreife dich mit den Händen der Virāj, ich esse dich mit dem Mund der Virāj, [ich setze] dich [in den Bauch] der Virāj [ein. Wie er ein geopfertes Gußopfer äße, so ißt er diesen Reisbrei]."

Ku fehlt • K fehlen c-d (vāyuś ... rundhe) •

<sup>b</sup>yo] JM Mā K, om. RM V/126 Ma Pa — astasarāvam] JM V/126 Mā Ma Pa K, astaśarāvan RM — nirvaped '] V/126, nirvaped JM RM Mā Ma Pa K — virājam] Or, virājas K — \*evāstāpadīm] evā 'stāpadīm Or, evāstāpadīn K [[Bhatt. evāstāpadīr]] — vapet || Or, vaped **K** 

ceṣā vai] Or, eṣa vāvā K — virāḍ] JM RM K, virāṛ V/126 Mā Ma Pa — aṣṭāpadī] Or, astāpadir K — yad dyauś] K, yadyauś Or — causadhayaś ca] RM Mā Ma Pa, causadhaś ca JM. causadhayaś ca 'V/126, cosadhayaś ca K — vāyuś] RM V/126 Mā Ma Pa, {vāyuś cā} vāyuś JM — cāntarikṣam] V/126 Mā Ma Pa, cāntarikṣañ JM RM — ca candramāś] Y/126 Ma, candamāś JM RM, candramāś Mā, ca candraś Pa

d-e<sub>virājam</sub>] JM V/126 Ma Pa, virājañ RM, ··· Mā — rundhe ˈ] rndhe ˈ V/126, rndhe JM RM Ma Pa, ·· Mā — rājaty] Or, rājady K — ca 1 V/126, ca JM RM Ma Pa K, · Mā amusmimś] JM Ma Pa, amusmiś RM, amusmimś V/126, ··· Mā, musmimś K — ca | V/126, ca JM RM Ma Pa K. · Mā — vairāja rsabha] K. vairāja rsabha JM RM Ma Pa, {vairāja rsāśām tvā} loke amusmimś ca vairāja rsabha V/126 [[note: mit Wiederholung]], ····· Mā — enam] Or, enem K — āhur yaḥ °°° |] āhur yaḥ | RM Ma Pa, āhu(+r ya)ḥ | JM, āhu yaḥ | V/126, ... **Mā**, āhur vah **K** 

f-g<sub>000</sub> prāśnīvād <sup>11</sup>] prāśnīyād JM RM V/126 Ma Pa K, prāśnīyām Mā — etām] JM RM Ma Pa K, etām V/126, ·· Mā — dhyāyed <sup>+</sup> dhyāyed Or, dhyed K

h-k paśyāmi +1] paśyāmi JM V/126 Mā Ma Pa K, paśyāni RM — hastābhyām] RM V/126 Mā Ma Pa K, hastābhyā {·}m JM — rabhe '| V/126, rabhe JM RM Mā Ma Pa, rabhed K virājas ] Or, virājas tvā caksusā paśyāmi virājas tvā hastābhyām ā rabhed virājas K [[note: mit Wiederholung von 9.21.8<sup>h-i</sup>]] — prāśnāmi | V/126, prāśnāmi JM Mā Ma Pa K, prāśnāni RM — tvā °°° |] tvā Or K

 $1_{000}$  ||] || V/126 Mā Ma Pa, ||(5) JM, | RM, Z I Z K

Bhatt. (= Upadhyaya) liest evāstāpadīm ... vaped | (b) ... virājaty ... vairājarṣabha (e).

Bhatt. kommentiert: "kā. 'vāyuś cā ... rundhe' iti galitam" (c), "u. ... loke amusmi(ma. ←smi)ś ca" (e) und "dra. kā. apare ca pāthabhedāh śodhārhāḥ santi"

#### 9.21.9 nur AVP

| <sup>a</sup> yo vai navaśarāvaṃ nirvapen        | (P) |
|-------------------------------------------------|-----|
| <sup>b</sup> nava yāvna eva devān anu nir vapet | (P) |
| <sup>c</sup> ete vai nava yāvāno devā yan māsāḥ | (P) |
| <sup>d</sup> māsaś caiva lokaṃ cāva rundhe      | (P) |
| <sup>e</sup> kalpante asmai māsā                |     |
| māsām priyo bhavati yaḥ °°°                     | (P) |
| foo prāśnīyād                                   | (P) |
| <sup>g</sup> etām eva devatām manasā dhyāyen    | (P) |
| <sup>h</sup> māsām tvā cakṣuṣā paśyāmi          | (P) |
| <sup>i</sup> māsām tvā hastābhyām ā rabhe       | (P) |

| <sup>j</sup> māsām tvāsyena prāśnāmi |   | (P) |
|--------------------------------------|---|-----|
| kmāsām tvā °°°                       |   | (P) |
| 1000                                 | • | (P) |

... a-bWer fürwahr den neun Śarāva messenden [Reisbrei] austeilen sollte, der soll [ihn] nur gemäß den neun göttlichen Ausfahrenden austeilen. Diese, fürwahr, neun göttlichen Ausfahrenden [sind] nämlich die Monate. de So bewahrt er für sich nicht nur die Monate, sondern auch den freien Raum auf. Wer [solches weiß], der wird zu einem, der den Monaten lieb ist. Die Monate passen sich ihm an. f-g[Derjenige, der solches weiß,] soll essen. Er soll nur an diese göttliche Kraft denken mit dem Gedanken: h-kIch blicke auf dich mit dem Auge der Monate, ich ergreife dich mit den Händen der Monate, ich esse dich mit dem Mund der Monate, [ich setze] dich [in den Bauch] der Monate [ein. 1Wie er ein geopfertes Gußopfer äße, so ißt er diesen Reisbreil."

Ku fehlt •

9. Kānda 9

a-b<sub>vo</sub>] JM Mā, om. RM V/126 Ma Pa K — navaśarāvam] JM V/126 Mā Ma Pa K, navaśarāvan RM — nirvapen '] V/126, nirvapen JM RM Ma K, ··· Mā, nirva{·}pen Pa yāvna] Or, yāmna K — vapet |] Or, vaped K

Cete] RM V/126 Ma Pa K, eto( $\rightarrow$ te) JM, "Mā — māsāh |] Or, māsā K

d-e māsas JM RM Ma Pa K, {·} māsas V/126, ·· Mā — rundhe | rndhe V/126, rndhe JM RM Mā Ma,  $r\{\cdot\}$ ndhe Pa, rundhe K — asmai] RM V/126 Mā Ma Pa, (+asmai) JM, smai K —  $m\bar{a}s\bar{a}^{+}$ ]  $m\bar{a}s\bar{a}$  Or K —  $m\bar{a}s\bar{a}m$ ] Or,  $m\bar{a}s\bar{a}n\bar{a}m$  K —  $yah^{\circ\circ\circ}$  | ] yah | Or, yah (+|) K [[Bar.

— devatām] JM K, devatā RM V/126 Mā Ma, devatā 'Pa — dhyāyen '1] dhyāyen Or K h-k māsām] Or, māsānām K — paśyāmi V/126, paśyāmi JM RM Mā Ma Pa K — māsām] Or, māsānām K — hastābhyām] JM RM Ma Pa K, {cakṣusā pa} hastābhyām V/126, ··· Mā — rabhe '] V/126, rabhe JM RM Ma Pa, ·· Mā, rabhen K — māsām] Or, māsānām K prāśnāmi 1 V/126, prāśnāmi JM RM Ma Pa K, ··· Mā — māsām JM Ma Pa, mā {·} sām RM, māsā V/126, ·· Mā, māsānām K — tvā °°° |] tvā Or K

 $^{1}_{\circ\circ\circ}$  ||] || V/126 Mā Ma Pa, ||( $^{5}$ ) JM, | RM, Z K

Bhatt. liest ... navayāvna (b) ... navayāvāno ... (c) ... etā ... devatā (g); Upadhyaya: ... navayāvna ... navayāvāno ... etā ... devatā. Bhatt. kommentiert: "dra. kā. sarvatra 'māsām' ity atra 'māsānām' iti" (h-k).

c. Zu nava vāvāno devāh vgl. sad vāvāno devāh (Strophe 6). Worauf hier nava yāvāno devāh bezogen werden, kann nur vermutet werden. Vermutlich geht es dabei um die neun Atemzüge. Man lese AVŚ 5.28.1 (= AVP 2.59.10): náva prāṇān navábhih sám mimīte dīrghāyutvāya śatáśāradāya | hárite trīni rajaté trīny áyasi trīni tápasāvistitāni || "Neun Atemzüge mißt sich [das Amulett] mit neun [Werkstoffen] für Langlebigkeit mit hundert Jahren: drei [Lebenszeiten (avumsi zu er-

gänzen?) sind] im Goldgelben, drei im Silber [und] drei im Nutzmetall — mit Glut umhüllt" und TS 3.5.10.2: náva vái púruse prānāh prānān evá vájamānesu dadhati "Neun sind die Atemzüge im Menschen. Die Atemzüge setzen sie in die Yajamānas ein". Auch in ŚB 13.2.8.5 werden die neun Atemzüge erwähnt: ápa vá etébhyah prānāh krāmanti | yé yajñé dhúvanam tanváte náva kítvah páriyanti náva vái prānāh prānān evātmán dadhate nàibhyah prānā ápakrāmanti "Die Atemzüge gehen von diesen nicht fort; welche beim Opfer ein Schütteln (?) ausführen, neunmal umkreisen — Neun [sind] ja die Atemzüge. — [und] die Atemzüge in ihren Lebenshauch einsetzen, von denen gehen die Atemzüge nicht fort". Danach erfolgt die Paarung (mithuná-) eines Bullen mit einer Kuh. Erwünscht ist dabei, daß der Bulle, garbhadhá- "Embryo verschaffend" genannt, seinen Samen (rétas-) erfolgreich in den Leib der Kuh einsetzt, so daß eine Erzeugung des Nachwuchses zustandekommt. Dieser Umstand erlaubt die Interpretation, daß mit māsāḥ die neun Schwangerschaftsmonate gemeint sind (der menschliche Embryo als Kind kommt aber erst im zehnten Monat zur Welt, s. RV 5.78.7). Trotzdem bleibt unerklärlich wieso die neun Atemzüge "göttlich" (deva-) genannt werden.

e, h-k. Or bevorzugt die Gen.Pl.-Form māsām, während K māsānām hat.

#### 9.21.10 nur AVP

| <sup>a</sup> yo vai daśaśarāvaṃ nirvaped                 | (P) |
|----------------------------------------------------------|-----|
| <sup>b</sup> iḍām eva dhenum anu nir vapet               | (P) |
| <sup>c</sup> esā vā idā dhenur yad yajñah paśavah        | (P) |
| didām caiva dhenum yajñam ca lokam ca paśūmś cāva rundhe | (P) |
| <sup>e</sup> kalpante <sup>+</sup> asmā *iḍā             | ( ) |
| *iḍānāṃ priyo bhavati yah °°°                            | (P) |
| fooo prāśnīyad                                           | (P) |
| <sup>g</sup> etām eva devatām manasā dhyāyed             | (P) |
| hidāyās tvā cakṣuṣā paśyāmi-                             | (P) |
| i- <sub>i</sub> ḍāyās tvā hastābhyām ā rabha             | (P) |
| <sup>j</sup> idāyās tvāsyena prāśnāmi-                   | (P) |
| k-idāyās tvā °°°                                         | (P) |
| 1000                                                     | (P) |

"a-bWer fürwahr den zehn Śarāva messenden [Reisbrei] austeilen sollte, der soll [ihn] nur gemäß dem Labetrunk [aus der] Milchkuh austeilen. <sup>e</sup>Dieser, fürwahr, Labetrunk [aus der] Milchkuh [ist] nämlich das Opfer [und dessen] Tiere. <sup>d-e</sup>So bewahrt er für sich nicht nur den Labetrunk [aus der] Milchkuh, sondern auch das Opfer, den freien Raum und die [Opfer-]Tiere auf. Wer [solches weiß], der wird zu einem, der den Labetrünken lieb ist. Die Labetrünke passen sich ihm an. <sup>f-g</sup>[Derjenige, der solches weiß,] soll essen. Er soll nur an diese göttliche Kraft denken mit dem Gedanken: <sup>h-k</sup>Ich blicke auf dich mit dem Auge des Labetrunkes, ich ergreife

dich mit den Händen des Labetrunkes, ich esse dich mit dem Mund des Labetrunkes, [ich setze] dich [in den Bauch] des Labetrunkes [ein. <sup>1</sup>Wie er ein geopfertes Gußopfer äße, so ißt er diesen Reisbrei]."

9.21 Zum Austeilen und Verzehren des Reisbreis (Vrātya-Abschnitt)

Ku fehlt •

a-byo] JM Mā, om. RM V/126 Ma Pa K — daśaśarāvam] JM V/126 Mā Ma K, daśaśarāvan RM, daŝaśarāvam Pa — nirvaped '] V/126, nirvaped JM RM Ma Pa, nir·· Mā, nirvape K — idām] RM Ma Pa, irām JM V/126, ·· Mā, dām K — vapet |] Or, vaped K d-e eṣā vā] Or, eṣa vāvāv K — idā] RM Ma K, irā JM V/126 Pa, ·· Mā — yajñah] Or, yajñah (+|) K [[Bar. yajñah]] [[note: °h | p°]] — paśavah |] Or, paśava K — idām] Ma K, irām JM V/126 Mā, idāñ RM, idā Pa — yajñam ca lokam ca] JM, yajñañ ca lokañ ca RM V/126 Mā Ma Pa, ca yajñam ca lokam ca K — paśūmś] JM RM Mā Ma Pa, paśumś V/126, paśūś K — rundhe <sup>†1</sup>] ṛndhe JM RM V/126 Mā Ma, r{·}ndhe Pa, rundhe K — kalpante †asmā \*idā \*idānām priyo bhavati yah °°° |] kalpante smai ido idām priyo bhavati yah (+|) K [[Bar. yah]] [[note: °h | p°]], om. Or

f-g<sub>ooo</sub> prāśnīyād <sup>+</sup>|] prāśnīyād JM RM V/126 Ma Pa, prā··d Mā, praśnīyād K — dhyāyed <sup>|</sup>] V/126, dhyāyed JM RM Ma Pa K, ·· Mā

h-kidāyās] RM Ma Pa K, irāyās JM V/126, ··· Mā — cakṣuṣā] JM RM Mā Ma Pa K, {hastābhyā} cakṣuṣā V/126 — paśyāmī dāyās] paśyāmīdāyās JM RM Ma K, paśyāmīrāyās V/126, ···· Mā, paśyā {mi}mīdāyās Pa — hastābhyām] RM V/126 Pa K, hastāhastābhyām JM, ··· Mā, hastābhyā· Ma — rabha '] V/126, rabha JM RM, ··· Mā, ··· Ma, rabhe Pa, rabhed K — idāyās] RM Pa K, irāyās JM V/126, ··· Mā, ··· Ma — prāśnāmī dāyās] prāśnāmīdāyās RM K, prāśnāmīrāyas JM V/126 Mā, ···· Ma, prāśnātīdāyās Pa — tvā °°° |] tvā Or K loop || || || V/126 Mā Pa, || (5) JM, | RM, ·· Ma, Z Z K

Bhatt. liest ... \* $asm\bar{a}$  \*ida  $id\bar{a}m$  ... (e); Upadhyaya: ...  $asm\bar{a}$  ida  $id\bar{a}m$  ...  $evadevat\bar{a}m$  (g).

Bhatt. kommentiert: "u. 'kalpante ... bhavati' iti galitam" (e).

- a. Das Motiv dafür, wieso hier von daśan "zehn" die Rede ist, ist unklar.
- c. *idā dhenuh*. Der Labetrunk (*idā*-) ist die Milch der Milchkuh (*dhenu*-). Trotzdem ist *idā dhenuh* eine ungewöhnliche Kombination.
- e fehlt in Or. Bhattacharya druckt trotzdem \*iḍa iḍāṃ (wohl nach K: iḍo iḍāṃ). Da aber das Wurzelnomen iḍ- im AV nur in den aus dem RV übernommenen Pādas vorkommt, also in AVŚ 6.63.4c (iḍás padé) = AVP 19.7.1c und AVŚ 18.1.43 (sahasrārghám iḍáḥ) = AVP 18.61.3c, ist \*iḍa iḍāṃ höchst unwahrscheinlich. Hier ist also ein im AV gewöhnlich anzutreffender Stamm iḍā- aufzunehmen.

#### 9.21.11 nur AVP

| <sup>a</sup> yo vā ekādaśaśarāvaṃ nirvaped  | (P) |
|---------------------------------------------|-----|
| <sup>b</sup> rohitam evānu nir vapet        | (P) |
| <sup>c</sup> eṣa vai rohito yad indraḥ      | (P) |
| <sup>d</sup> indram caiva lokam cāva rundhe | (P) |

| <sup>e</sup> indriyāvī priya indrasya bhavati yaḥ <sup>ooo</sup> | (P) |
|------------------------------------------------------------------|-----|
| fooo prāśnīyād                                                   | (P) |
| <sup>g</sup> etām eva devatām manasā dhyāyed                     | (P) |
| hindrasya tvā cakṣuṣā paśyāmi-                                   | (P) |
| i- <sub>i</sub> ndrasya tvā hastābhyām ā rabha                   | (P) |
| <sup>j</sup> indrasya tvāsyena prāśnāmi-                         | (P) |
| <sup>k</sup> -indrasya tvā °°°                                   | (P) |
| 1000                                                             | (P) |

9. Kānda 9

, a-bWer fürwahr den elf Śarāva messenden [Reisbrei] austeilen sollte, der soll [ihn] nur gemäß dem Rötlichen austeilen. Dieser, fürwahr, Rötliche [ist] nämlich Indra. de So bewahrt er für sich nicht nur Indra, sondern auch den freien Raum auf. Wer [solches weiß], der wird zu einem, der dem Indra lieb [und] mit Indras Kraft versehen ist. f-g[Derjenige, der solches weiß,] soll essen. Er soll nur an diese göttliche Kraft denken mit dem Gedanken: h-kIch blicke auf dich mit dem Auge des Indra, ich ergreife dich mit den Händen des Indra, ich esse dich mit dem Mund des Indra. [ich setze] dich [in den Bauch] des Indra [ein. Wie er ein geopfertes Gußopfer äße. so ißt er diesen Reisbrei]."

Ku fehlt •

a-byo] JM Mā, om. RM V/126 Pa K, · Ma — ekādaśaśarāvam] V/126 Pa K, ekādaśarāvam JM Mā, ekādaśarāvan RM, ······ Ma — nirvaped \*i] nirvaped Or K — rohitam] JM RM Pa, rohim V/126, ··· Mā Ma, rohitām K — vapet | ] Or, vaped K

indrah | Or, indra K

d-e indram] JM V/126 Pa K, indrañ RM, ·· Mā Ma — caiva] RM V/126 Pa K, {·}caiva JM, ·· Mā Ma — lokaṃ] JM V/126 Pa K, lokañ RM, ·· Mā Ma — rundhe ˈ] ṛndhe ˈ V/126, ṛndhe JM RM Pa, ··· Mā Ma, rundhe K — indriyāvī] Or, kalpante smai indriyāvai K — priya] Or, priye K — indrasya] Or, indrasca K — yah °°° |] yah | Or, yah (+|) K [[Bar. yah]] [[note: °h

f<sup>-</sup>g<sub>ooo</sub> prāśnīyād <sup>+1</sup>] prāśnīyād Or K — dhyāyed <sup>1</sup>] V/126, dhyāyed JM RM Ma Pa K, ·· Mā h-kcaksuṣā] JM RM V/126 Ma Pa K, ··· Mā — paśyāmī ndrasya] V/126, paśyāmīndrasya JM RM Ma Pa K, ···· Mā — rabha 1 V/126, rabha JM RM Ma Pa, ·· Mā, rabhed K indrasya] JM RM Ma K, indrasye V/126, ··· Mā, i{·}ndrasya Pa — prāśnāmī<sup>+</sup>ndrasya] prāśnāmīndrasya JM RM Ma Pa, prāśnāmindrasye V/126, .... Mā, prāśnāmīndra [[line]]ndrasya K — tvā °°° |] tvā JM V/126 Ma Pa, tvā jathare sādavā RM. Mā, tvā jathare K

 $^{1}\circ\circ\circ$  ||] || V/126 Ma Pa, ||( $^{5}$ ) JM, | RM,  $\cdot$  M $\bar{a}$ , ZZK

a. Mit ekādaśan "elf" sind wohl die Götter gemeint, s. RV 1.139.11: yé devāso divy ékādaśa sthá prthivyám ádhy ékādaśa sthá | apsuksíto mahináikādaśa sthá té devāso yajñám imám jusadhvam || "Ihr Götter, die ihr elf im Himmel seid, elf auf der Erde, elf im Wasser wohnt mit eurer Macht, ihr Götter, lasset euch dieses Opfer gefallen" (Geldner). Diese Strophe wurde im AV umgestaltet: AVŚ 19.27.11a (=

AVP 10.8.1a): yé devā divy ékādaśa sthá "ihr Götter, welche ihr elf im Himmel seid". AVŚ 19.27.12a (= AVP 10.8.2a): vé devā antáriksa ékādaśa sthá "ihr Götter, welche ihr elf im Zwischenraum seid" und AVŚ 19.27.13a (= AVP 10.8.3a): yé devāh pṛthivyām ékādaśa sthá "ihr Götter, welche ihr elf auf der Erde seid".

c. Die Verbindung von rohita- "rot, rötlich" mit Indra ist ungewöhnlich, weil róhita- in der Regel für Tiere mit einer rötlichen Farbe steht. Als Gottheit oder göttlich gedachte Wesen werden auch Feuer und Sonne durch rohita- bezeichnet, s. v.a. AVŚ 13.1 (AVP 18.15.1-18.20.4).

e. Man könnte gemäß K (kalpante smai indriyāvai) zwar an kalpante 'smā indriyā vai denken (so Bar.), aber das ist wegen der Stellung vai kaum möglich. Zu indriyāvin- "durch Indras Kraft charakterisierend" s. noch AVP 11.16.7c: ojasvī vīryāvān indriyāvī bhavati ... ya evam veda "Wer solches weiß, der wird zu einem, der mit Kraft, mit Manneskraft, mit Indras Kraft versehen ist".

#### 9.21.12 nur AVP

| <sup>a</sup> yo vai dvādaśaśarāvaṃ nirvaped                      | (P) |
|------------------------------------------------------------------|-----|
| <sup>b</sup> viśvān eva devān anu nir vapet                      | (P) |
| <sup>c</sup> ete vai viśve devā yad idam sarvam                  | (P) |
| <sup>d</sup> viśvāṃś caiva <sup>+</sup> devāṃl lokaṃ cāva rundhe | (P) |
| <sup>e</sup> kalpante asmai viśve devāḥ                          |     |
| priyo viśveṣām devānām bhavati ya evaṃ veda                      | (P) |
| <sup>f</sup> sa ya evam vidvān prāśnīyād                         | (P) |
| <sup>g</sup> etām eva devatām manasā dhyāyed                     | (P) |
| hviśvesām tvā devānām cakṣuṣā paśyāmi                            | (P) |
| <sup>i</sup> viśvesām tvā devānām hastābhyām ā rabhe             | (P) |
| <sup>j</sup> viśvesām tvā devānām āsyena prāśnāmi                | (P) |
| kviśvesām tvā devānām jaṭhare sādayāmīti                         | (P) |
| ¹sa yathā hutam istam prāśnīyād evainam prāśnāti    21           | (P) |

"a-bWer fürwahr den zwölf Śarāva messenden [Reisbrei] austeilen sollte, der soll [ihn] nur gemäß den Allgöttern austeilen. Diese, fürwahr, Allgötter [sind] nämlich all dieses. d-eSo bewahrt er für sich nicht nur die Allgötter, sondern auch den freien Raum auf. Wer solches weiß, der wird zu einem, der den Allgöttern lieb ist. Die Allgötter passen sich ihm an. f-gDerjenige, der solches weiß, soll essen. Er soll nur an diese göttliche Kraft denken mit dem Gedanken: h-kIch blicke auf dich mit dem Auge der Allgötter, ich ergreife dich mit den Händen der Allgötter, ich esse dich mit dem Mund der Allgötter, ich setze dich in den Bauch der Allgötter ein. <sup>1</sup>Wie er ein geopfertes Gußopfer äße, so ißt er diesen [Reisbrei]."

#### Ku fehlt • Mā unleserlich •

a-bdvādaśaśarāvam] V/126 Ma Pa K, dvādaśa(+śa)rāvam JM, dvādaśaśarāvan RM — nirvaped '] V/126, nirvaped JM RM Ma Pa K[, nirvape Mā] — viśvān] JM RM, viśvām V/126 Ma, viŝvām Pa, viśvāmni K — devān] JM RM V/126 Ma Pa K[, devam Mā] — vapet |] Or, vaped K

<sup>c</sup>sarvam |] sarvam | **Or**, sarvam **K** 

deviśvāṃś] JM RM Ma Pa K, viśvāś V/126 [Mā] — †devāṃl lokaṃ] devā lokaṃ JM V/126, devā lokañ RM, devāl lokaṃ [Mā] Ma Pa, deva lokaṃ K — rundhe †] rndhe † V/126, rndhe JM RM Ma Pa, rundhe K — asmai] Or, smai K — devāḥ †] V/126, devāḥ JM RM Ma K [[note: °ḥ p°]], devāḥ || Pa — devānāṃ] JM RM Ma K, devānāṃ † V/126, devānā Pa — ya evaṃ] RM V/126 Ma K, {•} ya evaṃ JM, yayevaṃ Pa

f<sup>-g</sup>ya] Or, om. K — vidvān] RM Ma K, vidvāna JM, vin V/126, vidān Pa — prāśnīyād <sup>+</sup>1] prāśnīyād Or K — etām] K, etā JM RM Ma Pa, etā ' V/126 — devatām] K, devatā Or — dhyāyed '] V/126, dhyāyed JM RM Ma Pa K

h-kviśveṣāṃ] RM V/126 Ma Pa K, viśe{·}ṣāṃ JM[, viśveśāṃ Mā] — devānām] JM RM V/126 Ma Pa K[, devān Mā] — paśyāmi '] V/126, paśyāmi JM RM Ma Pa K — viśveṣāṃ] JM RM V/126 Ma K, viśve{devāya divaṃ sarvaṃ}ṣāṃ Pa — hastābhyām] JM RM V/126 Ma K, hatābhyām Pa — rabhe '] V/126, rabhe JM RM Ma Pa, rabhed K — prāśnāmi '] V/126, prāśnāmi JM RM Ma Pa K — jaṭhare] Or, tvā jaṭhare K — sādayāmīti |] Or, sādayāmīti K

 $^{1}sa$ ] RM V/126 Ma Pa K, (+sa) JM[, ya sa Mā] — prāśnīyād  $^{1}$ ] V/126, prāśnīyād JM RM Ma Pa K — || 21 ||] ||12 ||  $\{\cdot\}$  21 || JM, ||  $_{r}$  || 21 || RM, || 21 ||  $_{r}$  12 || V/126 [Mā] Ma Pa, Z 1 Z K

Bhatt. liest  $viś\underline{v\bar{a}m}$  (**b**) ... \* $dev\bar{a}ml$  lokam (**d**) ...  $et\bar{a}$  ...  $devat\bar{a}$  (**g**); Upadhyaya:  $viśv\bar{a}m$  ...  $dev\bar{a}l$  lokam ... ...  $et\bar{a}$  ...  $devat\bar{a}$ . Bhatt. kommentiert: devata ... 
c. Zu idam sarvam s. RV 10.90.2ab: púruṣa evédám sárvam yád  $bh\bar{u}tám$  yác ca bhávyam "Eben der Puruṣa [ist] all dieses, was vergangen und was zukünftig ist" ~ AVŚ 19.6.4ab = AVP 9.5.4ab ( $bh\bar{a}vyam$ ). Im AV ist idam sarvam häufig belegt: AVP 9.26.13a; AVP 16.101.1c ~ AVŚ 10.8.2cd; AVP 16.101.9c ~ AVŚ 10.8.6c; AVP 16.104.10c = AVŚ 11.2.10c; AVP 16.109.6c = AVŚ 10.10.26c; AVP 16.110.4c = AVŚ 10.10.34c; AVP 17.27.4a; AVP 17.28.7a; AVP 18.20.3c ~ AVŚ 13.1.54c; AVP 18.20.4c = AVŚ 13.1.55c; AVP 18.25.10c.

### 9.22 Entsühnung mit dem Reisbrei (Sühnenkatalog 1)

Die Kāṇḍikā schließt sich an die vorherige an (s. den Kommentar zu 9.21.1a). Der auszuteilende Reisbrei dient als Mittel zum Läutern von den Übeltaten (duṣkṛta-) und den Unwahrheiten (anṛta-), die in der Vergangenheit begangen und gesprochen wurden. Der Katalog dieser Sühnen wird von 9.22.3 bis 9.24.2 aufgelistet.

#### 9.22.1 nur AVP

| imāṃ mātrāṃ nir vapa odanasya     |   | (11) |
|-----------------------------------|---|------|
| tasya paktā mucyatāṃ kilbiṣebhyaḥ |   | (11) |
| abhidrohād enaso duṣkṛtāc ca      |   | (11) |
| punātu mā pavanaih pavitrah       | , | (10) |

"Teile dieses Maß von Reisbrei aus! Wer davon kocht, der soll von Verfehlungen befreit werden. Von Verrat, Frevel- und Übeltat soll mich der läuternde [Reisbrei] mittels der Siebe läutern."

Ku fehlt • Mā unleserlich • imām] RM V/126 Ma Pa K, imā JM — mātrām] Or, sātām K — odanasya ¹¹] odanasya Or K — paktā] RM V/126 Ma Pa, phaktī JM, panthā K — mucyatām] JM RM Ma Pa K, mucūtām V/126 — kilbisebhyaḥ |] Or, kilvisebhyaḥ K [[note: °ḥ a°]] — duṣkṛtāc] JM RM V/126 Ma Pa, [duskṛtā Mā,] duṣkṛtāś K — ca ¹] V/126 Ma Pa, ca JM RM K — pavanaiḥ] RM Ma Pa, pavamānaiḥ JM, pa{·}vanaiḥ V/126, pavanaiḥ K — pavitraḥ ||] JM V/126 Ma Pa, pavitraḥ | RM, pavitraḥ K [[note: °ḥ bh°]]

### d ist unterzählig.

Zu pávana- "Sieb" Kim 2010, 298 (besonders zu AVŚ 18.3.11).

pavitra- "läuternd" ist hier und im folgenden (9.22.2c,3d; 9.24.2d,7b) ein Maskulinum. Das Wort scheint durch die Wendung pavitra- odana- "der Reisbrei, das Mittel zum Läutern" zu "der zum Läutern dienende/ läuternde Reisbrei" (AVP 9.22.2c und 9.24.7ab) motiviert worden zu sein (odana- m.). Nicht auszuschließen ist, daß für diese Adjektivierung die bereits im RV vorkommende Wendung kavibhih pavitraih "durch die läuternden Seher" (kavi- m.) eine Rolle gespielt hat (Grassmann <sup>5</sup>1976, 794), s. RV 3.1.5b (krátum punānáh kavibhih pavitraih) und 3.31.16c (mádhvah punānāh kavibhih pavitraih). Ein solcher Vorgang ist auch bei agni-ksáya- "Agni, das Wohnen" > "Agni, der wohnt" (RV 3.2.13b) zu beobachten.

#### 9.22.2 nur AVP

| bhadrau hastau bhadrā jihvā | (8) |
|-----------------------------|-----|
| bhadram bhavatu me vacaḥ    | (8) |

mahyam pavitram odanam (8) brahmanā nir vapāmasi (8)

hastābhyāṃ nir vapāmasi || (8)

"Glückbringend [sollen meine] beide Hände [werden], glückbringend [meine] Zunge, glückbringend soll mein Wort werden; den Reisbrei, der mir zum Läutern dient, teilen wir mit dem Bráhman aus, mit den beiden Händen teilen wir [ihn] aus."

Ku fehlt • Mā unleserlich • jihvā ¹] JM V/126, jihvā RM Ma Pa K — bhadraṃ] JM RM V/126 K, om. Ma Pa — vacaḥ |] Or, vacaḥ K [[note: °ḥ m°]] — pavitram] JM RM Pa K, pavitra{·}m V/126, ··· Ma — odanaṃ ¹] JM V/126, odanaṃ RM Pa K, ··· Ma — brahmaṇā] Or, vrahmaṇā K — vapāmasi ¹] JM, vapāmasi RM Pa, vapāsi ¹ V/126, ···· Ma, vapāmasi | K — hastābhyāṃ] JM V/126 Pa K, hastābhyān RM, ··· Ma — vapāmasi ||] V/126 Pa, vapāmasima || JM, vapāmasi | RM K, ···· Ma

#### 9.22.3 nur AVP

| yan mayi garbhe sati   | (7) |
|------------------------|-----|
| mātā cakāra duṣkṛtam   | (8) |
| ayaṃ mā tasmād odanaḥ  | (8) |
| pavitraḥ pātʉv aṃhasaḥ | (8) |

"Vor der Bedrängnis, die [durch] eine Übeltat [entstand], die die Mutter in mir, als ich im Mutterleib war, begangen hat, soll mich der zum Läutern dienende Reisbrei in Schutz nehmen."

Ku fehlt • Mā Ma unleserlich • mayi] Or, me K — sati '] JM V/126, sati RM K, sadri Pa — mātā] RM V/126 Pa K, mā(+tā) JM — duṣkṛtam |] duṣkṛtam | Or, duṣkṛtaṃ K [[note: °m a°]] — tasmād] Or, tāssad K — odanaḥ '] JM V/126, odanaḥ RM Pa, odanaḥ K — pavitraḥ] Or, pavitraḥ K — amhasaḥ ||] JM V/126 Pa, amhasaḥ | RM K

Bhatt.App.: "ga kā. tāsmād odanah".

Zu ab vgl. TB 3.7.12.3: agnír mā tásmād énasaḥ | yán máyi mātā gárbhe satí || "Agni [soll] mich von dieser Freveltat [befreien], die die Mutter in mir, als ich im Mutterleib war, [begangen hat]" (TĀ 2.3.2 hat nur yan mayi mātā).

a hat eine Silbe zu wenig.

### **9.22.4 ab** $\sim$ AVŚ 10.5.22ab

000

"[Vor der Bedrängnis, die durch] die Unwahrheit [entstand], die, welche auch immer, wir, auf unseren eigenen Vorteil bedacht, seit einem Jahr sprechen[, soll mich der zum Läutern dienende Reisbrei in Schutz nehmen.]"

Ku fehlt • Mā Ma unleserlich • yad] JM RM Pa K, yadad V/126 — arvācīnam] JM V/126 Pa, anācīnam RM, urvācīnam K — kiṃ] K, kiñ Or — codima | °°° ||] codima | RM, codima || JM Pa, cādima || V/126, codimaḥ K [[note: °ḥ y°]]

#### AVŚ 10.5.22ab

yád arvācīnam traihāyanād ánrtam kim codimá "What untruth soever we have spoken since a three years' period" (Whitney).

Bhatt. (= Upadhyaya) liest ... ekahāyanād (a).

Unsere Stelle ist inhaltlich vergleichbar mit TS 6.6.3.1: avabhṛthayajūmṣi juhoti yád evārvācīnam ékahāyanād énah karóti tád evá táir áva yajate | "Man führt die Opfer für das Reinigungsbad aus; die Freveltat, die man, auf seinen eigenen Vorteil bedacht, seit einem Jahr begeht, wendet man durch diese Opfer ab."

ab = AVP 16.130.1ab (allerdings mit aikahāyanād).

aikahāyana- "Zeitraum von 1 Jahr" ist eine Kollektivbildung mit Vrddhi wie traihāyaná- "Zeitraum von 3 Jahren" (AiGr. II 2, 132).

*yad arvācīnam* ist in KauśS 46.50 zitiert. **b** = AVP 9.23.2b,5c; 9.24.2b; 16.130.1b.

9.22.5  $\mathbf{a} = AV \pm 7.65.2 \mathbf{a} = AV \pm 14.2.66 \mathbf{a} \cdot \mathbf{b} = AV \pm 10.3.8 \mathbf{c}$  usw.

"[Vor der Bedrängnis, die durch] eine Übeltat, eine entehrende Tat, eine Freveltat [entstand], die wir begangen haben[, soll mich der zum Läutern dienende Reisbrei in Schutz nehmen.]"

Ku fehlt • Mā Ma unleserlich • yac chamalam ¹] yac chamalam ¹ V/126, yachamalam JM [Ma] Pa, yac chamalam RM, [yac chamalam Mā,] yaś chamalam K — vayam | °°° ||] vayam | JM RM, vayam || V/126 Pa, vayam K

AV\$ 7.65.2a = AV\$ 14.2.66a = AVP 18.13.5a

yád duşkrtám yác chámalam

"What [is] ill-done, what pollution" (Whitney zu AVŚ 7.54.2a).

#### $AV \le 10.3.8c = AVP 16.63.9c$

yád énas cakrmā vayám "what we ourselves have done" (Whitney).

Bhatt. liest yac chamalam (a); Upadhyaya: yac chamalam.

**a.** yad duṣkṛtaṃ ist in KauśS 76.1 zitiert. **b** = VS 3.45c; 20.17d; MS 1.10.2c: 142.1; KS 9.4c: 107.14; KpKS 8.7.8 usw.

#### **9.22.6 ab** $\sim$ AVŚ 6.120.1b usw.

"[Vor der Bedrängnis, die durch eine Übeltat entstand, die darin besteht,] daß wir Mutter, Vater oder Geschwister verletzt haben[, soll mich der zum Läutern dienende Reisbrei in Schutz nehmen.]"

Ku fehlt • Mā Ma unleserlich •  $v\bar{a}$ ] Or,  $r\bar{a}$  K —  $j\bar{a}mim$ ] V/126 Pa,  $(+j\bar{a})mim$  JM,  $y\bar{a}mim$  RM,  $j\bar{a}ma$  K — jihimsima | °°° ||] jihimsima | RM, jihimmama || JM, jihimsima || V/126, jihisima || Pa, driyamsisah K [note: °h y°]]

#### AVŚ 6.120.1b

yán mātáram pitáram vā jihimsimá "if father or mother we have injured (hins)" (Whitney).

**ab** ~ AVŚ 6.120.1b; TS 1.8.5.3b; MS 1.10.3b: 143.1; 4.14.17b: 245.1 usw. ~ KS 9.6b: 109.19 (yát pitáram mātáram vā jihimsimá); KpKS 8.9.10.

#### **9.22.7** nur AVP

"[Vor der Bedrängnis, die durch eine Übeltat entstand, die darin besteht,] daß wir zusammen mit einem gewesen sind, der [seine] Mutter tötet, mit einem, der [seinen] Vater tötet[, oder] mit einem, der den Embyo tötet[, soll mich der zum Läutern dienende Reisbrei in Schutz nehmen.]"

Ku fehlt • Mā Ma unleserlich • yat] JM RM Pa K, ya{·}t V/126 — pitṛghnā ¹] V/126, pitṛghnā JM RM Pa, pitṛghna K — bhrūṇaghnā] K, bhṛṇaghnā Or — sahāsima | °°° ||] sahāsima | JM RM, sahāsima || V/126 Pa, sahāsima K [[note: °h c°]]

Zu **ab** vgl. AVP 19.46.14ab: *yo mātṛhā pitṛhā svasṛhā ye ca duṣkṛtāh* "derjenige, der (seine) Mutter tötet, derjenige, der (seinen) Vater tötet, und diejenigen, die Übeltaten (\*duṣkṛtā?) (begehen)".

c.  $bhr\bar{u}na-h\acute{a}n-$ ,,den Embryo tötend" ist belegt: ° $ghn-a\dot{h}$  (AVP 19.24.6c), °ghn-i (AVŚ 6.112.3d ~ AVP 1.70.4d; 19.33.10d; AVŚ 6.113.2d ~ AVP 19.33.12d), ° $gh-\bar{a}m$  (AVP 19.46.15b), ° $ghn-\bar{i}-m$  (AVP 20.21.5c).

### **9.22.8 ab** $\sim$ AVŚ 7.65.3ab

"[Vor der Bedrängnis, die durch eine Übeltat entstand, die darin besteht,] daß wir zusammen mit einem Räuber gewesen sind, dessen Zähne braun [und] dessen Nägel krank sind[, soll mich der zum Läutern dienende Reisbrei in Schutz nehmen.]"

Ku fehlt • Mā Ma unleserlich • śyāvadatā] Or, cyāvadatā K — yat sahāsima | °°° ||] yat sahāsima | RM, yat sahāsima || JM V/126 Pa, yaś cahāsima | K [[note: °h ś°]]

#### AVŚ 7.65.3ab

*śyāvádatā kunakhínā baṇḍéna yát sahā́simá* "If we have been together with one dark-toothed, ill-nailed, mutilated ..." (Whitney).

Upadhyaya liest śyāvadamtā (a).

Da in **ab** yat fehlt, sind śyāvadant- und kunakhin- als Attribut zu stena- zu bestimmen. Ähnliches gilt wohl auch für **ab** der nächsten Strophe.

a hat eine schlechte Kadenz.

#### 9.22.9 nur AVP

"[Vor der Bedrängnis, die durch eine Übeltat entstand, die darin besteht,] daß wir die Speise der Holzhauer gegessen haben, die für [ihre adoptierten] Kinder sorgen

(?) [und] die den Männern nachlaufen[, soll mich der zum Läutern dienende Reisbrei in Schutz nehmen.]"

Ku fehlt • Mā Ma unleserlich • śiśundhānām] V/126 Pa, śiśūndānām JM, śiśūmdānām RM, śuśundānām K — pumścalānām  $^{1}$  V/126, pūśca $^{1}$ lānā $^{1}$  JM, pūṃśca $^{1}$ lānā $^{1}$  RM, pū $^{1}$ tšca $^{1}$ lānā $^{1}$ Pa, pauścalānām K — takṣṇām] RM V/126 Pa, tīkṣṇām JM, [takṣṇā Mā,] tatkṛṇām K āśima | °°° ||] āśima | RM, āsima || JM V/126 [Mā Ma] Pa, āśimah K [[note: °h y°]]

Bhatt. liest <u>pūmścalānām</u> (a) ... āśima<sup>+</sup> (b); Upadhyaya : pūmścalānām ... āśima.

a. śiśundhānām ist unklar. Falls das Wort nach Or so gelesen werden kann, liegt der Stamm sisun-dha- "für das Kind sorgend, das Kind ernährend" zugrunde, der als eine thematische Erweiterung zu \*śiśu-dhā- "dessen Fürsorge dem Kind gilt, für das Kind sorgend" (mit einem analogischen -m-, also \*śiśum-dhā-, nachdem das Kompositum agentivisch interpretiert wurde, vgl. dhiyam-dha-,,dichterische Einsicht verleihend") aufzufassen ist, vgl. viśvá-dhā- "alles ernährend" (VS) und iána-dhā- ..die Menschen ernährend" (TB). Während viśvá-dhā- und jána-dhā- in der Bedeutung von viśvá-dhāyas- (RV) und jana-dhāyas- (PB) nicht zu trennen sind, heißt aber jana-dhāyás- "von den Menschen ernährt" in MS 4.9.10: 131.7f (= TĀ 4.11.4; KathĀ 3.185): śiśur janadhāyāh "das Kind, das von den Menschen ernährt wird". Mit śiśundha- ist wohl einer gemeint, dessen Kind nicht eigen ist, sondern adoptiert wurde. Eine Auffassung, in sisundhanam den gleichbedeutenden Stamm śiśundhā- lesen zu wollen, würde nach einer Emendation \*pumścalīnām verlangen. Gut möglich ist auch, daß man, von der K-Lesung ausgehend, suśundānām liest, also su-śunda- "eine gute Schenke habend; immer wieder alkoholisiert (?)" (zu śundā- "Schenke, Schenkbetrieb"). Das Problem ist dabei, daß eine Fehlschreibung -ndha- (Or) für -nda- (K) sonst nicht vorkommt.

Zu pumś-calá- "den Männern nachlaufend" (Hapax). Gemeint ist wohl einer, der homosexuell ist. Ansonsten ist nur pumś-cali- "Hure" belegt, s. Literatur bei Kim 2010, 228.

#### 9.22.10 nur AVP

"[Vor der Bedrängnis, die durch eine Übeltat entstand, die darin besteht,] daß wir ein wenig Wasser den Gewässern abgenommen haben [und], nachdem wir eingetaucht sind, es getrunken haben[, soll mich der zum Läutern dienende Reisbrei in Schutz nehmen.]"

Ku fehlt • Mā Ma unleserlich • yad] JM RM Pa K, yam ( $\rightarrow$ yad) V/126 — apām] JM RM V/126 Pa K[, asām Mā] — apajahrima ˈ] V/126, apajakrima ˈ JM, apajahrima RM, [apayahrimam  $M\bar{a}$ ,] a $\{titi\}$ pajahrima Pa, apijahurmu K —  $^+$ nimajjya] nimajya JM RMV/126 Pa, [nimajyam Mā,] nmrjya K — papimodakam  $^+$ |  $^{\circ\circ\circ}$  ||] papimodakam Pa, mapimodakam JM RM V/126 [M $\bar{a}$ ], papisodakam K — || 22 ||] || r 10 || 22 || JM, || r || 22 || RM,  $||22||r|| V/126 [M\bar{a}] Pa, Z1ZK$ 

Bhatt. liest *nimajya* (b); Upadhyaya: *nimajya*.

9.22 Entsühnung mit dem Reisbrei (Sühnenkatalog 1)

Bhatt. kommentiert: "dra. kā. kāndikā atra samāptā | bairetmahodayena tathā na gaņitam asamāptaiva kāndiketi manyamānena |".

Kümmel 2000, 601 liest yad apām <sup>†</sup>apajahrima <sup>†</sup>nimajjya <sup>†</sup>papimodakam | ayam mā tasmād odanah pavitrah pātv amhasah || und übersetzt: "Was wir von den Wassern weggeholt haben, [welches] Wasser wir, nachdem wir eingetaucht sind, getrunken haben, vor dieser Bedrängnis soll uns dieser Brei hier als Reinigungsmittel schützen!".

a. apajahrima (mit -i-ma): So belassen. Allerdings kann das Wort als apajahrma gelesen werden, weil r in der Stellung CrC in Or nicht selten mit ri geschrieben wird. K apijahurmu liefert aber keinen Hinweis darauf, ob dahinter °hri oder °hr steckt.

b. +nimajjya kommt auch in AVŚ 10,4,4ab vor: aramghusó nimájyonmájya púnar abravīt "Aramghuşa sprach wieder, nachdem er eingetaucht, aufgetaucht war" = AVP 16.15.4ab (+aramghuso nimajyonmajya punar abravīt), wobei zu erwähnen ist, daß 'jiya sowohl in AVS als auch in AVP mit 'jya geschrieben ist.

### 9.23 Entsühnung mit dem Reisbrei (Sühnenkatalog 2)

#### 9.23.1 nur AVP

"[Vor der Bedrängnis, die durch eine Übeltat entstand, die darin besteht,] daß wir, aus Wut zornig geworden, uns [in den Schatz (?)] eines Brahmanen eingeschlichen haben, oder [seine] Kuh mit dem Fuß angestoßt haben[, soll mich der zum Läutern dienende Reisbrei in Schutz nehmen.]"

Ku fehlt • Mā Ma unleserlich • yat kruddhā] yat kruddhā Or, yad uktavā K [Bhatt. yad ukuvā]] — manyuto] RM, manyato JM Pa K, manuto V/126 — vayam ¹] V/126, vayam JM RM Pa K — brāhmaņasya] JM RM V/126 Pa, [brahmaṇasya Mā,] vrahmaṇasya K nijagmima <sup>+1</sup>] nijagmima Or, nijaghnunsu K — padā] RM V/126 Pa K, yadā JM upārima | °°° ||] upārima || JM V/126 Pa, upārima | RM, upedima | K K: Kāṇḍikā 23 ist bei Bar. in 22 eingeordnet.

b ist unklar. Man kann hier mit einem bloßen Genetiv (brāhmaṇasya) nichts anfangen, weil zu gam + ni entweder ein Akkusativ oder ein Lokativ zu erwarten ist. Als ein Akkusativ kommt kruddhā nicht in Frage, weil dessen Bezugswort immer ein Lebewesen ist. Nicht auszuschließen ist, daß man brāhmaņasya auf gām bezieht, was jedoch mit nijagmima eine merkwürdige Bedeutung ergibt (inire vaccam? oder Besamung?). Hier ist vermutlich dhanam bzw. dhane zu ergänzen, s. AVP 9.17.5cd: vo brāhmanasva sad dhanam abhi nārada manyate "Wer den wahren Schatz eines Brahmanen begehrt, du Nārada[, der trinkt das Taimāta-Gift]".

### **9.23.2 a**: nur AVP • **b** = AVŚ 10.5.22b

"[Vor der Bedrängnis, die durch] die Unwahrheit [entstand], die, welche auch immer, wir beim Vedastudium [oder] bei der Lehrzeit des Badens gesprochen haben[, soll mich der zum Läutern dienende Reisbrei in Schutz nehmen.]"

Ku fehlt • Mā Ma unleserlich • brahmacarye] JM RM V/126 Pa, [brahmacaryo Ma,] vrahmacarye K — yat] Or, om. K — snātacarye | snātacarye JM RM Pa K, snataca{\cdot\}rye | V/126[, snātacaryo | Ma] — kim] K, kiñ Or — codima | °°° ||] codima || JM V/126 Pa, codima | RM, codima K

a. snātacarya- ist ein Hapax. Das Kompositum scheint durch die Kreuzung von brahma-cárya- und snātá- "gebadet, gewaschen" (PW: "insbes. nach Abschluss der Lehrzeit, beim Eintritt in den Stand eines Haushalters; vgl. snātaka") entstanden zu sein. Zu snātá- in diesem Sinne s. AVŚ 11.5.26: tani kalpan brahmacārī salilásya prsthé tápo 'tisthat tapyámānah samudré | sá snātó babhrúh pingaláh prthivyām bahú rocate | , Diese [Sachen] regelrecht ausführend, stand der Vedastudent auf dem Rücken des Salzmeeres, sich im großen Strom zur Askese quälend. Er, gebadet, bräunlich, rötlich, leuchtet sehr auf der Erde".

 $\mathbf{b} = \text{AV} \pm 10.5.22 \, \text{b}$ ; AVP 9.22.4b; 9.23.5c; 9.24.2b; 16.130.1b.

9.23 Entsühnung mit dem Reisbrei (Sühnenkatalog 2)

### **9.23.3** acd: nur AVP • b = AV Ś 7.65.3b

| kilāsena duścarmaṇā              | (8) |
|----------------------------------|-----|
| baṇḍena yat sahāsima-            | (8) |
| - <sub>ā</sub> dhārābhigatena vā | (8) |
| 000                              |     |

"[Vor der Bedrängnis, die durch eine Übeltat entstand, die darin besteht,] daß wir zusammen mit einem Aussätzigen, der schlimme Haut, verstümmelte [Körperteile] hat, oder mit einem [Kranken], der in eine Heilstätte (?) gekommen ist, gewesen sind[, soll mich der zum Läutern dienende Reisbrei in Schutz nehmen.]"

Ku fehlt • Mā Ma unleserlich • duścarmanā 1] JM V/126, duścarmanā RM Pa K bandena] Or, vande K — yat sahāsimā'dhārābhigatena] vachahāsimā'dhārābhigatena JM. yat satrāsimādhārābhigatena RM, yat sahāśimādhārābhigatena V/126 Pa. yat sahāśimāddhārābhiṣiktena K —  $v\bar{a} \mid \circ \circ \circ \mid \mid \mid v\bar{a} \mid \mid JM V/126 Pa, v\bar{a} \mid RM, m\bar{a} \mid K$ 

Bhatt. (= Upadhyaya) liest vandena ... sahāśima- (b).

a. kilāsa- ist hier ein Adjektiv ("gefleckt, aussätzig").

b = AVŚ 7.65.3b: bandéna yát sahásimá "If we have been together with ... mutilated ... "(Whitney).

c. ādhāra- ist unklar. Das vedische Wort kommt sonst nur in AVŚ 12.3.48a (= AVP 17.54.7a) vor, wo es "Unterstützung" heißt (Hoffm.Aufs. I, 295, zitiert bei Kim 2010, 175). An unserer Stelle bezeichnet ādhāra- (eigentlich "das Hinhalten, Bewahren") vielleicht einen Ort, wo die Menschen aufgenommen werden und sich aufhalten, die an einer Infektionskrankheit leiden (Heilstätte, Isolierstation).

(P)

**9.23.4** nur AVP

"[Vor der Bedrängnis, die durch eine Übeltat entstand, die darin besteht,] daß du ein Feld durch Treten flach gemacht hast, oder daß du dir ein Pferd widerrechtlich angeeignet hast[, soll mich der zum Läutern dienende Reisbrei in Schutz nehmen.]"

Ku fehlt • Mā Ma unleserlich • yat] JM RM Pa, yata V/126, yatra K — kṣetram] Or, kṣettram K [[Bhatt. kṣetram]] — \*abhitaṣṭhā'thāśvam] abhitiṣṭhā'thāśvam V/126, abhitisthāthāsvam JM RM Pa, abhitisthātāsvam K — \*yan] yam K, jam JM V/126 Pa, jan RM — niremise | °°° ||] niremise || Pa, niremise | JM RM V/126, niremise K

Bhatt. (= Upadhyaya) liest abhitisthāthāśvam ... yam (ab).

Diese Stelle wurde von Hoffm. Aufs. I, 303f. behandelt und übersetzt: "wenn du ein Feld betreten hast oder wenn du ein Pferd ... hast" (mit abhitaṣṭhātha- ... yan ...). Demgemäß übersetzt Lubotsky 2002, 167 so: (ab) "if you have stepped on a field, or have falsely acquired a horse ... " (mit yam). niremise erscheint auch in AVP 5.36.7: (cd) yad vā dhanam dhanakāmo niremişe kṣetram gām aśvam puruṣam \*vobhayādat "wenn du nach Besitz begierig Besitz, Feld, Rind, ein ubhayādant-(wie) Pferd oder Knecht ... hast" (Hoffmann ebd., ähnlich Lubotsky 2002, 167: "or whichever property you have (falsely) acquired, being desirous of property — field, cow, horse, man or [an animal] with incisors in both jaws"). Hoffman ebd. schlägt für niremise "du hast dir widerrechtlich angeeignet" (am<sup>i</sup> + nis entweder "herausfassen" oder "heraus-schwören") vor und er betrachtete es als eine Form, die durch "eine Analogiebildung einfachster Art" (S. 304) entstanden ist, nämlich nir-emișe zu \*nir-amate nach ni-remise zu ni-ramate. Diese glänzende Analyse von niremise durch Hoffmann (gefolgt von Lubotsky) ist jedoch bei Kümmel 2000, 97 kritisch beurteilt ("Fraglich ist die Interpretation ...").

In ab steht ein "Du" im Subjekt. Deshalb ist zu vermuten, daß hier ein Familienmitglied angesprochen wird (ein erwachsener Sohn?).

- a. Bhattacharyas abhitisthātha- ergibt keinen Sinn.
- b. +yan (yat): yam ist ein typischer Schreibfehler für yan vor Nasal, s. z.B. 9.27.10d: gavyam dundubhe für gavyan dundubhe.

#### **9.23.5** nur AVP

000

9. Kānda 9

"[Vor der Bedrängnis, die durch] die Unwahrheit [entstand], die wir beim Würfelspiel, nämlich beim Einsatz um Gold, Rinder und Pferde, gesprochen haben[, soll mich der zum Läutern dienende Reisbrei in Schutz nehmen.]"

Ku fehlt • Mā Ma unleserlich • aksesu] JM RM V/126 K, [agdhesu Mā,] akse {tra} su Pa hiranye '] V/126, hiranye JM RM, hirany(+e) Pa, hiranyaye K — yad dhane '] JM V/126, ya{·}d dhane RM, yad dhane Pa K — kim] K, kiñ Or — codima | °°° ||] codima || JM V/126 Pa, codima | RM, codima K

Zu dieser Strophe vgl. inhaltlich AVŚ 12.3.52ab: yád akṣéṣu vádā yát sámityāṃ vád vā vádā ánrtam vittakāmyā, What [untruth] thou shalt speak at the dice, what at the meeting, or what untruth thou shalt speak from desire of gain" (Whitney ~ AVP 17.41.2a: yad aksesu vadati yat samityām yad vā dhane anṛtam vittakāmyā).

#### **9.23.6** nur AVP

"[Vor der Bedrängnis, die durch eine Übeltat entstand, die darin besteht,] daß wir uns der Ehefrau eines Gefolgsmannes — seiner eigenen Sklavin —, der blutigen, unreinen Wöchnerin genähert haben[, soll mich der zum Läutern dienende Reisbrei in Schutz nehmen.]"

Ku fehlt • Mā Ma unleserlich • sakhyur] RM V/126 Pa, sakhyu JM, cakṣur K — dāsīm '] JM V/126, dāsīm RM K, dā {si}sīm Pa — sūtikām] RM V/126 Pa K, sutikām JM[, sūtīkām Mā] — lohitāvatīm + lohitāvatīm Or K — upeyima | 000 || upeyima || V/126 Pa, upeyima | RM, upe ima | JM, ipeyima | K

b. lohitāvant- "blutig" ist ein Hapax. Dem VG liegt lóhita- (n.) "Blut" (seit AV) zugrunde, zur Dehnung -ā- vor -vat- s. AiGr. II 2, 885f.

c.  $^{1}av + úpa$  hier wohl "coire cum femina", s. TS 2.3.5.1: prajāpates tráyastrimsad duhitára āsan tấh sómāya rấjñe 'dadāt tấsām rohinim úpait "Es gab dreiunddreissig Töchter von Prajāpati. Er gab sie dem König Soma. Er schlief mit einer rötlichen von ihnen."

#### 9.23.7 nur AVP

parivittena parivividānena-

"[Vor der Bedrängnis, die durch eine Übeltat entstand, die darin besteht,] daß wir zusammen mit einem unverheirateten Mann gewesen sind, dessen jüngerer Bruder verheiratet ist, mit einem verheirateten Mann, dessen älterer Bruder unverheiratet ist, mit einem Mann, der die Snāta-Lehrzeit nicht abgeschlossen hat (?), mit einem Mann, der übermäßig trinkt (?), [ oder ] mit einem Mann mit einer unrechtmäßig geheirateten Frau[, soll mich der zum Läutern dienende Reisbrei in Schutz nehmen.]"

Ku fehlt • Mā Ma unleserlich • parivittena] Or, parividyah K parivividānenā bhyavasnātena V/126 Pa, parivividānenā bhyavasnātena JM RM, parividānenābhyavastrātena K — paribhaksitena ¹] V/126, pari{·}(→bha)kṣitena ¹ JM, paribhakṣitena RM Pa, paribhakṣatena K — didhiṣūpatyā] V/126 Pa, didhiṣupatyā JM RM [Ma, dadhiṣūpatyā Mā], dviduṣūpatyā K — sahāsima | °°° ||] sahāsima || JM RM V/126 [Ma] Pa, [sahāsima | Mā,] sahāśima | K

Bhatt. liest †didhiṣūpatyā ... sahāśima (c); Upadhyaya: didhiṣūpatyā ... sahāśima.

a. Zu párivitta- (AVŚ 6.112.3a) s. Zehnder 1993, 122. Im klass. Sanskrit ist gleichbedeutendes pari-vinna- bzw. pari-vinna- belegt.

parivividāna- "ein jüngerer Bruder, welcher heiratet, während der ältere ledig ist" (PW) ist der erste vedische Beleg (VS 30.9: parivividāná- neben párivitta-).

b. abhyavasnāta- und paribhaksita- sind unklar. Die Wurzel snā mit abhy-ava "hinab" ist nirgendwo bezeugt. Vermutlich heißt abhyavasnāta- "einer, der die Snāta-Lehrzeit (AVP 9.23.2a) abgebrochen hat". paribhaksita- scheint einen zu bezeichnen, der seinen Anteil [am Trinkgenuß] im Übermaß hat, also der übermäßig trinkt". bhaksay + pári "wegtrinken; aufzehren" ist erst im klass. Sanskrit belegt. abhyavasnāta- und paribhaksita- lassen sich möglicherweise auf parivitta- und parivividāna- beziehen, also "mit einem unverheirateten, die Snāta-Lehrzeit abgebrochenen Mann, während sein jüngerer Bruder verheiratet ist, [oder] mit einem verheirateten, zu viel trinkenden Mann, während sein älterer Bruder ledig ist".

c. didhisū-pati- (Pāṇini 6.2.19) "ein Mann mit einer unrechtmäßig geheirateten Frau" kommt auch in AVP 1.70.4a vor, dazu s. Zehnder 1993, 121 mit Literatur.

## 9.23.8 nur AVP

yat kusīdam vibhejima (8) 
$$dvimeyam dhanakām_iyā$$
 (8)  $\circ\circ\circ$  ||

"[Vor der Bedrängnis, die durch eine Übeltat entstand, die darin besteht,] daß wir aus Gier nach dem Einsatzpreis die mit einem zweifachen Gewinn zu rechnende Anleihe verteilt haben, soll mich der zum Läutern dienende Reisbrei in Schutz nehmen.]"

Ku fehlt • Mā Ma unleserlich • yat kusīdam] JM RM V/126, yat ku{r}sīdam Pa, yad uktasīdam K [[Bhatt. yad ukusīdam]] — vibhejima 1] V/126, vibhejima JM RM Pa, vimejama K — dvimeyam K, dyumeyan JM Pa, dyumeyam RM, dumeyan V/126 — dhanakāmyā | °°° ||] dhanakāmyā || V/126 Pa, dhanakāmyā | JM RM, dhanakāmyā K

Bhatt, liest dhanakāmvā (b); Upadhyaya: dhanakāmyā. Bhatt.App.: "kha u. dyumeyan".

9.23 Entsühnung mit dem Reisbrei (Sühnenkatalog 2)

Diese Strophe wurde von Lubotsky 2002, 100 übersetzt: (ab) "if, from desire of wealth, we have given a loan with a hundred per cent interest ...".

b. dvimeya- ist ein Hapax. Or dyu ist eine Fehlschreibung für dvi, s. z.B. dyusto für dvisto (9.17.7d). Obwohl meya- "zu messen" sonstwo mit keinem Zahlwort als VG vorkommt, ist dvi-meya- mit "mit einem zweifachen Anteil zu messen", d.h. "mit einem zweifachen Gewinn zu rechnen" wiederzugeben, vgl. dvibhāga-dhaná-"an dessen Preis zweifachen Anteil habend" (Kim 2010, 214) in AVŚ 12.2.35a (= AVP 17.47.6a) und bhaga- dviguna- in AVP 20.26.1a: sam mā bhagena dvigunena varcasā "[Die Wasser haben] mich mit zweifachem Anteilhaben, mit [zweifachen] Glanz [versehen]".

Zum Adverb mit °kamyā s. Lubotsky ebd.

#### 9.23.9 nur AVP

$$yad *dv_i yekam$$
  $^{\dagger} yat tr_i yekam$  (8)  
 $upaikam iti yad dadau$  (8)  
 $\circ \circ \circ \mid \mid$ 

"[Vor der Bedrängnis, die durch eine Übeltat entstand, die darin besteht,] daß ich [die Anleihe] verteilt habe [mit dem Gedanken: ,Sie bringt mir] einen zweifachen, einen dreifachen Gewinn oder einen wenigstens gleichen Einsatz'[, soll mich der zum Läutern dienende Reisbrei in Schutz nehmen.]"

Ku fehlt • Mā Ma unleserlich • yad \*dvyekam] yadvekam JM, yadyekam RM V/126 Pa, vadvayekam K — <sup>+</sup>yat tryekam <sup>+</sup>| yatryekam RM V/126 Pa, yatrye{·}kam JM, [yatryekamm Mā,] yatrayekam K — upaikam] V/126, upai{·}kam JM, upekam RM Pa, upayaikam K  $dadau^{+}| \circ \circ \circ || dadau K, va \{\cdot\} (\rightarrow dau) || JM, vadau || RM Pa, vad < au > || V/126$ 

Bhatt. liest ya(d) <sup>+</sup>dvyekam ya(t) tryekam (a); Upadhyaya: yad dvayekam yat trvekam.

Bhatt.App.: "u. yadyekam yatryeka(mā. kam) mupai- ... yad vadau ||".

a. dvy-eka- und try-eka- kommen nur hier vor. Die Zählweise entspricht der Regel nach AiGr. III, 389f. ("disjunktiv"), also "zwei oder eins" und "drei oder eins". AiGr. ebd. erwähnt dabei Beispiele wie dvy-ekā'ntara- "um ein oder zwei abweichend" (M. 10.7) oder catus-tri-dvy-eka-bhāga- "vier, drei, zwei oder einen Teil enthaltend" (Yājñ. 2,37). Das letztere Beispiel ist für unsere Stelle interessant, weil man in Strophe 8 festgestellt hat, daß zu dvimeya- ein bhāga- "Anteil" zu ergänzen ist. Daraus ergibt sich, daß es sich hier um eine elliptische Konstruktion (dvyekabhāgam ... tryekabhāgam "den zwei zu einen Anteil, den drei zu einen Anteil enthaltend") handelt, die sich auf kusīda- "Anleihe" bezieht.

b. upaika- "ungefähr einen Anteil enthaltend", d.h. "den wenigstens dem Einsatz gleichen Ertrag bringend"; zu úpa + Zahlwort s. AiGr. III. 398.

dadau (nach K): Eine Fehlschreibung dva für dda in Or findet sich auch in 16.51.2c (yad vārunā vadhyase für yad dārunā badhyase). Da dadau "habe gegeben" hier wenig Sinn ergibt, ist die vorliegende Perfektform auf  $^4d\bar{a}$  "[ver]teilen" zurückzuführen, s. vibhejima (8a).

## 9.23.10 nur AVP

"[Vor der Bedrängnis, die durch eine Übeltat entstand, die darin besteht,] daß wir in Eile halbgekochtes, ungekochtes Fleisch gegessen haben[, soll mich der zum Läutern dienende Reisbrei in Schutz nehmen.1"

Ku fehlt • Mā Ma unleserlich • 'yat tvaramānāh] yatvaramānāh Or, yat paramānā K śabalam <sup>+</sup>] śabalam Or, śavalam K — apakvam] V/126 Pa K, apakvam JM, apacyam RM — āśima <sup>+</sup>| °°°] āśima **Pa**, āsima **JM** RM V/126, āśimaḥ K — || 23 || ] || r 12 || 23 || **JM**, || r || 23 || RM, || 23 || r 10 || V/126 Pa, Z 2 Z K

Bhatt. liest ya(t) tvaramāṇāḥ (a) ... āsima<sup>+</sup> (b); Upadhyaya: yat tvaramāṇāh ... āśima.

Bhatt.App.: "u. āsima" (b) mit dem Komm.: "dra. kā. atrāpi hastalekhe kāṇdikāsamāptisūcane saty api bairet-mahodayena tathā na krtam |".

a. śabala- "halbgekocht, nicht durchgebraten" im Sinne von "an den Muskelstreifen noch blutig", s. auch AVŚ 5.29.6ab: āmé súpakve śabále vípakve yó mā piśācó áśane dadámbha "Wenn ein Piśāca mir in roher, wohlgekochter, ... oder zerkochter Speise etwas angetan hat" (Narten Kl.Schr., 390f. ~ AVP 12.18.9ab: āme supakve

śabale vipakve ya imam piśaco aśane dadambha). Das Wort heißt genaugenommen "durch ineinanderlaufende Querstreifen charakteristisch", häufig eine Bezeichnung für das Tierfell "gestromt".

9.23 Entsühnung mit dem Reisbrei (Sühnenkatalog 2)

# 9.24 Entsühnung und Läuterung mit dem Reisbrei (Sühnenkatalog 3 und weiteres)

Das Thema (Entsühnung mit dem Reisbrei), das ab 9.22.1 fortgesetzt worden ist, bricht in Strophe 2 ab. Ab Strophe 3 nimmt pavitra- "das zum Läutern dienende Mittel" (n.) die Stellung als Instrumental ein. Als Nominativ bzw. Subjekt fungiert ayam [odanah] "der [Reisbrei]" allein, wobei der Schwerpunkt (Entsühnung und Läuterung) auf den Sprechenden ("mich") bzw. auf die ("uns") umgelagert wird.

## 9.24.1 nur AVP

| yad annam āśimā vayam                              | (8) |
|----------------------------------------------------|-----|
| anannam annakām <sub>i</sub> yā-                   | (8) |
| $-^{+}_{\;\;u}darasyar{a}bhisar{a}c_{i}yar{a}\mid$ | (8) |
| 000                                                |     |

"[Vor der Bedrängnis, die durch eine Übeltat entstand, die darin besteht,] daß wir aus Verlangen nach Speise [und] unter Beteiligung des [knurrenden] Bauches die Speise, die als solche ungeeignet ist, gegessen haben[, soll mich der zum Läutern dienende Reisbrei in Schutz nehmen.]"

Ku fehlt • Mā Ma unleserlich • āśimā] JM V/126 Pa K, āsimā RM — vayam '] vayaṃm 'JM, vayam RM Pa K, vayas 'V/126 — anannam] Or, adannam K— annakāmyo'darasyābhiṣācyā | °°° ||] anakāmyo'darasyābhiṣācyā | JM, annakāmyodarasyābhiṣācyā | RM, annakāmyodarasyābhiṣācyā || V/126, anṛkāmyodarasyābhiṣācyā || Pa, annakāmyodanasyāpiṣācyā | K
K: Kāṇḍikā 24 ist bei Bar. in 22 eingeordnet.

Bhatt. (= Upadhyaya) liest ... annakāmyodarasyābhiśācyā (bc). Bhatt.App.: "dra. 1 mā. m anannam iti pādo 'vasitaḥ |" (a).

**ab** wurden von Lubotsky 2002, 100 übersetzt: "if, from desire of food, we have eaten food which is not suitable for eating ...".

- b. an-anna- ist ein Bahuvrīhi und bezieht sich auf anna- (Pāda a). Das Wort ist später lexikalisiert: ŚB án-anna- (n.) "die Nichtspeise" (eigentl. "die Speise, die man nicht essen darf").
- c. †abhiṣācyā "durch das Sich-Zugesellen" ist ein Hapax. Das Akṣara śa ist sowohl in Or als auch in K häufig für ṣa geschrieben. Als seine Ableitungsgrundlage kommt zwar das WN abhiṣāc- (RV 3.51.2d; 6.63.9d; 7.35.11c = AVŚ 9.11.2c; 10.65.14c; AVŚ 18.4.44c (\*abhiṣāco) = AVP 18.80.4c (Bhatt. abhiṣāco); AVP 19.28.15c) in Frage, aber abhiṣāc- ist ein Nomen agentis (Scarlata 1999, 587f.; so

auch im AV). Aus diesem Grund ist für *abhiṣācyā* dessen zugrundliegender Stamm <sup>+</sup>*abhiṣācyā*- "das Sich-Zugesellen" (zur Stammbildung s. AiGr. II 2, 244f. und III, 116f.) zu vermuten, der dann hier analog zu *annakāmyā* (s. auch *dhana-kāmyā* 9.23.8b) adverbiell verwendet wurde.

## 9.24.2 $\mathbf{a} = AV \hat{S} 6.115.1\mathbf{a} \cdot \mathbf{bcd}$ : nur AVP

| yad vidvāṃso yad avidvāṃso          |   | (P) |
|-------------------------------------|---|-----|
| anṛtam kim codima                   |   | (P) |
| ayam mā tasmād odanah               | ~ | (8) |
| pavitrah pāt <sub>u</sub> v amhasah |   | (8) |

"Vor der Bedrängnis, die [durch] die Unwahrheit [entstand], die wir, bewußt [oder] unbewußt, gesprochen haben, soll mich der zum Läutern dienende Reisbrei in Schutz nehmen."

Ku fehlt • Mā Ma unleserlich • avidvāmso ¹] avidvāmso JM, vidvāmso RM Pa, vidvāmso ¹ V/126, ividvāso K — kim] K, kiñ Or — codima |] RM V/126, codima || JM Pa, codimah K [[note: °h a°]] — ayam] JM RM V/126 K, aya Pa — tasmād] RM V/126 Pa K, tasmātad JM — odanah ¹] V/126, odanah JM RM, o{na}danah Pa, odanah K — pavitrah] Or, pavitrah K — amhasah ||] V/126 Pa, amsahasah || JM, amhasah | RM, amhasah K [[note: °h y°]]

Bhatt. liest avidvāṃso\* (a); Upadhyaya: avidvāṃso. Bhatt.App.: "u. vidyāṃso yad vidyāṃso" (a) mit dem Komm.: "2ka < ... yad v avidvāṃso?".

**a** = AVŚ 6.115.1a; KauśS 67.19. **b** = AVP 9.22.4b; 9.23.2b,5c; 16.130.1b. **cd** = AVP 9.22.3cd.

## **9.24.3** $\sim T\bar{A} 6.3.2$

| yad devas <sub>i</sub> ya savituh pavitram     | (11) |
|------------------------------------------------|------|
| sahasradhāram vitatam hiraņyam                 | (11) |
| yenendram <sup>†</sup> apunann *amartyamartyās | (11) |
| tenāvam mām sarvapašum punātu                  | (11) |

"Mit dem Läuterungsmittel, das Gott Savitr gehört, das tausendströmig, ausgespannt, golden ist, [Läuterungsmittel,] mit dem die Unsterblichen und die Sterblichen den Indra läuterten, soll der [Reisbrei] mich, dessen Tiere unversehrt bleiben, läutern."

Ku fehlt • Mā Ma unleserlich • yad] Or, yed K — savituḥ] Or, savituḥ K — pavitraṃ '] V/126, pavitraṃ JM RM Pa K — sahasradhāraṃ] RM V/126 Pa K, saha(+sra)dhāraṃ JM — vitataṃ hiraṇyaṃ |] vitataṃ hiraṇyaṃ | Or, vitathaṃ hiraṇmayaṃ K — yenendram] JM RM V/126 Pa, [yenandram Mā,] yenendrav K — †apunann \*amartyamartyās '] apunanamārttamatyās ' JM, apunanamārttama{·}rtyās RM, apunamārccamartyās V/126, [apuṃnanamārttamartyās Ma,] apunanamārttamartyās Pa, apunaṃnārtisartyās K — tenāyaṃ] JM RM V/126 K, [tenāyiṃ Ma,] tenāyi Pa — sarvapaśuṃ] JM V/126 Pa K, sarvapaśūṃ RM — punātu ||] JM V/126 Pa, punātu | RM K

## TĀ 6.3.2

yad vai devasya savituh pravitram sahasradhāram vitatam antarikṣe | yenāpunād indram anārtamārtyai tenāham mām sarvatanum punāmi

Bhatt. liest *apuna<u>namā</u>rtamartyās* (c); Upadhyaya: *apunanamārtamartyās*. Bhatt. kommentiert: "3ga < yenendram apunann amārtyamartyās?".

## a. Ab hier ist pavitra- ein Neutrum.

c. †apunann \*amartyamartyās (Bhatt.: "apunann amārtyamartyās?"): Zum Sandhi in <sup>+</sup>apunann a- (apunamn ārti- K mit Ausfall von am) s. z.B. 9.2.1cd: prajānan asmin für <sup>†</sup>prajānann asmin. Die Emendation \*amartyamartyās beruht auf RV 1.26.9b: áthā na ubháyeṣām ámṛta mártyānām | mitháh santu prásastayah || "So soll zwischen uns beiden, du Unsterblicher, (zwischen den Unsterblichen) und den Sterblichen, gegenseitig Anerkennung sein" (Geldner). Geldner spricht hier von einer "Worthaplologie für amrtanam amrta", vgl. AiGr. II 1, 157. Es scheint, daß man in 3c gemäß RV ámrta mártyānām ein Pluraldvandva \*amrtamartyāh bilden wollte, das dann zu \*amartyamartyāh umgebildet wurde, indem man das VG amṛta- durch amartya- (K mit -rti-) ersetzte, weil amṛta- im Atharvaveda in der Regel für die Bezeichnung für die Unsterblichkeit und deren Trank verwendet wird. Ferner spielt hier eine seit dem RV bekannte Stilfigur eine Rolle, die darin besteht, daß man einen "Sterblichen" (martya-) gern einem "Unsterblichen" (ámartya-) gegenüberstellt. Man lese ágne mártām ámartyas tvám nah (RV 10.87.21d = AVŚ 8.3.20d = AVP 16.7.10d), ámartyo mártyenā sáyonih (RV 1.164.30d,38b = AVŚ 9.10.8d,16b = AVP 16.68.9d,7b), ámartyā mártyām abhí nah sacadhvam (AVŚ 6.41.3c = AVP 19.10.3c) und amartyā mártyān mấ sacadhvam (AVŚ 4.37.12d = AVP 12.8.2d). Der Langvokal in amārt- (ārti- K) ist wohl auf eine metrische Lesung (wie 2.59.2b: imam agne für imam agne?) zurückzuführen. Eine Alternativlösung bietet die Lesung \*amartyam martyās (der nicht geschriebene Anusvāra vor m- kommt nicht selten vor, s. den Kommentar zu 8.10.4a). \*amartyam (ámarta- nur in RV 5.33.6b belegt, im AV nur ámartya-) bezöge sich dann auf Indra, s. auch RV 1.129.10; 1.175.2; 3.51.1. Diese Lösung bringt jedoch einen Nachteil mit sich, nämlich eine schlechte Kadenz.

d = 9.24.4d

## **9.24.4** nur AVP

| yenāpunāt savitā revatīr apo  | (12) |
|-------------------------------|------|
| yenāpunīta varuṇaḥ savāya     | (11) |
| yenemā viśvā bhuvanāni *pūtā  | (11) |
| tenāyam mām sarvapaśum punātu | (11) |

"Mit dem [Läuterungsmittel], mit dem Savitr die reichen Wasser läuterte, mit dem sich Varuna läuterte, damit [Savitr] antreibt, [und] mit dem all diese Geschöpfe geläutert wurden, soll dieser [Reisbrei] mich, dessen Tiere unversehrt bleiben, läutern."

Ku fehlt • Mā Ma unleserlich • apo ¹] V/126, apo JM RM, ayo Pa, atho K — yenāpunīta] K, yenāpunīd JM RM V/126, yenāpuni(→nī)d Pa — varunah savāya | J varnah savāya | JM V/126 Pa, varnah samāya | RM, varunasyavāyah K [[note: °h y°]] — yenemā] JM V/126 Pa K, yenomā RM — \*pūtā ¹] pūtās ¹ V/126, pūtās JM RM Pa K — punātu ||] JM V/126 Pa, punātu | RM K

Bhatt. liest *pūtās tenāyam* (**cd**); Upadhyaya: *pūtās tenāyam*. Bhatt.App.: "u. yenāpunīd" (b).

**b**. Zu *saváya* s. Kim 2010, 200.

cd. \*pūtā † tenāyaṃ (so schon Bar.). Das zwischen den Pādas aufgetretene s ist sicher sekundär, s. 2.38.5bc: gṛham | stokaṃ für gṛham | tokaṃ.

d = 9.24.3d.

## **9.24.5** ~ TB 3.7.12.5

| ati krāmāmi duritaṃ yad eno     | (11) |
|---------------------------------|------|
| jahāmi ripraṃ parame sadhasthe  | (11) |
| yena yanti sukṛto nāpi duṣkṛtas | (12) |
| tam ā ruhema sukṛtām ulokam     | (11) |

"Ich schreite über Schwierigkeit, nämlich über Verfehlung hinweg. Ich lasse Unreinlichkeit am fernsten Ort zurück. Wir möchten zu der Welt der gut Handelnden aufsteigen, wo die gut Handelnden keine Verbindung mit den schlecht Handelnden eingehen."

Ku fehlt • Mā Ma unleserlich • krāmāmi] Or, krāmāsi K — eno '] V/126, eno JM RM Pa K — jahāmi] K, jahāti Or — ripram] Or, ripum K — parame] JM V/126 Pa K, parano RM — yena yanti sukrto nāpi] Or, yenendrava punam nāti K — duṣkrtas '] V/126, daṣkrtas JM, duṣkrtas RM Pa, duritam yad eno jahāmi ripum parame sadhasthe [[Bhatt. sadhasye]] yenendrava punamnāti duṣkrtas K [[note: mit Wiederholung von 9.24.5a-c]] — tam] Or,

tham K — ruhema] K, rhema Or — sukrtām] Or, sukrtās K — ulokam || luokam || RM V/126 Pa, ulokam | RM, ulokam K

#### TB 3.7.12.5

áti krāmāmi duritám yád énaḥ | jáhāmi riprám paramé sadhásthe | yátra yánti sukţto nắpi duṣkṛtaḥ | tám ấ rohāmi sukṛtām nú lokám |

Bhatt. (= Upadhyaya) liest ...  $u lokam (\mathbf{d})$ .

Zu c vgl. inhaltlich AVP 6.22.2b (~ AVŚ 4.34.2b): śucayaḥ śucīn api yanti lokān "the clean ones go to clean worlds" (Griffiths 2009, 233). Auffällig ist yena (Instrumental des Weges), wogegen TB yátra hat.

d. Zu sukrtām uloká- "die Welt der gut Handelnden" s. Kim 2010, 192.

#### **9.24.6** nur AVP

| mā yakṣmam iha <sup>+</sup> hāsiṣṭa   | (8) |
|---------------------------------------|-----|
| mā riphanto vi gātana                 | (8) |
| amaiva puṇyam astu no                 | (8) |
| *attr̃n anv <sup>+</sup> etu kilbiṣam | (8) |

"Laßt nie die Auszehrung hier zurück! Verschwindet nie [von hier] knurrend! Zuhause soll unser Wohlbefinden sein. Die Verfehlung soll hinter [ihren] Nutznießern her sein."

Ku fehlt • Mā Ma unleserlich • yakṣmam] Or, yakṣmaṃm K — iha †hāsiṣṭa ¹] iha hāśiṣṭa ¹ V/126, iha hāśiṣṭa JM RM Pa, ihāmiṣṭa K — riphanto] V/126 Pa, riphanti JM, ripanto RM, rihanto K — gātana |] Or, gātunaḥ K [[note: °ḥ s°]] — amaiva] Or, samaiva K — no ¹] V/126, no JM RM Pa K — \*attṛn] atṛn Or, tṛn K — anv †etu] aṃnayatu K, anv eti RM V/126 Pa, anv {·}eti JM[, any eti Mā] — kilbiṣam || Jkilbiṣaṃ || JM V/126 Pa, kilbiṣaṃ | RM, duṣkṛtaṃ K [[note: °ṃ i°]]

Bhatt. liest hasista (a) ... atra anv eti (d); Upadhyaya: hasista ... atra anv eti. Bhatt. kommentiert: hasista hasista hasista ... hasista 
## ab = AVP 20.23.9ab.

**cd** wurden von Lubotsky 2007, 30 übersetzt: "let it be propitious for us at home, the offense goes/may go to the Devourers (name of the demons)" mit dem Komm. "(lege: attrīn)".

**d** ~ AVP 20.23.9d: *yuṣmān anv etu kilbiṣam*. Diese Parallelstelle spricht dafür, daß auch in 9.24.6d *etu* zu lesen ist, was auch einen besseren Sinn ergibt.

\*attīn: Da man für die Schreibung trC für trīC sowohl in Or als auch in K kein Beispiel findet, ist die Lesung \*attrīn für atrn (Or) und trn (K) unwahrscheinlich. Überdies ist kein Beleg für die Auffassung von át(t)ri- als Dämonenname ("gefräßig") im Veda gesichert (EWAia I, 59). Das Nomen agentis attr- "essend" ist hier wohl im Sinne von "Nutznießer" verwendet (Tichy 1995, 64 Anm. 108 und 289 und Kim 2005, 81f.).

## **9.24.7** nur AVP

| imaṃ pacām <sub>i</sub> y odanaṃ | (8) |
|----------------------------------|-----|
| pavitraṃ pavanāya kam            | (8) |
| sa mā muñcatu duṣkŗtād           | (8) |
| viśvasmāc cainasas pari    24    | (8) |

"Ich koche den Reisbrei, das Mittel für [mein] Läutern. Er soll mich von der Übeltat und von jeder einzelnen Freveltat losbinden."

Ku fehlt • Mā Ma unleserlich • imaṃ] JM RM Pa K, (+i)maṃ V/126 — pacāmy] RM V/126 Pa K, pacām JM[, pacāṃm Mā] — odanaṃ ¹¹] odanaṃ Or K — pavitraṃ] RM V/126 K, pavitra JM, padvitraṃ Pa — pavanāya kaṃ | Or, pacanāya kaṃ | Or, pacanāya kaṃ K — muñcatu] K, muñcantu Or — duṣkṛtād ¹] V/126, duṣkṛtād JM RM Pa K — viśvasmāc] Or, viśma[[folio][śmasmāś K [[Bhatt. viśmasmasmāś]] — cainasas] JM RM Pa K, caikasas V/126[, caivasas Mā] — || 24 || ] || ŗ 12 || 24 || JM, || ŗ || 24 || RM, || 24 || ŗ || V/126 [Mā] Pa, Z 4 Z K

b. Zu pavanāya kam s. den Kommentar zu pavanī- (8.11.5a). Die finale Verwendung der ana-Bildung verrät, daß diese Bildung grundsätzlich ein Nomen actionis ist, s. AiGr. II 2, 187f. und Kim 2010, 330.

## 9.25 Um mich zu läutern (mit dem Sieb)

Das Wort *pavitra*- "das Läuterungsmittel" (n.), das in 9.24.3-7 vorkam, vertritt in 9.25-26 *pavana*- "Sieb". In diesen beiden Kāṇḍikās fällt auf, daß das Metrum häufig schlecht oder gar prosaartig ist, wozu wohl *yena* beigetragen hat.

**9.25.1**  $\mathbf{a} = \text{M\bar{a}} \text{nGS } 2.14.26\mathbf{a} \cdot \mathbf{b} \sim \text{M\bar{a}} \text{nGS } 2.14.26\mathbf{b} \cdot \mathbf{c} \sim \text{RVKh } 3.10.3\mathbf{c} \text{ usw.} \cdot \mathbf{d} = \text{AV$ } 6.19.1\mathbf{d} \text{ usw.}$ 

| sahasrākṣaṃ śatadhāram | (8) |
|------------------------|-----|
| rsibhiḥ pavanaṃ kṛtam  | (8) |
| tenā sahasradhāreņa    | (8) |
| pavamānaḥ punātu mā    | (8) |

"Das Sieb, das tausendäugig, hundertströmig, von den Rsis erzeugt ist; mit dem tausendströmigen soll mich der Sich-Läuternde läutern."

Ku fehlt • Mā Ma unleserlich • śatadhāram Or K — ṛṣibhiḥ] Or, ṛṣibhiḥ K — pavanaṃ] Or, pāvanaṃ K — kṛtam |] kṛtaṃ | Or K — tenā] Or, tenā tenā K — sahasradhāreṇa '] V/126, sahasradhāreṇa JM RM Pa K — pavamānaḥ] Or, pavamānaḥ K — punātu] JM RM V/126 K, punātu Pa — mā ||] JM V/126 Pa, mā | RM, māṃ K K: Bar. ordnet diese Kāṇḍikā unter 9.23.

#### $a = M\bar{a}nGS \ 2.14.26a$ .

- **b** ~ MānGS 2.14.26b (rṣibhiḥ pāvanaṃ kṛtam).
- c ~ RVKh 3.10.3c (téna sahásradhārena); SV 2.652c; TB 1.4.8.6c.
- d = AVP 19.7.10d; AVŚ 6.19.1d,2a; MS 3.11.10d: 155.15;  $VaitS 6.11 \sim RVKh 3.10.3d$  ( $p\bar{a}vam\bar{a}ny\acute{a}h$  punantu  $m\bar{a}$ )  $\sim TB 1.4.8.6d$  ( $p\bar{a}vam\bar{a}ny\acute{a}h$  punantu).

Nach VaitS handelt es sich bei *pavamāna*- um Agni, vgl. RV 9.67.27d (= VS 19.39d): *jātavedaḥ punīhi mā* (MS: *jātavedaḥ punāhi mā*), worauf AVP 19.7.10d (= AVŚ 6.19.1d) beruht.

#### 9.25.2 nur AVP

"[Das Sieb,] mit dem der Zwischenraum, wo der Wind ruht, geläutert wurde[; mit dem tausendströmigen soll mich der Sich-Läuternde läutern]."

Ku fehlt • Mā Ma unleserlich •  $p\bar{u}tam$ ] JM RM Pa K,  $\{pu\}p\bar{u}tam$  V/126 — antarikṣam '] V/126, antarikṣam JM RM Pa K — sritah | °°° ||] sritah || ( $^{k\bar{a}}$ ) JM, sritah | RM, sritah || V/126,  $\{sr\bar{i}\}sritah$  || Pa, sritah K [note: °h v°]

## 9.25.3 nur AVP

yéna pūté dyāvāp
$$_{\it r}$$
thivī (9)  
āpah pūtā átho s $_{\it u}$ vah | (8)  
°°° ||

"[Das Sieb,] mit dem der Himmel und die Erde geläutert wurden, [mit dem auch] die Wasser, ferner die Sonne geläutert wurden[; mit dem tausendströmigen soll mich der Sich-Läuternde läutern]."

Ku fehlt • Mā Ma unleserlich • yéna pūté] yená pūté K, yena pūte Or — dyávāpṛthivī ¹] dyāvapṛthivī K [[Bar. dyāvapṛthivī]], dyāvāpṛthivī JM RM Pa, dyāvāpṛthivī ¹ V/126 — āpaḥ] Or, āpaḥ K [[Bar. āpáḥ]] — pūtá átho] pūtā átho K, pūtā atho Or — svàḥ | °°° ||] svàḥ K [[note: °ḥ y°]], svaḥ ||(kā) JM, svaḥ | RM, śvaḥ || V/126 Pa

Bhatt.App.: "u. svaḥ ||" (b). Bhatt. kommentiert: "dra. adhorekhānkitāny udāttāni |".

a ist überzählig.

#### **9.25.4** nur AVP

"[Das Sieb,] mit dem der Tag und die Nacht geläutert wurden, mit dem die Himmelsrichtungen und die Weltgegenden geläutert wurden[; mit dem tausendströmigen soll mich der Sich-Läuternde läutern]."

Ku fehlt • Mā Ma unleserlich • yena] JM Pa K, om. RM V/126 — ahorātre ¹] V/126, ahorātre JM RM Pa K — diśaḥ] Or, diśaḥ K — pradiśaḥ | °°° ||] pradiśaḥ K [[note: °ḥ y°]], pradeśāḥ ||(kā) JM, pradeśāḥ || RM, pradeśāḥ || V/126 Pa

Bhatt. liest *pra<u>deś</u>āḥ* (**b**); Upadhyaya: *pradeśāḥ*. Bhatt. kommentiert: "ka u. 'yena' iti nāsti".

b. pradiśaḥ (nach K): Or pradeśāḥ (pradeśa- erst seit Sū) scheint zugunsten des besseren Metrums eingetreten zu sein. Zu pradiśaḥ neben diśaḥ s. AVP 1.5.2a; 1.102.3a; 1.108.2c; 4.1.6c; 6.3.7ab; 6.18.3ab; 9.20.5a; 15.4.3d; 16.78.3a.

## 9.25.5 nur AVP

"[Das Sieb,] mit dem die Sonne und der Mond geläutert wurden, [mit dem auch] die Sterne, mit dem zusammen die Schöpfer der Lebewesen geläutert wurden[; mit dem tausendströmigen soll mich der Sich-Läuternde läutern]."

Ku fehlt • Mā Ma unleserlich • yena] JM K, om. RM V/126, yana Pa — pūtau] JM RM Pa K,  $\langle \bar{u} \rangle$  V/126 — sūryācandramasau '] V/126, sūryācandramaso JM RM, sūryācandramasau Pa, sūryāścandramasau K — nakṣatrāṇi] Or, nakṣattrāṇi K — bhūtakṛtaḥ] Or, bhūtakṛtas K — pūtāḥ | °°° ||] pūtāḥ ||(kā) JM, pūtāḥ | RM, pūtāḥ || V/126 Pa, pūtā | K

Bhatt. kommentiert: "ka u. 'yena' iti nāsti".

## 9.25.6 nur AVP

"[Das Sieb,] mit dem die Vedi geläutert wurde, [mit dem auch] das Feuer, mit dem zusammen die Umlegungshölzer geläutert wurden[; mit dem tausendströmigen soll mich der Sich-Läuternde läutern]."

Ku fehlt • Mā Ma unleserlich • yena] JM Pa K, om. RM V/126 — agniḥ <sup>++</sup>] agniḥ Or, agnayaḥ K [[note: °ḥ p°]] — paridhayaḥ] JM RM Pa, paridhayaḥ  $^{+}$  V/126, paridhayas K — pūtāḥ  $^{+}$  ° ° ||] pūtāḥ  $^{+}$  ||  $^{*}$  ° ||] pūtāḥ ||  $^{*}$  V/126 Pa, pūtā K

Bhatt. kommentiert: "ka u. 'yena' iti nāsti".

## 9.25.7 nur AVP

"[Das Sieb,] mit dem die Opferstreu geläutert wurde, [mit dem auch] das Opferschmalz, ferner der Opferguß [geläutert wurde; mit dem tausendströmigen soll mich der Sich-Läuternde läutern]."

Ku fehlt • Mā Ma unleserlich • yena] JM V/126 Pa K, om. RM —  $p\bar{u}tam$ ] JM RM Pa K,  $\{pu\}p\bar{u}tam$  V/126 —  $havih \mid ^{\circ\circ\circ}\mid\mid] havih \mid\mid ^{(k\bar{a})}$  JM,  $havih \mid$  RM,  $havih \mid\mid$  V/126 Pa, havih K [note:  $^{\circ}h$   $y^{\circ}$ ]

## 9.25.8 nur AVP

"[Das Sieb,] mit dem das Opfer geläutert wurde, [mit dem auch] der Vasat-Ruf und das Gußopfer [geläutert wurden; mit dem tausendströmigen soll mich der Sich-Läuternde läutern]."

Ku fehlt • Mā Ma unleserlich • yena] JM Pa K, om. RM, ye V/126 —  $p\bar{u}to$ ] RM V/126 Pa,  $p\bar{u}tau$  JM K —  $ut\bar{a}hutih$  | °°° ||]  $ut\bar{a}hutah$  ||( $^{k\bar{a}}$ ) JM,  $ut\bar{a}hutih$  | RM,  $ut\bar{a}hutih$  || V/126 Pa,  $hut\bar{a}hutih$  K [[note: °h y°]]

## 9.25.9 nur AVP

"[Das Sieb,] mit dem der Reis und die Gerste geläutert wurden, aus denen das Opfer herausgebildet wurde[; mit dem tausendströmigen soll mich der Sich-Läuternde läutern]."

Ku fehlt • Mā Ma unleserlich • yena] JM Pa K, om. RM V/126 [Mā] — vrīhiyavau ¹ yābhyām] V/126, vrīhiyavau yābhyām JM Pa, vrihiyavau yābhyām RM, vrīhiyavābhyām K — adhinirmitaḥ | °°° ||] adhinirmitaḥ ||(<sup>kā</sup>) JM, adhinirmitaḥ | RM, adhinirmitaḥ || V/126 Pa, adhinirmitāh K [[Bar. adhitirmitāh]] [[note: °h y°]]

#### **9.25.10** nur AVP

"[Das Sieb,] mit dem die Pferde geläutert wurden[, mit dem auch] die Rinder, [mit dem] ferner die Ziegen und die Schafe geläutert wurden[; mit dem tausendströmigen soll mich der Sich-Läuternde läutern]."

Ku fehlt • Mā Ma unleserlich • yena] JM RM Pa K, om. V/126 [Mā] — pūtā aśvā] JM V/126 Pa, pūtā a{·}śvā RM, pūtāśvā K — gāvo | V/126, gāvo JM RM Pa K — ajāvayaḥ | °°°] ajāvayah JM V/126 Pa, ajāvayāh RM, ajāyavah K — || 25 ||] || r 10 || 25 || JM, || r || 25 || a || RM, || 25 || r || V/126 Pa, Z 5 Z K

## 9.26 Um mich zu läutern (Fortsetzung)

## 9.26.1 nur AVP

9.26 Um mich zu läutern (Fortsetzung)

"[Das Sieb,] mit dem die Rg-Verse geläutert wurden, [mit dem auch] die Sāman-Melodien, mit dem zusammen der Yajus-Spruch in Begleitung des Bráhman geläutert wurdes; mit dem tausendströmigen soll mich der Sich-Läuternde läutern]."

Ku fehlt • Mā Ma unleserlich • yena] JM K, om. RM V/126 Pa — rcah] Or, rcās K sāmāni 1 V/126, sāmāni JM RM Pa K — brahmanā] JM V/126 Pa, brāhmaṇāḥ RM, vrāhmaņa K — pūtam | °°° ||] pūtaṃ || JM V/126 Pa, pūtaṃ | RM, pūtaṃ K K: Bar. ordnet 9.26 unter 9.23 ein.

Bhatt. kommentiert: "u. ekādaśamantram yāvad 'yena' iti nāsti".

## 9.26.2 nur AVP

"[Das Sieb,] mit dem die Atharvans geläutert wurden, [mit dem auch] die Nachkommen der Atharvans, [mit dem auch] die Angiras', mit dem zusammen die Gottheiten geläutert wurden[; mit dem tausendströmigen soll mich der Sich-Läuternde läutern1."

Ku fehlt • Mā Ma unleserlich • yena] JM K, om. RM V/126 Pa — pūtā atharvāņa ātharvanā <sup>+1</sup> angiraso] pūtā atharvāna ātharvanā angiraso JM V/126 Pa, pūtā atharvāna ātharvanā 'ngiraso RM, pūtānātharvāngiraso K — devatāh] Or, devatās K — pūtāh | °°° ||] pūtāḥ | JM V/126 Pa, pūtāḥ | RM, pūtā | K

## 9.26.3 nur AVP

yena pūtā rtavo yena ārtavā (12) yebhiyah samvatsaro adhinirmitah | (12) 
$$^{\circ\circ}$$
 ||

"[Das Sieb,] mit dem die Jahreszeiten geläutert wurden, mit dem [auch] die Jahresabschnitte [geläutert wurden], aus denen das Jahr herausgebildet wurde[; mit dem tausendströmigen soll mich der Sich-Läuternde läutern]."

Ku fehlt • Mā Ma unleserlich • yena] K, om. Or — yenārtavā '] yenārttavā JM RM Pa, yenārttīvā V126, yenāntavā K — yebhyah] Or, yebhyas K — samvatsaro] K, samvatsaro Or — adhinirmitah | °°° || adhinirmitah || JM V/126 Pa, adhinirmitah | RM K

**b** hat eine schlechte Kadenz.

#### **9.26.4** nur AVP

"[Das Sieb,] mit dem die Bäume geläutert wurden, [mit dem auch] die Baumsprößlinge, [mit dem auch] die Heilpflanzen, mit dem zusammen die Pflanzen geläutert wurden[; mit dem tausendströmigen soll mich der Sich-Läuternde läutern]."

Ku fehlt • Mā Ma unleserlich • yena] RM K, om. JM V/126 Pa — vānaspatyā '] V/126, vānaspatyā JM RM K, vanaspatyā Pa — oṣadhayo] JM RM V/126 K, o{sa}ṣadhayo Pa vīrudhaḥ] vīrdhaḥ Or, vīdadhas K — pūtāḥ | °°° ||] pūtāḥ || JM V/126 Pa, pūtāḥ | RM, pūtā | K

#### 9.26.5 nur AVP

"[Das Sieb,] mit dem die Gandharvas und die Apsaras' geläutert wurden, mit dem zusammen die Sarpas und Punyajanas geläutert wurden[; mit dem tausendströmigen soll mich der Sich-Läuternde läutern]."

Ku fehlt • Mā Ma unleserlich • yena] K, om. Or — gandharvāpsarasah '] V/126, gandharvāpsarasah JM Pa [Mu], gandharvā 'psarasah RM, gandharvāpsarosas K sarpapunyajanāh] RM V/126 Pa K, sarpapunyajanāh JM — pūtāh | °°° ||] pūtāh || JM V/126 Pa,  $p\bar{u}t\bar{a}h \mid \text{V/126}$ ,  $p\bar{u}t\bar{a}h \text{ K}$  [[note:  $^{\circ}h y^{\circ}$ ]]

Bhatt.App.: "mu. gandharvāpsarasah" (a).

b. sarpapunyajanāh (Bezeichnung bestimmter Genien) ist noch in AVP 10.14.2a und 16.84.7b belegt. Das Kompositum kommt in der Saunakīya-Sākhā nicht vor, obwohl es in VaitS 7.22 (sarpapunyajanān) erwähnt ist. Das Dvandva ist gebildet auf Grundlage von AVP 15.14.9b: sarpān punyajanān uta, vgl. weiterhin AVP 16.30.5b (= AVŚ 11.6.16b): sarpān punyajanān pitrīn und AVŚ 8.8.15ab = 11.9. 24cd: gandharvāpsarásah sarpān devān punyajanān pitrn.

## **9.26.6** nur AVP

9. Kānda 9

"[Das Sieb,] mit dem die Flüsse geläutert wurden, [mit dem auch] die Ströme, mit dem zusammen der große Strom geläutert wurde[; mit dem tausendströmigen soll mich der Sich-Läuternde läutern]."

Ku fehlt • Mā Ma unleserlich • yena] JM K, om. RM V/126 Pa — pūtā] JM RM Pa K, {·}pūtā V/126 — nadyaḥ] Or, nadyas K — sindhavaḥ <sup>+1</sup>] sindhavaḥ Or, sindhavas K samudrah | JM RM Pa. samudrah | V/126, samudrās K — pūtah | °°° || ] pūtah | RM, pūtāḥ || JM V/126 Pa,  $p\bar{u}t\bar{a}h$  K [[note:  $^{\circ}h$   $y^{\circ}$ ]] K: Strophe 6 und 7 haben eine umgekehrte Reihenfolge (Bhatt.: "dra.  $k\bar{a}$ . 6 = 7, 7 = 6").

#### 9.26.7 nur AVP

"[Das Sieb,] mit dem die schneereichen Berge geläutert wurden, mit dem zusammen der umfassende Vaiśvānara geläutert wurde[; mit dem tausendströmigen soll mich der Sich-Läuternde läutern]."

Ku fehlt • Mā Ma unleserlich • yena] K, om. Or — pūtāh] JM RM Pa, {::}pūtāh V/126, pūtāh K — himavanto '] V/126, himavanto JM RM Pa K — vaiśvānaraḥ] JM RM Pa, vaiśvanarah V/126, vaiśvānarah K — paribhūh] Or, paribhavas K — yena] RM Pa K, {·} vena JM V/126 — pūtah | °°° ||] pūtah || JM V/126 Pa, pūtah | RM, pūtāh K [[note: °h y°]]

## **9.26.8** a: nur AVP • b = AVS 9.3.11d

9. Kāṇḍa 9

9.26 Um mich zu läutern (Fortsetzung)

000 ||

"[Das Sieb,] mit dem die Allgötter geläutert wurden, [mit dem auch] der zu oberst stehende Prajapati [geläutert wurde; mit dem tausendströmigen soll mich der Sich-Läuternde läutern]."

Ku fehlt • Mā Ma unleserlich • yena] K, om. Or — devāh | V/126, devāh JM RM Pa, devāh K — paramesthī] RM V/126 Pa K, paramesthi JM — prajāpatih | °°° ||] prajāpatih || JM V/126, prajāpati $h \mid \mathbf{RM} \ \mathbf{Pa}$ , prajāpati $h \ \mathbf{K} \ [[note: ^oh y^o]]$ 

 $b = AV \pm 9.3.11d.$ 

## 9.26.9 nur AVP

"[Das Sieb,] mit dem der Donner geläutert wurde, [mit dem auch] das Junge der Wasser, Prajāpati [geläutert wurde; mit dem tausendströmigen soll mich der Sich-Läuternde läutern]."

Ku fehlt • Mā Ma unleserlich • yena] JM K, om. RM V/126 Pa — pūta] Or, pūtas K — \*stanayitnur '] stana itnur ' V/126, stana itnur JM RM [Ma] Pa, [sana itnur Mā.] sthanayitnur K — vatsah] RM V/126 Pa, vatsa JM, vatsah K — prajāpatih | °°° ||] prajāpatiķ | JM V/126 Pa, prajāpatiķ | RM, prajāpatik K [[note: °h y°]] K: Strophe 9 und 10 haben eine umgekehrte Reihenfolge.

Bhatt. liest \*stanayitnur (a); Upadhyaya: stanayitnur.

Zu ab vgl. inhaltlich AVP 16.32.10a (= AVŚ 9.1.10a): stanayitnus te vāk prajāpate "Donner [ist] deine Stimme, du Prajāpati!".

- a. \*stanayitnus: Or -ayi- wird häufig mit -a i- geschrieben, s. 15.20.8b: stana itnuve für stanayitnave; 16.21.5b: stana itnunā für stanayitnunā; 16.77.5b; 16.83. 10d: stana itnuh für stanavitnuh.
- b. apām vatsa- erscheint auch in AVP 16.129.6a (= AVŚ 10.5.17a: "waterthunderbolt"?). Wieso apām vatsa- hier mit Prajāpati in Verbindung gebracht ist, bleibt unklar.

#### 9.26.10 nur AVP

000 ||

"[Das Sieb,] mit dem Prajāpati geläutert wurde, [der] jedes Geschöpf [und] die Sonne in [unsere] Welten hergebracht hat[; mit dem tausendströmigen soll mich der Sich-Läuternde läutern]."

423

Ku fehlt • Mā Ma unleserlich • yena] JM K, om. RM V/126 Pa — pūtah] Or, pūtah K —  $^\dagger$ prajāpatir lokān  $^{pea}$ ] prajāpatil lokān  ${f JM}$   $[{f Mar{a}}]$ , prajāpatirl lokān  ${f RM}$   ${f Pa}$ , prajāpatil lokān  $^{pea}$ V/126, prajāpatih lokam K [[note: °h l°]] — ājabhāra | °°° || ] ājabhāra || JM V/126 Pa, ājabhāra | RM K

Bhatt. (= Upadhyaya) liest *prajāpatirl lokān* (a). Bhatt. kommentiert: " $dra. k\bar{a}. 9 = 10, 10 = 9$ ".

## **9.26.11** nur AVP

"[Das Sieb,] mit dem das Rta geläutert wurde, [mit dem auch] die Wahrheit, [mit dem auch] die Askese und die Weihung geläutert werden[; mit dem tausendströmigen soll mich der Sich-Läuternde läutern]."

Ku fehlt • Mā Ma unleserlich • yena] JM Pa K, om. RM V/126 — satyam '] V/126, satyam JM RM Pa K —  $d\bar{\imath}ks\bar{a}$ ] JM RM V/126 K,  $d\bar{\imath}ksa$  Pa — ca] Or, om. K —  $p\bar{\imath}yate$  |  $^{\circ\circ\circ}$  ||] pūyate | JM V/126 Pa, pūyate | RM, pūtayate | K

b. Obwohl pūyate hier ungrammatisch ist, kann man das Verb so belassen, weil es von der Konstruktion pūtam ytam satyam beeinflußt worden ist.

## **9.26.12** nur AVP

"[Das Sieb,] mit dem all dieses geläutert wurde, was vergangen und was zukünftig ist; mit dem tausendströmigen soll mich der Sich-Läuternde läutern."

Ku fehlt • Mā Ma unleserlich • sarvam | V/126, sarvam JM Pa K, sarva RM — yac] Or, vaś K — bhāvyam | Or, bhavyam K — tenā Or, yena K — sahasradhārena | V/126, sahasradhārena JM RM Pa K — pavamānah] Or, pavamānah K — punātu] RM V/126 Pa K, putu JM — mā] Or, mām K — || 26 ||] || 26 || r 12 || JM, || r || 26 || RM, || 26 || r || V/126 Pa, Z 6 Z K

Bhatt. kommentiert: "dra. u. mā. saptamamantram vihāyāny atra pādāvasānacihnam nāsti |".

a. Zu idam sarvam s. den Kommentar zu AVP 9.21.12c.

 $\mathbf{b} = \text{AVP } 8.6.4 \text{d} \ (bh\bar{a}vyam) = \text{AVP } 9.5.4 \text{b} \ (bh\bar{a}vyam) = \text{AVP } 18.20.3 \text{d} \ (bh\bar{a}vyam) = \text{AV$ } 19.6.4 \text{b} \ (yád \ bh\bar{u}tám \ yác \ ca \ bh\bar{a}vyàm) \sim \text{AV$ } 13.1.54 \text{d} \ (yád \ bh\bar{u}tám \ yád \ vā \ bh\bar{a}vyàm).$ 

## 9.27 An die Kriegstrommel

AVP 9.27 (AVŚ 5.20) ist zusammen mit AVP 15.11.9-10; 15.12.1 (AVŚ 6.126) in KauśS 16.1 (Trommelschlagen bei einem Ritual für den Kriegszug) erwähnt: "uccairghoso' [AVP 9.27 (AVŚ 5.20)] und "upa śvāsaya-'-iti [AVP 15.11.9-10; 15.12.1 (AVŚ 6.126)] Diese Stellen sind ebenfalls in VaitS 34.11 (Trommelschlagen bei der Sattra-Zeremonie) zitiert: … "uccairghosa' und "upa śvāsaya-'-iti. Diese Kāṇḍikā ist in K unter 9.24 eingeordnet.

## 9.27.1 = AV % 5.20.1

| uccairghoso dundubhiḥ †satvanāyan               | (11) |
|-------------------------------------------------|------|
| vānaspatyaḥ saṃbhṛta usriyābhiḥ                 | (11) |
| vācam <sup>+</sup> kṣṇuvāno damayan sapatnān    | (11) |
| simha <sup>i</sup> va *jeṣyann abhi *taṃstanīhi | (11) |

"Die Kriegstrommel mit lautem Schallen, als wäre sie ein Krieger, aus einem Baum gemacht, aus den rötlichen [Rindern] zusammengesetzt, ihre Stimme schärfend, die Rivalen zum Gehorsam bringend; wie ein Löwe, der seines Sieges sicher ist, donnere [die Feinde] an!" (d nach Narten Kl. Schr., 402).

Ku fehlt • Mā Ma unleserlich • uccairghoṣo] Or, uścairghoṣo K — dundubhiḥ] Or, dundubhis K — †satvanāyan ¹] satvanāyam JM RM Pa, satvanāyam ¹ V/126, satvanātham K — vānaspatyaḥ] Or, vānaspatyas K — usriyābhiḥ | RM Pa, uśristiyābhiḥ | JM, uśriyābhiḥ | V/126 [Mā], usriyābhiḥ K [[note: °ḥ v°]] — †kṣṇuvāno] kṣaṇuvāno Or, khaṇvāno K — damayan] JM RM K, damayaṇ V/126 Pa — sapatnān ¹] sapatnāṇ ¹ V/126, sapatnāṇ JM RM, saptatnāṇ Pa, sapattrān K — siṃha iva] RM V/126 Pa, siṃha (+e)va JM, siṃhaiva K — \*jeṣyann] jye{ṣa}pyaṃn JM, jyeṣyaṃn RM, jyeṣtḥyaṃn V/126, [jyeṣṭhaṃn Mā,] yeṣpann Pa, dveṣaṃn K — \*taṃstanīhi ||] taṃstanibhiḥ || JM, taṃstanībhiḥ || RM Pa, taṃstanūbhiḥ || V/126 [Mā], taṃstanayati | K

## AVŚ 5.20.1

uccáirghoṣo dundubhíḥ satvanāyán vānaspatyáḥ sáṃbhṛta usríyābhiḥ | vācaṃ kṣṇuvānó damáyan sapátnān siṃhá iva jeṣyánn abhí taṃstanīhi ||

"The loud-noised drum, warrior-like, of forest-tree, brought together (sámbhrta) with the ruddy [kine], whetting the voice, dominating our rivals; thunder thou loudly against [them] like a lion, about to conquer" (Whitney), vgl. "Die Trommel mit erhobenem Schall, kriegergleich seiend, aus Baumholz, mit rötlichen (Häuten) bezogen, die Stimme schärfend, die Rivalen bändigend — wie ein Löwe, im Siegen begriffen, donnere gegen (den Feind)!" (Mylius 2002, 63).

Bhatt. liest satvanāyam (a) ... <u>ksa</u>nuvāno (c) ... <u>'jyesy</u>ann ... taṃstaṇī<u>bhih</u> (d); Upadhyaya: satvanāyaṃ ... kṣaṇuvāno ... jyesyann ... taṃstanībhiḥ.

a. uccair-ghosa- ist mit uccaih-śloka- (AVP 5.14.1b; 20.38.7c) vergleichbar.

\*satvanāyan. Zum Anusvāra für -n vor Halbvokal s. z.B. in 6.22.11a (Or imām yajñān für imān yajñān) oder in 6.2.8a (K tām varun- für tān varun-). Das Partizip satvanāyánt-, wie ein Krieger seiend" kommt nur hier vor (s. AiGr. II 2, 717).

Zu **b** vgl. AVŚ 5.21.4ab: *vānaspatyáḥ sáṃbhṛta usríyābhir viśvágotryaḥ* "(Die Kriegstrommel,) aus einem Baum gemacht, aus rötlichen (Rindern) zusammengesetzt, mit allen Stallgenossen versehen". Mit *usríyā*- sind normalerweise die Morgenröte bzw. die Milchkuh (metaphorisch auch Milch) gemeint. Hier ist wohl von Lederteilen des Rindes die Rede.

- c. \*kṣṇuvānaḥ. Eine **Or-**Schreibung kṣaṇV- für kṣṇV- erscheint gelegentlich, z.B. in 7.2.8b: dhrūkṣaṇāsaḥ für dhrūkṣṇāsaḥ, vgl. vakṣṇā für vakṣaṇā (8.16.1b und 3b).
- d. \*jeṣyan. Die meisten Handschriften der Śaunakīya-Rezension zeigen die Lesung \*jyeṣyann (Whitney / Lanman 1905 z.St.: "In d, also, most of the mss. have the obviously wrong jyeṣyán, only H.E. jeṣ-"). Ähnliches gilt auch für Or ([j]yeṣp/sy/ṣṭh-) und vielleicht auch für K (dveṣaṃn). Das führt zu der Vermutung, daß der Fehler bereits in der Phase des Atharvaveda-Archetypus geschah.

\*taṃstanīhi (nach AVŚ) ist sicher richtig. Der redundante Visarga am Versende kommt in den **Or**-Mss. häufig vor. Zur Schreibung bh für h s. z.B. 6.17.11a ( $abh\bar{u}$ ṣata für  $ah\bar{u}$ ṣata).

## 9.27.2 = AVS 5.20.2

| siṃha <sup>i</sup> vāstānīd <sup>+</sup> druvayo vibaddho            | (11) |
|----------------------------------------------------------------------|------|
| <sub>a</sub> bhikrandann ṛṣabho <sup>+</sup> vāśitām <sup>i</sup> va | (11) |
| vṛṣā tuvaṃ vadhrayas te sapatnā                                      | (11) |
| aindras te śușmo abhimātiṣāhah                                       | (11) |

"Wie ein Löwe gedonnert hat die [Kriegstrommel] aus Holz, die an verschiedenen Seiten gebunden ist, dröhnend wie ein Stier zu einer brünstigen Kuh. Bullenhaft [bist] du, kastriert [sind] deine Rivalen. Indrahaft [ist] deine ungestüme Kraft, die die Feindseligen überwindet."

Ku fehlt • Mā Ma unleserlich • siṃha ivāstānīd †druvayo] siṃha ivāstānīd dhrvayo JM RM, siṃha ivāstānīd dradayo V/126 [Mā], [... dhrdayo Ma,] siṃha ivāstānīd dhrdūyo Pa, siṃhaivāttānīdravayo K — vibaddho †1] vibaddho JM RM V/126 K, ribaddho Pa — abhikrandann ] bhikrandann V/126 Pa, 'bhikrandaṃn JM RM, abhikrandaṃn K — †vāśitām] vāsitām Or, vāśitam K — vṛṣā] Or, nṛṣā K — tvaṃ] Or, tva K — sapatnā †1 V/126, sapatnā JM RM Pa, sapatnān K — aindras] Or, indras K — abhimātiṣāhaḥ || Pa, abhimātiṣāhaḥ | JM RM, abhimātisāhah || V/126, bhimātisāhah K [[note: °h s°]]

## AVŚ 5.20.2

siṃhá ivāstānīd druváyo víbaddho bhikrándann rṣabhó vāśitām iva | vṛṣā tváṃ vádhrayas te sapátnā aindrás te śúṣmo abhimātiṣāháḥ |

"Like a lion hath thundered the wooden one, stretched (*vi-bandh*), like a bull roaring at a longing cow; virile (*viṣan*) [art] thou, impotent thy rivals; Indra-like [is] thy vehemence (*çúṣma*), overpowering hostile plotters" (Whitney), vgl. "Wie ein Löwe gedonnert hat die Hölzerne, Bespannte, wie ein Stier die rindernde Kuh anbrüllt. Männlich bist du; Kastraten sind deine Rivalen, Indrahaft ist dein Stürmen, die Feinde bezwingend" (Mylius 2002, 63).

Bhatt. liest <sup>+</sup>druvayo (a) ... <sup>+</sup>vāśitām (b); Upadhyaya: druvayo ... vāśitām.

a.  ${}^{+}druvayo$ : Or  $d(h)_{r}v^{\circ}$  liegt eine häufig vorkommende Lautvertretung r für ru zwischen Konsonanten in den Or-Mss. (z.B.  $s_{r}co$  für  $s_{r}uco$  in 8.9.6a und 9.1.3d oder umgekehrt  $s_{r}utam$  für  $s_{r}tam$  in 5.16.2c) vor, vgl. Bhattacharya 1997, xxxiiif., Griffiths 2003, 339f., Griffiths 2009, xxxi und Einleitung 6.1.

Durch *vibaddha*- wird die Befestigung der Lederteile am Holzkörper ausgedrückt. Zum Beleg der Wurzel *stan*<sup>i</sup> neben *krand* s. Narten Kl.Schr., 401.

- b. Or *vāsitām* für *vāsitām* (s. auch Griffiths 2009, 121) ist ein Beispiel für die unzählige Male belegte Schreibvarinate s für ś (oder umgekehrt) in den Or-Mss.
- c. AVŚ *abhimātiṣāhá* "Feindselige überwindend" (AiGr. II 2, 66f.; Kim 2010, 224) fehlt in Whitney 1881, 30.

## **9.27.3** $\sim \text{AV} \pm 5.20.4$

| saṃjayan pṛtanā <sup>+</sup> ūrdhvamāyur | (10)       |
|------------------------------------------|------------|
| gŗhyā gŗhṇāno bahudhā vi cakṣva          | (11)       |
| daivīm vācam ā †hura† gurasva vedhāh     | $(12^{t})$ |
| śatrūn₀ām upa bharasva vedah             | (11)       |

"Mit erhobenem Gebrüll die Kämpfe vollständig überwindend, [die Kämpfe,] die noch zu meistern sind, für sich gewinnend, blicke dich vielseits um! Der göttlichen Stimme sprich deinen Beifall aus, du Siegreicher (?)! [Denn du bist] ein Vedhas. Hole dir das Besitztum der Feinde herbei!".

Ku fehlt • Mā Ma unleserlich • saṃjayan] JM V/126 Pa, sañjayan RM, saṃjayaṃ K — 

†ūrdhvamāyur ¹] ūddhvamāyur ¹ JM, urddhvamāyur RM, ūrddhvamāyu V/126, ūrddhūmāyur Pa, ūrdhvamāyu K — cakṣva |] Or, cakṣaḥ Z K — daivīṃ vācam] Or, devīṃ vācas K — ā 

†hura† gurasva] ā hura gurasva JM Pa, ā hura nurasva RM, ā hura gurasve V/126 [Mā], ā 
gurassu K — vedhāḥ ¹] JM, vedhāḥ RM Pa, medhāḥ V/126 [Mā], [me(→ve)dhāḥ Ma,] medhā K — śatrūṇām] JM RM V/126 Pa [Mu], [śatrṛṇām Mā,] śatṛṇām K — bharasva vedaḥ ||] Or, bharassu vedāḥ K [[note: °ḥ v°]]

## AVŚ 5.20.4

saṃjáyan pṛtanā ūrdhvámāyur gṛ́hyā gṛhṇānó bahudhấ ví cakṣva | dáivīṃ vấcaṃ dundubha ấ gurasva vedhấḥ śátrūṇām úpa bharasva védaḥ ||

"Wholly conquering the fighters, shrill-crying, do thou, seizing those that are to be seized, look abroad on many sides; respond (?  $\bar{a}$ -gur), O drum, devout, to the voice of the gods; bring the possession of our foes" (Whitney), vgl. "Die Feinde besiegend, Gebrüll erhebend, die zu Ergreifenden ergreifend, schau vielseits umher! Die göttliche Stimme, o Trommel, erwidere innig! Bring herbei die Habe der Feinde!" (Mylius 2002, 63).

Bhatt. liest *ūrdhvamāyur* (a) ... <u>ve</u>dhāh (c); Upadhyaya: *ūrdhvamāyur* ... vedhāh.

- a. Das Metrum ist unterzählig, s. auch Whitney / Lanman 1905 z.St.
- b. gṛhyā gṛhṇāna- heißt "[die Kämpfe] für sich gewinnend, die noch in den Griff zu bekommen sind".
- c. Der Pāda ist wohl korrupt. K (devīm vācas ā gurassu medhā) macht wahrscheinlich, daß hura in Or zusätzlich eingefügt wurde. AVŚ hat in c (dáivīm vácam dundubha á gurasva vedháh) sogar 13 Silben, weshalb Whitney schreibt: "Vedhás is as superfluous to the sense in c as it is redundant in meter". Aufgrund des AVP-Archetypus (vedhāh bzw. medhāh Or, medhā K) ist jedoch klar, daß in AVŚ nicht vedhāh, sondern dundubhe (hura in Or) redundant ist. Ohne dundubhe bekäme man also in AVŚ einen zehnsilbigen Pāda, so daß c trotz der Unterzähligkeit des Tristubh-Metrums mit a in Einklang steht. Man könnte zuerst ā gurasva (K: ā gurassu) annehmen, weil die Lokalpartikel  $\dot{a}$  auch in RV 3.52.2b (jusásvendr $\dot{a}$  gurasva ca) direkt vor dem finiten Verb steht. Nicht unangebracht ist vielleicht die Konjektur \*sahura ā gurasva für ā hura gurasva. sáhuri- "siegreich" ist nämlich in RV 10.83.  $4c (\sim AVS 4.32.4c = 4.32.4c), 6b (\sim AVS 4.32.6b = AVP 4.32.6b), 10.84.2b (=$ AVŚ 4.31.2b = AVP 4.12.2b) und 5c (= AVŚ 4.31.5c = AVP 4.12.5c) belegt. Pāda c ist also als daivīm vācam \*sahura ā gurasva vedhāh "Der göttlichen Stimme sprich deinen Beifall aus, du Siegreicher! [Denn du bist] ein Vedhas" zu lesen. Somit erreichen wir 13 Silben wie AVŚ 5.20.4c, was zur Folge hat, daß man vedhäh dem nächsten Pāda zurechnen könnte. Pāda c bekäme dann eine normale Tristubh mit  $\bar{a}$  guras<sub>u</sub>va, und die Lesart śatr $\bar{u}$ n<sub>a</sub> $\bar{a}$ m wäre nicht mehr notwendig.

## 9.27.4 $\sim AV \pm 5.20.3$

| vŗṣeva yūthaṃ *sahasā vidāno                | (11) |
|---------------------------------------------|------|
| gav <sub>i</sub> yann abhi ruva saṃdhanājit | (11) |
| śucā vidh <sub>i</sub> ya hŗdayam pareṣām   | (11) |
| hitvā grāmān pracyutā yantu śatravaḥ        | (12) |

"Wie ein Stier, vertraut mit seiner Kraft, die Herde [umkreisend], brülle an, nach Rindern gierig, du Gewinner sämtlicher Einsatzpreise! Durchbohre mit Glut das Herz der Feinde! Die Feinde sollen, ihren Heerhaufen zurücklassend, erschüttert davongehen."

Ku fehlt • Mā Ma unleserlich • yūthaṃ] JM RM V/126 Pa K [, jūthaṃ Mā] — \*sahasā] sahaso JM V/126 Pa, sahano RM, [sahasaṃ(→so) Ma,] sahasaṃ K — vidāno '] JM, vidāno RM V/126 Pa K — gavyann] V/126 Pa, gavyaṃn JM RM K — abhi ruva] abhi rva Or, abha roha K — saṃdhanājit |] saṃdhanājit K, sandhanājit | JM RM V/126 [Ma] Pa [, sasamdhanājit | Mā] — śucā] Or, sumā K — vidhya] RM V/126 Pa, vi{·}dhya JM, viddhi K — pareṣāṃ ¹¹] pareṣāṃ Or, pareṣāṃ K — hitvā] Or, hutvā K — śatravaḥ ||] Or, śattravaḥ K [[note: °ḥ d°]]

## AVŚ 5.20.3

vṛṣeva yūthé sáhasā vidānó gavyánn abhí ruva sandhanājit | śucā vidhya hṛdayam páreṣām hitvā grāmān prácyutā yantu śátravaḥ || "Found (vidāná) suddenly (sáhasā) like a bull in a herd, do thou, seeking kine, bellow (ru) at [them], winning booty; pierce thou with pain the heart of our adversaries; let our foes, leaving their villages, go urged forth" (Whitney), vgl. "Wie ein Stier in der Herde, gleich gefunden, rinderbegierig brüllend, Beute erobernd! Mit Schmerz durchbohre das Herz der

Gegner! Die Feinde sollen, nachdem sie (ihre) Dörfer verlassen haben, strauchelnd davon-

gehen" (Mylius 2002, 63).

Bhatt. liest sahaso (a); Upadhyaya: sahaso.

Bei **ab** wird die Kriegstrommel mit einem Stier verglichen, der brüllend um die Herde herumkreist, vgl. RV 9.76.5ab: *vṛṣava yūthā pári kóśam arṣasi apām upásthe vṛṣabháḥ kánikradat* "Wie ein Bulle um die Herde, eilst du um die Holzkufe herum, schreiend wie ein Stier im Schoß der Wasser", RV 9.96.20cd: *vṛṣeva yūthā pári kóśam árṣan kánikradac camvòr ā viveśa* "Um die Holzkufe herum eilend, wie ein Bulle um die Herde, ist (der Soma) schreiend in die Camū-Gefäße eingetreten" und RV 9.71.9a: *ukṣéva yūthā pariyánn arāvīt* "Wie ein Jungstier, der die Herde umkreist, hat (der Soma) gebrüllt".

- a. Zu vidāná- tritt in der Regel entweder ein Instr. (selten), z.B. in RV 9.7.8c = SV 2.478c (vidānā asya śākmabhih "mit seinen Künsten vertraut") oder ein Akk. (häufig) auf, z.B. RV 9.7.1c = SV 2.478c (vidānā asya yōjanam "(Die Somasäfte,) die seine Yojana-Strecke kennen"). Im AV erscheint vidānā- außer an unserer Stelle nur in AVŚ 18.3.38d = AVP 18.73.1d = RV 10.13.2c, wo vidānā- "kennend, wissend" ohne Objekt steht. Im RV gibt es zwar einen Beleg, in dem vidānā- mit Genetiv vorkommt: 4.34.2a (vidānāso jānmanah), aber er hat eine andere Bedeutung: "(die Rbhus,) denen ihre Abstammung bewußt ist". Zu weiteren Bedeutungsvarianten für vidānā- s. Hill 2007, 71.
- b. Zu *gavyan* "nach Rindern gierig, Rinder wünschend" vgl. Vers 10cd (= AVŚ 5.20.10cd): ... *adrir* <sup>+</sup>*gavyan dundubhe adhi nṛtya vedah*.

Das Verb  $rav^i$  mit abhi "anbrüllen" erscheint hier zum ersten Mal in der vedischen Literatur.

Das ungewöhnlich gebildete Rektionskompositum *saṃdhanājít*- (nicht \**dhanāsaṃjít*-) wurde in AiGr. II 1, 200f. ("Beute zusammengewinnend") notiert; jedoch besser: "Einsatzpreise in vollem Maße gewinnend"; zu *dhána*- s. Kim 2010, 98ff. Seine Entstehung kann auf die Weise vermutet werden, wie sie Scarlata 1999, 162 beschreibt.

c. Zu śucā vidhya vgl. śucā viddhā vyòṣayā "(die begehrte Frau,) durchbohrt von der sich rasch ausbreitenden Glut (im Herzen)" (AVŚ 3.25.4a).

## 9.27.5 = AVS 5.20.5

| dundubher vācaṃ prayatāṃ vadantīm           | (11) |
|---------------------------------------------|------|
| āśŗņvatī nāthitā ghoṣabuddhā                | (11) |
| nārī putraṃ dhāvatu hastagṛhya-             | (11) |
| - <sub>ā</sub> mitrī bhītā samare *vadhānām | (11) |

"Die ausgestoßene, tönende Stimme der Kriegstrommel hörend, soll die in Not geratene Frau, durch Lärm geweckt, zum Sohn eilen, die Hand ergreifend; [das] feindliche [Heer ist] beim Zusammentreffen der Todeswaffen erschreckt."

Ku fehlt • Mā Ma unleserlich • dundubher] V/126 Pa, dundhubher JM RM, dundubhir K—prayatāṃ] K, prayataṃ Or — vadantīm Or K — nāthitā] RM V/126 K, nāthito JM [Mā], nāthitrā Pa — ghoṣabuddhā || RM Pa, ghoṣabṛddhā {h} || JM, ghoṣabṛddhā | V/126, ghoṣabuddhā K — putraṃ] K, putrān Or — hastagṛhyāˈmitrī] V/126, hastagṛhyāmitrī JM RM Pa, haṃgṛhyāmittre K — bhītā] Or, bhītāḥ K [[note: °ḥ s°]] — \*vadhānām || vadhānā || V/126 Pa, vadhānā | JM RM, vadhānaḥ K [[note: °ḥ dh°]]

## AVŚ 5.20.5

dundubhér vácam práyatām vádantīm āśṛṇvatī nāthitā ghóṣabuddhā | nấrī putrám dhāvatu hastagṛ́hyāmitrī bhītā samaré vadhānām ||

"Hearing the uttered (pra-yam) voice of the drum speaking, let the woman, suppliant, noise-wakened, run to her son, seizing his hand — our enemy, frightened in the conflict of deadly weapons" (Whitney), vgl. "Der Trommel erhobene Stimme sprechen hörend, soll die Bittstellerin, vom Lärm aufgeschreckt, die Frau zum Sohn laufen, die Hand ergreifend — der Feind, erschreckt im Kampf der Waffen!" (Mylius 2002, 63).

Bhatt. (= Upadhyaya) liest putrān (c) ... vadhānā (d).

**bc**. Es ist unklar, was durch *putram* ausgedrückt ist (ihr hilfsbereiter Sohn?). Mit  $n\hat{a}r\bar{\imath}$  ist wohl  $s\acute{e}n\bar{a}$ - "das Heer" gemeint, vgl. Pāda 6c.

c. putram: Da der Anusvāra in den Or-Mss. vor einem Dental häufig zu -n assimiliert erscheint und der Langvokal nicht selten für einen Kurzvokal steht (z.B. in

16.52.3a: apārām für apāram), ist dieser Ansatz nach K und AVŚ (putrám) angebracht.

Zur Konstruktion  $h\acute{a}stam + grabh^i$  "die Hand ergreifen" s. AVŚ 14.1.48-51 = AVP 18.5.5-8 (auch RV 10.85.36 ~ AVŚ 14.1.50 und AVP 18.5.8ab = AVP 20.53. 1ab), bei denen es um die sog. Hochzeitslieder geht. Der Akt des Hand-Ergreifens symbolisiert die Bitte um Unterstützung, vgl. ital. dare una mano "(aus)helfen, unterstützen".

Zu **d** vgl. AVŚ 11.10.25b: āmitrī sénā samaré vadhānām "das Feindesheer beim Zusammentreffen der Todeswaffen". Dieser Pāda und AVŚ 5.20.5d sind in Bloomfield 1906 fälschlicherweise mit amitrī ... eingetragen worden (auch nicht korrigiert in Franceschini 2005). āmitrī ist eine vrddhierte feminine Form zu amitra- "Verbündeter" (s. AiGr. II 2, 394: "vom Feind herrührend").

Die Konjektur \* $vadh\bar{a}n\bar{a}m$  beruht nicht nur auf der Lesart des AVŚ ( $vadh\dot{a}n\bar{a}m$ ), sondern auch auf einer Schreibkonvention der Or-Handschriften: m am Ende des Pāda und der Strophe erscheint immer als m (Bhattacharya 1997, xxxiii; Griffiths 2009, 278 und 419). Dieses m ist ferner gelegentlich nicht geschrieben (z.B. 1.111. 2b:  $tanty\bar{a}$  für  $tanty\bar{a}m$ ).

## 9.27.6 **ab** $\sim$ AVŚ 5.20.8ab • **cd** = AVŚ 5.20.6cd

| dhībhiḥ kṛtaḥ pra bharasva vācam | (10) |
|----------------------------------|------|
| ud dharṣaya satvanām āyudhāni    | (11  |
| amitrasenām abhijañjabhāno       | (11  |
| dyumad vada dundubhe sūnṛtāvat   | (11  |

"Mit Dichtungen bereitet [bist du], bringe deine Stimme vor! Mache die Waffen [deiner] Krieger gereizt! Das Feindesheer schnappend erhebe die Stimme glanzvoll, kraftvoll, du Trommel!"

Ku fehlt • Mā Ma unleserlich • dhībhiḥ kṛtaḥ] Or, dhībhiḥ kṛtaḥ K — pra] Or, pū K — bharasva] JM RM V/126, bhara{svā}sva Pa, bharassu K — vācam '] vācam K, vājam JM RM, vājam ' V/126, vājim [Mā Ma] Pa — ud dharṣaya] V/126 Pa, ūrddharṣaya JM RM, [urdvarṣaya Mā,] ud dharṣayas K — satvanām] Or, saptanām K — āyudhāni |] Or, āyudhāni K [[note: °i a°]] — amitrasenām] Or, amittrasenānām K — abhijañjabhāno '] JM, abhijañjabhāno RM, abhijaṃjabhāno ' V/126, abhijaṃjabhāno Pa, abhijajabhāno K — dyumad vada] Or, dimad vala K — sūnṛtāvat ||] sūnṛtāvat | K, sunṛtāvat || JM V/126 Pa, sunṛtāvat | RM

## AVŚ 5.20.8ab

dhībhíḥ kṛtáḥ prá vadāti vācam úd dharṣaya sátvanām āyudhāni

"Made by devices  $(dh\hat{t})$ , may it speak forth its voice; excite thou the weapons of the warriors" (Whitney), vgl. "Mit Verstand gefertigt, soll sie die Stimme erheben. Begeistere die Waffen der Kämpfer!" (Mylius 2002, 63).

## AVŚ 5.20.6cd

amitrasenām abhijānjabhāno dyumād vada dundubhe sūnýtāvat || "opening wide the jaws (jabh) on the army of our enemies, speak thou clearly, O drum, pleasantly (sūn'rtāvat)" (Whitney), vgl. "Gegen das Feindesheer den Rachen aufreißend, weithin schallend sprich, o Trommel, jubelnd!" (Mylius 2002, 63).

Bhatt.App.: "u. abhijamjabhāno ..." (c).

In a fehlt eine Silbe (s. auch Whitney / Lanman 1905 z.St.).

b ist eine Mantravariante zu RV 10.103.10a (= SV 2.1208a; VS 17.42a; TS 4.6.4.4a): úd dharsava maghavann ávudhāni "Mache die Waffen gereizt, du Gabenreicher!", vgl. auch AVP 1.56.2a (ud dharsantām maghavann āyudhāni) ~ AVŚ 3.19.6a (úd dharsantām maghavan vājināni).

c. "den Rachen gegen das Feindesheer immer wieder aufsperrend" (Schaefer 1994, 96f.). Das Intensiv-Partizip abhijañjabhāna- kann man jedoch besser mit "schnappend" (so Roesler 1997, 256f.) wiedergeben (dazu ausführlich: Mumm 1999, 306).

Die Or-Schreibung abhijamjabhāno (jedoch nicht JM und RM) vertritt eine häufig vorkommende Verwechslung zwischen m und  $\tilde{n}$  vor Palatal (z.B. in 9.4.8b: āmjisam für āñjisam, vgl. 8.11.7d: sūnṛtāñ ca für sūnṛtām ca).

d. Zur Synästhesie dyumad vada "erhebe die Stimme glanzvoll!" s. Roesler 1997, 256f. In den Or-Mss. erscheint sungt- oft für süngt- (z.B. in 2.22.6b; 6.22.10a; 16.48.3b).

## 9.27.7 **ab** $\sim$ AVŚ 5.20.6ab • **cd** $\sim$ AVŚ 5.20.8cd

| pūrvo dundubhe vi ṣahasva śatrūn            | (11)     |
|---------------------------------------------|----------|
| bhūmyāḥ pṛṣṭhe vada bahu rocamānaḥ          | $(12^t)$ |
| indramedī satvanaḥ saṃ hvayasva             | (11)     |
| mitrair amitrān ava <sup>†</sup> jaṅghanīhi | (11)     |

"An der Spitze [stehend] sollst du deine Feinde überwältigen, du Trommel! Erhebe die Stimme auf dem Rücken der Erde, sehr leuchtend! Mit Indra verbündet, ruf deine Krieger zusammen! Schlag mit den Verbündeten die Feinde nieder!"

Ku fehlt • Mā Ma unleserlich • dundubhe] JM RM V/126 Pa K[, dudubhe Mā] — śatrūn '] śatrūn V/126, śatrūn JM RM Pa, śatrūn K — bhūmyāh] Or, bhūmyās K [[note: °s p°]] vada] V/126 Pa K, (+vada) JM, vad RM — rocamānah | ] Or, rocamānāh K [[note: oh io]] — indramedī] Or, indrasedīn K — satvanah] Or, satvanas K — sam hvayasva '] V/126, sam jinayasva JM, sa hvaya{·}sva RM, sa hvayasva Pa, sam hu(→hva)yasva | K [[Bar. Bhatt. saṃhuyasva [ ] — mitrair ] Or, amittrair K — amitrān ] Or, amittrān K — †jaṅghanīhi [ ] jamhanīhi || JM V/126, jamhanīhi | RM, jamha{vi}nīhi || Pa, jaṃghanīhi K [[note: °i a°]]

## AVŚ 5.20.6ab

9.27 An die Kriegstrommel

pūrvo dundubhe prá vadāsi vācam bhūmyāh pṛsthe vada rócamānah "Mayest thou first  $(p \dot{\bar{u}} r v a)$ , O drum, speak forth thy voice; on the back of earth speak thou, shining (ruc)" (Whitney), vgl. ,Als erste sollst du, o Trommel, die Stimme erheben. Auf der Erde Rücken sprich leuchtend!" (Mylius 2002, 61).

#### AVŚ 5.20.8cd

indramedī sátvano ni hvayasva mitráir amítrām áva janghanīhi || "allied with Indra, call in the warriors; by friends smite mightily down the enemies." (Whitney), vgl. "Mit Indra verbündet, ruf die Kämpfer herbei; mittels der Freunde wirf die Feinde nieder!" (Mylius 2002, 63).

Bhatt. (= Upadhyaya) liest janghanīhi (d).

a. Das Syntagma vi sahasva śatrūn "überwältige deine Feinde!" ist noch in 2.52.5a (vi sahasva śatrūn) und 4.23.2d (sarvāñ chatrūn vi sahasva) zu verzeichnen, vgl. auch visāsahí- "überwältigend" (RV, AV).

b hat im Vergleich zum AVŚ zusätzlich bahu. Zu vada ... rocamānah vgl. Roesler 1997, 256f.

c. Zu indramedín- vgl. AVŚ 5.8.9d: índra medy àhám táva "Ich bin dein Verbündeter, du Indra!".

Das Verb hav<sup>i</sup> "rufen" mit sám kommt auch in AVŚ 4.17.2c (sárvāh sám ahvy ósadhīh "Ich rief alle Heilpflanzen zusammen") vor, s. auch Gotō 1987, 350 Anm.

d. Zum Sandhi von AVP amitrān ava (AVŚ amítrām áva) s. Griffiths 2009, lviff. und Einleitung 6.3.

 $^{\dagger}$ janghanīhi (**K** jamghanīhi, **Or** jamhanīhi): Die Schreibung h für gh kommt in den Or-Mss. nicht selten vor, s. z.B. 2.65.3c (janhanītu für janghanītu); zur Schreibung m für n vor Velar, s. z.B. 16.75.11b (jamghābhyām für janghābhyām).

## **9.27.8** $\sim \text{AV} \pm 5.20.7$

| antareme nabhasī ghoṣo astu                                       | (11) |
|-------------------------------------------------------------------|------|
| p $_{\it r}$ thak te dh $_{\it u}$ vanayo yantu ś $_{\it r}$ bham | (11) |
| abhi kranda stanay <sub>a</sub> otpipānāṃ                         | (11) |
| ślokakṛn mitratūr¡yāya *svardhī                                   | (11) |

"Zwischen diesen beiden Welten (= Himmel und Erde) soll es [dein] Schallen geben. Einzeln sollen deine Töne rasch gehen. Erdröhne zum [Feindesheer], das sich erhebt! Donnere, Töne erzeugend, damit die Verbündeten es überwinden, auf der guten Seite stehend!"

9. Kānda 9

Ku fehlt • Mā Ma unleserlich • antareme] RM V/126 Pa, antareme (+vada4 antareme JM [[note: bis 9.27.9b mit (+ ...)]], antareso K — astu | V/126, astu JM RM Pa K dhvanayo JM RM V/126, dhvanyayo Pa, ddhanayo K — śībham | JM RM V/126 K, śī{bhi}bham | Pa — stanayotpipānām | V/126, stanayotpipānām JM RM, stanayopipānām Pa, stanayoyatpipānā K — ślokakṛn mitratūryāya] V/126 Pa, ślokakṛn mitrātūryāva JM, ślokakrn mitrasūryāva RM, ślokakrtraturyāva K — \*svardhī ||] svardi || JM, svardi | RM, svamrddi || V/126, svarddi || Pa, śraddhī | K

## AVŚ 5.20.7

antarémé nábhasī ghóso astu pṛthak te dhvanáyo yantu śībham | abhí kranda stanávotpípānah ślokakŕn mitratūryāya svardhī

"Let there be noise between these two firmaments (nábhas); severally let thy sounds (dhvani) go swiftly; roar at [them], thunder, truculent (?), resounding (clokakit) unto the victory of our friends, a good partizan" (Whitney), vgl. "Zwischen diesen beiden Welten sei (dein) Lärm; einzeln sollen deine Töne schnell gehen. Erdröhne, donnere wild, widerhallend, für den Sieg der Freunde als guter Kampfgefährte!" (Mylius 2002, 63).

Bhatt. liest *svardhi* (**d**); Upadhyaya: *svardhi*.

a. Zu antarā ... nabhasī vgl. antarā dyāvāpṛthivī (ubhe) (AVP 1.93.3a; 2.72.3b; 6.23.6b; 8.9.12d), vad antarā rodasī (5.32.5b) und antarā dyām ca pṛthivīm ca (16.40.5c).

Zu b vgl. AVP 1.56.3ab (= AVŚ 3.19.6cd): pṛthag ghosāh ... ud īratām "Einzeln sollen laute Töne aufgehen".

- c. utpipānām bezieht sich wohl auf amitrasenām "das Feindesheer" (Strophe 6).
- d. śloka-kŕt- "Ton erzeugend". Seine verbale Grundlage findet sich in RV 4.53. 3b (ślókam ... kṛnute).

\*svardhī: Raghu Vira hat richtig erkannt, daß śraddhī (K), das Barret so belassen hat, wenig Sinn ergibt (śraddhin- kommt erst im klassischen Sanskrit vor). Daher versah er das Wort mit einem Fragezeichen. Hier wird die AVŚ-Lesung svardhi, "eine gute Seite habend" (Kim 2010, 58; Whitney / Lanman 1905 z.St. "a good partizan") aufgenommen (śraddhī K mit einem ī), obwohl svardhín- ein Hapax ist. Zur Schreibung r(d)da für rdha s. z.B. 5.2.5d:  $ardd\bar{a}d$  für \* $ardh\bar{a}d$ .

## **9.27.9** $\sim \text{AV} \pm 5.20.9$

| saṃkrandanaḥ pravedo dhṛṣṇuṣeṇaḥ | (11) |
|----------------------------------|------|
| pravedakŗd bahudhā grāmaghoṣī    | (11) |
| śreyo vanvāno vayunāni vidvān    | (11) |
| kīrtim bahubhyo vi bhaja dvirāje | (11) |

"Durch das Dröhnen [das Heer] sammelnd, [den Weg] genau kennend, mit seinem kühnen Heer versehen, [einen des Weges] kundig machend, vielerorts den Heerhaufen tönen lassend, den Vorteil erringend, über die [richtigen] Abläufe (?) [eines Kampfes Bescheid wissend: verteile vielen den Ruhm im Zweikönigskampf!"

Ku fehlt • Mā Ma unleserlich • samkrandanah] JM V/126, samkrandah RM, sakrandanah Pa, sankrandanah K — pravedo] Or, prasraveno K — dhṛṣṇuṣeṇaḥ '] V/126, dhṛṣṇuṣeṇa(+h) JM, dhṛṣnusenah RM Pa, dhṛṣnusenah K — pravedakṛd] RM V/126 K, praveda)kṛd JM, pravedakr{·}d Pa — grāmaghosī |] V/126 Pa K, grāmaghosā | JM RM — śreyo] JM RM Pa, śeyo V/126 [Mā], śrayo K — vanvāno] Or, vadhvāno K — vayunāni] JM V/126 Pa K, va(+yu)nāni RM — vidvān | vidvān | V/126, vidvān JM RM K, vidvān Pa — kīrtim kīrttim JM V/126 Pa, kīrttim RM, kīrti K — bahubhyo] Or, bāhubhyo K — bhaja RM K, bha(+ja) JM, bhaya V/126, [bhaja(→ya) Ma,] bhajaya Pa — dvirāje || ] JM V/126 Pa, dvirāje | RM, dvirāje Z **K** 

## AVŚ 5.20.9

samkrándanah pravadó dhṛṣṇúṣeṇah pravedakṛd bahudhā grāmaghoṣi | śrevo vanyanó vayúnani vidván kīrtím bahúbhyo ví hara dviraje

"A vociferating herald (? pravadá), with bold army, making proclaim in many places, sounding through the villages, winning advantage, knowing the ways, do thou distribute (vi-hr) fame to many in the [battle] of two kings" (Whitney), vgl. "Mit dröhnender Stimme, mit kühnem Heer, Ausrufungen machend vielerorts, in den Dörfern lärmend, Vorteil gewinnend, die Regeln kennend — Ruhm an viele teile zu im Zweikönigskampf!" (Mylius 2002, 63).

Zu ab s. Kim 2010, 83, 153 und 318.

- a. Kim ebd. hat im AVŚ pravadó zu \*pravedó emendiert, weil es im RV und AV als a-stämmige Nomina nur °vāda- gibt: pari-vāda- "die Rede unter Leuten" (AV) und sam-vāda- "das Unterreden" (RV).
  - c. vayúna- ist in seiner Bedeutung unklar, s. EWAia II, 510.

## **9.27.10** acd = AVŚ 5.20.10acd • b: nur AVP

| śre <sub>i</sub> yaḥketo vasujit sahīyān                | (11) |
|---------------------------------------------------------|------|
| mitram dadhānas tviṣito vipaścit                        | (11) |
| <sup>+</sup> aṃśūn <sup>i</sup> va grāvādhiṣavaṇe adrir | (11) |
| †gavyan dundubhe adhi nṛtya vedaḥ                       | (11) |

"Den Vorteil beabsichtigend, Schätze ersiegend, siegreich, eine Übereinkunft annehmend, gereizt, zu begeistern verstehend, wie der Preßstein auf den Amsus [des Soma, die] auf den Preßbrettern [liegen]; Rinder begehrend tanze auf das Besitztum [der Feinde] gerichtet, du Trommel!"

Ku fehlt • Mā Ma unleserlich • śreyaḥketo] Or, śriyaḥketo K — vasujit] Or, vasudhis K sahīyān ] JM V/126, sahīyān RM Pa K — mitram ] Or, mittram K — tvisito] JM RM V/126 K, tvipito Pa — <sup>†</sup>aṃśūn iva] aṃśūn iva K, aṃśuna iva JM [Ma] Pa, aṃśuṇaiva RM[, aśuṃna iva Mā] — grāvādhiṣavaṇe] Pa, grāvādhiṣavaṇe <sup>†</sup> JM V/126, grāvādhiṣavato RM, śrāvāvṛṣaṇe K — adrir <sup>††</sup>] drir K, abhi JM, abhir RM V/126 [Ma] Pa[, adbhir Mā] — <sup>†</sup>gavyan] gavyaṃ Or K — vedaḥ ||] JM V/126 Pa, vedaḥ | RM, vedaḥ K [[note: °ḥ ś°]]

## AVŚ 5.20.10

śréyaḥketo vasujít sáhīyān saṃgrāmajít sáṃsito bráhmaṇāsi | aṃsū́n iva grāvādhiṣávaṇe ádrir <sup>†</sup>gavyán dundubhè dhi nṛtya védaḥ ||

"Aiming at advantage, conquering good things, very powerful, conquering a host, thou art sharpened by *bráhman*; as the pressing-stone on the [soma-] stalks in the press, do thou, O drum, dance on [their] possession, seeking booty (*gavyán*)" (Whitney mit Emendation \**gavyán*), vgl. "Vorteil erstrebend, Reichtum ersiegend, sehr kräftig, das Gefecht gewinnend, geschärft bist du durch Segensspruch. Wie die Preßsteine die (Soma-)Stengel im Preßbrett, o Trommel, tanz wie ein rinderbegieriger Stein auf (der Feinde) Habe!" (Mylius 2002, 63).

Bhatt. liest <sup>+</sup>aṃśūn ... <sup>+</sup>adrir gavyaṃ (cd); Upadhyaya: aṃśūn ... adrir gavyaṃ.

- a. Der scheinbar unterzählige Pāda, vgl. "The first pāda is defective" (Whitney / Lanman 1905 z.St.), kann zurechtgemacht werden, indem man śreiyaḥketo (fünfsilbig) liest.
- b. Zu *mitram dadhāna-* "(durch Vertrag) eine Übereinkunft annehmend" vgl. auch AVP 3.33.5b: *mitreṇāgne mitradheyaṃ yatasva* "wetteifere mit Mitra um den Vertragsbund, du Agni!". Ausführliches zu *mitra- dhā-* findet sich in Thieme 1975 = 1995, 1113ff.
  - cd. Die Übersetzung ist an Oberlies 1999, 138 Anm. 58 angelehnt.
- c. Zu amśú- s. EWAia I, 36: "die Soma-Pflanze", vgl. Kim 2008, 191: "der (flüssige, strahlende, aus faserigen Strukturen bestehende) Teil des Soma".
  - d. Zu <sup>+</sup>gavyan s. den Kommentar zu 4b und 5c.

## **9.27.11** $\sim$ AVŚ 5.20.11

| śatrūṣāṇ nīṣāḍ abhimātiṣāho       | (11) |
|-----------------------------------|------|
| gaveṣaṇaḥ sahamāna udbhit         | (10) |
| vāgvī mantraṃ pra janayasva vācaṃ | (11) |
| sāmgrāmajitvāvesam ud vadeha      | (11) |

"Die Feinde überwältigend, niederwerfend (?), die Feindseligen überwindend, die Rinder begehrend, sieghaft, hervorbrechend; [wie] ein Beredter den Spruch, bringe deine Stimme hervor! Erhebe hier [deine Stimme als] Stärkung, um im Kampf zu siegen!"

Ku fehlt • Mā Ma unleserlich • śatrūṣāṃ] V/126, śatruṣāṃ JM RM, śatrūṣāṃ Pa, śatrūṣāṃ K — nīṣāḍ] nīṣāṛ Pa, māṣāṛ JM, mīṣāḍ RM [Mā], mīṣāṛ V/126, nīṣāḍ K — abhimātiṣāho ¹] V/126, abhi{•}mātiṣāho JM, abhimātiṣāho RM Pa, abhimātiśāho K — gaveṣaṇaḥ] RM V/126 Pa K [[note: °ḥ s°]], ga{•}veṣaṇaḥ JM[, śaveṣaṇaḥ Mā] — sahamāna udbhit |] JM Pa V/126, sahamāna ubhit | RM, sahamānodabhṛt | K — vāgvī] JM RM Pa K, vagvī V/126 — mantram] RM V/126 [Ma] Pa, mantam JM, mindraṃ K — pra janayasva] RM V/126 Pa, pra mā janayasva JM, pṛ tanayassu K — vācaṃ¹] vācaṃ K, vājiṇ¹ JM V/126, vājiṇ RM Pa — sāṃgrāmajityāyeṣam] JM RM [Ma] Pa, saṃgrāmajityāyeṣam V/126 [Mā], saṅgāmajibhyā eṣam K — vadeha ||] JM V/126 Pa, vadeha | RM, vadehaḥ K [[note: °ḥ a°]]

## AVŚ 5.20.11

śatrūṣāṇ nīṣāḍ abhimātiṣāhó gavéṣaṇaḥ sáhamāna udbhít | vāgvīva mántraṃ prá bharasva vācaṃ sāṃgrāmajityāyéṣam údvadehá ||

"Overpowering foes, overpowering and putting down, overpowering hostile plotters, seeking kine, overpowering, up-shooting, bring forth thy voice as a speaker ( $v\bar{a}gvin$ ) his discourse ( $m\acute{a}ntra$ ); speak up force (? is) here in order to the conquering of the host" (Whitney), vgl. "Die Feinde überwindend, niederhaltend, feindliche Anschläge vereitelnd, Rinder suchend, machtvoll, emporschießend — wie ein Rezitator den Spruch, so trag die Stimme vor! Zum Sieg im Gefecht erhebe kraftvoll die Stimme!" (Mylius 2002, 63).

Bhatt. liest  $v\bar{a}\underline{jin}$  (c) ...  $s\bar{a}ngr\bar{a}majity\bar{a}ye\bar{s}am^+$  (d); Upadhyaya:  $v\bar{a}jin$  ...  $s\bar{a}ngr\bar{a}majity\bar{a}ye\bar{s}am$ .

a. nīṣáh- "niederwerfend" (?, PW: "überwältigend") kommt nur hier vor. Seine verbale Grundlage ist im Veda nicht zu finden.

b ist unterzählig.

Zu udbhid- s. Scarlata 1999, 355.

c. vāgvī mantram: Zu erwarten wäre \*vāgvīva mantram (AVŚ vāgvīva mántram), was jedoch einen zwölfsilbigen Pāda entstehen läßt.

Zur Lesung *vācam* (Bhattacharya und Upadhyaya: *vājin*) s. Strophe 6a.

d. sāmgrāmajitya- "Sieg im Kampf" (Bhattacharya: sāngrāmajityāyeṣam<sup>+</sup>) ist gebildet auf Grundlage von samgrāma-jit- "im Kampf siegreich" (AVŚ 5.20.10b), s. AiGr. II 2, 818.

## **9.27.12** $\sim$ AVŚ 5.20.12

| *ac <sub>i</sub> yutacyut *samado gamistho | (11) |
|--------------------------------------------|------|
| mṛdho jetā pṛtanāṣāḍ ayodhyaḥ              | (11) |
| indrena kļpto vidathā nicikyad             | (11) |
| †dhṛddyotano dviṣatāṃ yāhi śībham    27    | (11) |

"Das Unerschütterliche erschütternd, sehr gern in die Schlachten ziehend, [dafür bekannt.] die Verachtungen zu besiegen, im Kampf siegreich, [in der Schlacht]

nicht zu besiegen, von Indra angeordnet, nach den Verteilungen Ausschau haltend, das Herz der Hassenden zum Brennen bringend; fahre rasch dahin!"

Ku fehlt • Mā Ma unleserlich • \*acyutacyut] acyudacyut Or, abhyuduśyan K [atyuducyan Mu] — \*samado] samayo JM RM V/126 [Ma] Pa, [samanayo Mā,] samatho K — gamiṣṭho ¹] JM, gamiṣṭhe RM, gamiṣṭo ¹ V/126, gamiṣṭo [Mā Ma] Pa, gamiṣṭha K — mṛdho jetā] Or, madho jayatā K — pṛtanāṣād] JM RM, pṛtanāṣār V/126 Pa, pṛtanāṣaḍ K — ayodhyaḥ [] Or, ayodhyaḥ K [[note: °ḥ i°]] — indreṇa] RM V/126 Pa K, i{·}ndreṇa JM — klpto] JM RM, klṛpto V/126 Pa, klipto K — vidathā] Or, vitathā K — nicikyad ¹ dhṛddyotano] nicikyad dhṛdyotano [Mā Ma] Pa, nicikva¹vidyotano JM, cikyad dhṛdyotano RM, nicikvad ¹ dhṛdyotano V/126, nicikyud yubhyotano K — śībham] śībham Or, śītaṃ K — || 27 || || || 27 || JM RM, || 27 || || V/126 [Mā Ma], || || 27 || || Pa, Z 7 Z K

## AV\$ 5.20.12

acyutacyút samádo gámiṣṭho mṛdho jétā puraetāyodhyáḥ | índreṇa guptó vidáthā nicíkyad dhṛddyótano dviṣatāṃ yāhi śībham ||

"Stirring (cyu) the unstirred, going oftenest into contests, conquering scorners, going in front, unsubduable, made safe by Indra, noting counsels (? vidátha), burning the hearts of our adversaries, go thou quickly" (Whitney), vgl. "Unerschüttertes erschütternd, immer wieder in die Schlacht gehend, die Spötter besiegend, vorangehend, unbesiegbar, von Indra geschützt, die (Feindes-)Scharen überwachend, die Herzen der Verhaßten brennend, geh schnell!" (Mylius 2002, 63), vgl. "Du, der das Unerschütterliche erschüttert, der am liebsten in die Schlachten (!) zieht (gámistha-), der über die Zurücksetzungen (!) den Sieg davonzutragen pflegt (jétar-), der Anführer (puraetár-), den man nicht niederkämpfen kann – von Indra beschützt, nach den Verteilungen ausschauend, den Feinden das Herz brechend fahr schnell dahin!" (Tichy 1995, 317).

Bhatt. liest acyudacyut \*samado gamistho\* (a) ... klrpto (c) ... dhrddyotano (d); Upadhyaya: acyudacyut samado gamistho ... klrpto ... dhrddyotano.

a. Bhattacharyas  $acyu\underline{dacyut}$  steht allerdings für acyutacyut; zu acyutacyut- s. Scarlata 1999, 125f. Die Fehlschreibung d für t (oder umgekehrt) in den **Or**-Mss. ist noch in 2.73.3b  $(drlav \ fur \ trlav \ fur \ trlav \ fur \ trulav \ fur \ tato)$ ; 5.25.6c  $(tado \ fur \ tato)$ ; 6.6.2b  $(nipetivan \ fur \ nipedivan)$  zu beobachten.

Die Lesung \*samado (K samatho, Barret: samado) ist gemäß AVŚ samádo aufgenommen.

b. Tichy 1995, 317 und 320f. macht bezüglich AVŚ 5.20.12ab darauf aufmerksam, daß die beiden Nomina agentis *jétar-* und *puraetár-* in ein und demselben Pāda unmittelbar nebeneinandergesetzt sind. Diese Besonderheit zeige eine stilistische Eigenschaft des Atharvaveda, die dem Rgveda fremd sei. Der Dichter habe hier zuerst die aus dem Rgveda bekannten Stilmittel (*samádo gámistho mýdho jétā*) eingesetzt, eine aktuelle Aufforderung in **cd** vorzubereiten. An der Übergangsstelle verwende er das hysterotone Nomen agentis *puraetár-*, das eine situationsgebunde-

ne Wirkung bezeichne. Daß *puraetár*- hier eine situationsgebundene Wirkung bezeichnet, wird jedoch durch das Wurzelkompositum *pṛtanāṣāh*- im AVP in Frage gestellt, denn *pṛtanāṣāh*- ist als eine habituelle Eigenschaft von *dundubhi*- aufzufassen.

- c. Zu indrena klpta- vgl. AVP 5.12.6d (tvastrā klpta-).
- **d**. †dhṛddyotano (d.h. hṛd-dyotano): Die vereinfachte Schreibung dy für ddy kommt in den **Or**-Mss. sehr oft vor, z.B. in 9.10.11a (asthād yaur für asthād dyaur).

## 9.28 Um den geliebten Mann zu gewinnen (mit der Kustha-Pflanze)

#### 9.28.1 nur AVP

| imās tapantu tvauṣadhīr                          | (8) |
|--------------------------------------------------|-----|
| oṣadhīnām ayaṃ rasaḥ                             | (8) |
| aśvatthas te <sub>a</sub> yaṃ hṛd <sub>i</sub> y | (8) |
| agnir bhūto v <sub>i</sub> y oṣatu               | (8) |
| pra patāto mamād $h_i$ yā $\mid\mid$             | (8) |

"Die Heilpflanzen — die Essenz der Heilpflanzen — sollen dich heiß machen. Der Aśvattha-Baum [ist] in deinem Herzen; wenn du ein Feuer geworden bist, breite dich rasch brennend aus! Flieg davon mit meiner Sehnsucht fort!"

Ku fehlt • Mā Ma unleserlich • tapantu tvausadhīr | osadhīnām V/126, tapantu tvausadhī (+r odhī)nām JM, tapantu tvauṣadhīr odhīnām RM, tapantu tvauṣadhīr oṣadhīnām Pa, tapantv oṣadhīr oṣadhīnām K — rasaḥ |] Or, rasaḥ K [[note: oḥ ao]] — ayam] yam Or K — hṛdy '] JM, hrdy RM V/126 Pa K — agnir] JM RM Pa K, agnir V/126 — osatu J JM, osatu RM V/126 Pa K — patāto] Or, patāno K — mamādhyā ||] JM V/126 Pa, mamādhyā | RM, mamādhya **K** 

Bhatt. liest (')yam (c); Upadhyaya: 'yam.

Bhatt. kommentiert: "dra. mā. dvitīye ardhe dvau pādau | ma. pādāvasānacihnam nāsti |".

Zu cd vgl. inhaltlich AVP 7.5.4ab: aśvattho jātah prathamo agneh priyatamā tanūh "The Asvattha was born first, the favorite form of Agni" (Griffiths 2009, 299). Vermutlich wird hier darauf angespielt, daß das Holz des Aśvattha-Baums als der männliche Teil der Reibhölzer (aránī-) dient, deren weiblichen Teil die Śamī bildet.

d. Das Verb os mit vi ist nur hier belegt. Die Bedeutung läßt sich jedoch analog zu vy-òsa- "sich rasch brennend ausbreitend" (AVŚ 3.25.3 und 4, s. Kim 2010, 179, vgl. AiGr. II 1, 220 und 222) herstellen.

#### 9.28.2 nur AVP

| yathā sūtraṃ lākṣāraktam           |     | (8) |
|------------------------------------|-----|-----|
| ājyen <sub>a</sub> ānuṣicyate      |     | (8) |
| evā te kāmaḥ sarpat <sub>u</sub> v |     | (8) |
| antar asthasu majjasu              | 4.1 | (8) |

pra °°° ||

"Wie der mit Lack gefärbte Faden mit Schmalz begossen wird, so soll sich deine Begierde [nach mir] in [deinen] Knochen [und] Marken schlängeln. [Flieg davon mit meiner Sehnsucht] fort[!]"

9.28 Um den geliebten Mann zu gewinnen (mit der Kustha-Pflanze)

Ku fehlt • Mā Ma unleserlich • sūtraṃ ] Or, sūtaṃ K — lākṣāraktam ¹] JM, lākṣāraktam RM Pa K. lāksā raktam V/126[, lāksā rakta Mā] — ājyenānu sicyate | ] Or, ājvenānusi[[line]]svacvate (+|) K [[Bar. Bhatt. ājvenānusisvadhyate |]] — kāmaḥ] Or, kāma K — sarpatv | JM, sarpatv RM V/126 Pa, sarpantv K — antar asthasu] Or, amtv arthasu K — majjasu | V/126 Pa, majjasu JM RM K — pra °°° || pra || JM V/126 Pa, pra | RM, prā **K** 

Upadhyaya liest mañjasu (d).

Diese Strophe wurde von Griffiths 2009, 55 übersetzt: "Just as the lākṣā-dyed thread is sprinkled on with ghee, so let desire creep inside your bones and marrow: fly forth from here with yearning for me". Griffiths ebd. verweist auf KauśS 76.8: iyam vīrud iti madughamaņim lākṣāraktena sūtreņa vigrathyānāmikāyām badhnāti "Then he binds on [her] ring-finger a Madugha-amulet by means of a lākṣā-dyed thread, while pronouncing the hymn SS 1.34".

a. Zu lāksā- s. Griffiths 2009, 53ff.

## 9.28.3 nur AVP

| yathā kuṣṭhaḥ prayasyati | (8) |
|--------------------------|-----|
| yathā dahyate arciṣā     | (8) |
| evā te dahyatām manaḥ    | (8) |
| pra °°°                  |     |

"Wie die Kustha-Pflanze brodelt, wie sie durch die Flamme verbrannt wird, so soll dein Sinn verbrannt werden. [Flieg davon mit meiner Sehnsucht] fort[!]"

Ku fehlt • Mā Ma unleserlich • kusthah] JM Pa, kṛsthah RM V/126, kuṣṭhaḥ K pravasyati | V/126, pravasyati JM RM Pa K — arcisā | J RM K, arccisā | JM V/126 Pa dahyatām] JM V/126 Pa K, dahyatā RM — manaḥ J JM V/126 Pa, manaḥ RM K [[note: °ḥ]  $p^{\circ}$ ] —  $pra^{\circ\circ\circ}$  ||] pra || V/126 Pa, pra | JM RM, pra K

Diese Strophe wurde von Griffiths 2009, 347f. übersetzt: "Just as the Kustha boils, just as it burns with heat, so let your mind burn. Fly forth from there with yearning for me."

a. Zu kustha- mit seiner aphrodisischen Wirkung s. Griffiths 2009, 347.

b. Das Passiv *dahyate* ist im Sinne von "(durch Brennen) zum Dampf gebracht werden" zu verstehen, s. Vers 9ab.

## 9.28.4 nur AVP

| puṃsaḥ kuṣṭhāt pra kṣarati | (8) |
|----------------------------|-----|
| stoka ādhībhir ābhŗtaḥ     | (8) |
| sa te hŗdaye vi vartatāṃ   | (9) |
| pra °°°                    | , , |

"Der Tropfen aus einem Mann, der von Sehnsüchten herbeigeschaffen wurde, fließt aus der Kustha-Pflanze hervor. Er soll sich in deinem Herzen auseinanderrollen. [Flieg davon mit meiner Sehnsucht] fort[!]"

Ku fehlt • Mā Ma unleserlich • puṃsaḥ] JM RM V/126, puṃsa Pa, puṃsaḥ K — kuṣṭhāt] Or, kuṣṭhaṃ K — kṣarati '] JM V/126, kṣarati RM Pa K — stoka ādhībhir] stoka ādhibhir JM RM V/126, stoka yā(→ā)dhibhir Pa, stokādhībhir K — ābhṛtaḥ |] RM V/126 Pa, āvṛtaḥ | JM, ābhṛtaḥ K [[note: °ḥ s°]] — hṛdaye] JM V/126 Pa K, hṛdayet RM — vartatāṃ '] varttatāṃ 'JM V/126 Pa, varttatāṃ RM, vartatān K — pra °°° ||] pra || JM V/126 Pa, pra | RM, manādhībhis tava pra | K

Bhatt. liest ā<u>dhi</u>bhir (b); Upadhyaya: ādhibhir.

Bhatt. kommentiert: "dra. 4gha u. 'mana ādhībhis tava' iti caturthaḥ pādo galita iti pratīyate".

Diese Strophe wurde von Griffiths 2009, 347f. übersetzt: "As [a drop, i.e. semen] from a man, brought on by yearnings, the drop flows from the Kuṣṭha: so let it turn onto your heart. Fly forth from there with yearning for me." Bei *stoka*- handelt es sich wohl um den "Sehnsuchtstropfen" (Präejakulat).

c hat eine Silbe zu viel.

## **9.28.5 abce**: nur AVP • $\mathbf{d} \sim \text{AV} \hat{\mathbf{S}} 3.25.2\mathbf{d}$

| eșa te stoko hŗdayaṃ     | (8) |
|--------------------------|-----|
| digdheveṣuḥ pra padyatām | (8) |
| astākhaṇaṃ yatheṣ"vā     | (8) |
| kāmo vidhyatu tvā mama   | (8) |
| pra °°°                  |     |

"Dieser Tropfen soll wie ein [mit Gift] beschmierter Pfeil in dein Herz eindringen. Wie der Schütze mit dem Pfeil die Zielscheibe, [so] soll meine Begierde dich durchbohren. [Flieg davon mit meiner Sehnsucht] fort[!]"

Ku fehlt • Mā Ma unleserlich • stoko] RM V/126 Pa K, sto{·}ko JM — hṛdayaṃ '] JM V/126, hṛdayaṃ RM Pa K — digdheveṣuh] RM V/126 Pa, digdheveṣu JM, digdeveṣu K — padyatām |] padyatāṃ | Or, padyatā | K — astākhaṇaṃ RM, astakhaṇaṃ JM, astrākhaṇaṃ V/126 Pa, astrakhaṇaṃ K — yatheṣvā '] JM V/126, yathoṣvā RM, yatheṣvā Pa, yatheṣtā K — vidhyatu] Or, vidyatu K — tvā mama '] JM V/126 Pa, tvā mama RM, tā mava K — pra ooo ||] pra || JM V/126 Pa, pra | RM, prā Z K

Bhatt. (= Upadhyaya) liest astrākhanam (c) ... bidhyatu (d).

 $\mathbf{d} = \text{AVP } 9.29.1 \, \text{d} \sim \text{AV$'s } 3.25.2 \, \text{d}$ :  $k \hat{a} mo \ vidhyatu \ tv \bar{a} \ h_r di$  ,,let love pierce thee in the heart" (Whitney).

## **9.28.6** nur AVP

| harita edhi śuṣkākṣaḥ                    | (8) |
|------------------------------------------|-----|
| sarvadā hŗdayāmayī                       | (8) |
| striyas te anyā mā <sup>+</sup> chāntsur | (8) |
| atho tvāśābhi śocatu                     | (8) |
| pra °°°                                  | . , |

"Sei einer, der [eine] blaßgelb[e Gesichtsfarbe hat], einer, dessen Augen ausgetrocknet sind, einer, der zu allen Zeiten an Herzschmerz leidet! Andere Frauen sollen dir nicht gefallen. Sodann soll dich der Wunsch [nach mir] quälen. [Flieg davon mit meiner Sehnsucht] fort[!]"

Ku fehlt • Mā Ma unleserlich • harita edhi] JM RM V/126, harita yedhi Pa, hariteti K — śuṣkākṣaḥ '] JM V/126, śuṣkākṣaḥ RM Pa, śuṣkākṣaṣ K — sarvadā] JM RM Pa, sarva{·}dā V/126, sarvadā (+|) K [[Bar. sarvadā]] — hrdayāmayī |] K, hrdayāmayi Or — striyas] V/126 Pa, stiyas JM RM, trihas K — mā +chāntsur |] māchānchur | V/126, mācchānchur JM, māchānchur RM Pa, maśchāmsur K — tvāśābhi] RM V/126 K, tvābhi JM, vāśābhi Pa — śocatu '] JM V/126 Pa, śocatu RM K — pra \*\*O\*\* ||] pra || JM V/126 Pa, pra | RM, pra Z K

Bhatt. liest *māchā<u>ñchu</u>r* (c); Upadhyaya: *māchānchur*.

Bhatt. kommentiert: "dra ga mānyogino lunah prathamapuruṣabahuvacane kiṃ cid rūpam? < mā acchāṃśuḥ?", vgl. Bhattacharya 2008, lviii Anm.: "AVP 9.28.6c striyas te anyā māchānchur ... The sentence should probably read mā chāntsur < chand-s-aorist inj. 3/3 and the view expressed therein may not be final."

a. harita- scheint sich auf die Gesichtsfarbe "fahl, blaßgelb" zu beziehen, s. z.B. TS 6.5.5.2: sá hárito 'bhavat "Er (= der erschrockene Indra) wurde blaßgelb".

śuṣkākṣa- ist ein Hapax, vgl. śúṣkāsya- "dessen Mund trocken ist" (AVŚ 3.25.4b und 6.139.4d, beide Male für eine verliebte Frau). Mit śuṣkākṣa- wird wohl ausgedrückt, daß der verliebte Mann nicht mehr weinen kann.

- b. hrdayāmayin- (nach K) ist ein Hapax, vgl. prstyāmayin- "Rippenschmerzen habend" (RV 1.105.18c) und akṣyāmayin- "an Augenschmerz leidend" (PB 12.5.19).
- c. \*chāntsur (Hapax, vgl. áchāntsur RV 10.119.6b) > Or \*chānchur > chānchur, zu Or (c)cha für tsa s. den Kommentar zu 8.13.2c.

## 9.28.7 nur AVP

| śocīmad astu te śayanaṃ          | (9) |
|----------------------------------|-----|
| śocīmad upaveśanam               | (8) |
| śocīmad astu te mano             | (8) |
| yathā <sub>a</sub> tra na ramāsā | (8) |
| *arvācīnaṃ *mano *asat           | (8) |
| pra °°°                          |     |

"Quälend soll dein Lager sein, quälend [dein] Sitz, quälend soll dein Sinn sein, damit du dort nicht zur Ruhe kommen wirst. [Dein] Sinn wird [zu mir] hergewandt sein. [Flieg davon mit meiner Sehnsucht] fort[!]"

Ku fehlt • Mā Ma unleserlich • śocīmad] Or, śocīmud K — śayanaṃ ¹] JM V/126, śayanaṃ RM Pa K — śocīmad] Or, śocāmud K — upaveśanam |] upaveśanaṃ | Or, apaveśanaṃ | K — śocīmad] Or, śucīm K — mano ¹] JM V/126, mano RM Pa K — yathātra] RM V/126 Pa, yathatrā JM, yathātva K — ramāsā ¹ \*arvācīnaṃ] ramāsā ¹ arvācīna JM V/126, ramāsā ²rvācīna RM, ramāsā arvā{·}cīna Pa, ramāsāvācīna K — \*mano \*asat] manāsa ¹] JM V/126 Pa, manāsa RM, manassa K — pra °°° ||] pra || V/126 Pa, pra | JM RM, pro K

Bhatt. liest śocimad (b) ... arvā<u>cī na ma</u>nā<u>sa</u> (e); Upadhyaya: śocimad ... arvācī na manāsa.

a-c. śocīmat- ist nur hier belegt; zur Bildung s. AiGr. II 2, 880f.

- a hat eine Silbe zu viel.
- b. upaveśana- "Sitz" < "zum Sich-Setzen dienend" ist der erste vedische Beleg. Zu de vgl. inhaltlich AVP 2.77.2ab: āmanā asa ihamanā asa iha te ramatām manah "Geneigten Sinns wirst du sein, mit dem Sinn hier wirst du sein" (Zehnder 1999, 173).
- e. Die Emendation \*arvācīnam \*mano \*asat fußt auf dem Pāda arvācīnam sú te mánaḥ (RV 1.84.3c; 3.37.2a; AVŚ 20.19.2a usw.). Zur Schreibung m- für -m m- s. den Kommentar zu 8.10.4a. Or manāsa und K manassa gehen wohl auf eine Fehlschreibung für \*mano 'sat zurück. Das pādabildende -t (vor pra-) scheint bereits im Archetypus der Paippalāda-Tradition ausgefallen zu sein. Ein ähnliches Phänomen findet sich auch in 8.2.3de; 9.28.8cd; 18.69.1cd; 20.14.7ab.

## 9.28.8 nur AVP

| na ramāsai <sup>⊤</sup> saṃgateṣu | • | (8) |
|-----------------------------------|---|-----|
| śayānaṃ tvābhi śocatu             |   | (8) |
| stokas tvottuda ut tudāt          |   | (8) |
| pra °°°                           |   | ,   |

"Du wirst bei den versammelten [Leuten] nicht zur Ruhe kommen. [Der Wunsch nach mir] soll dich, der da liegt, quälen. Der aufstachelnde Tropfen wird dich aufstacheln. [Flieg davon mit meiner Sehnsucht] fort[!]"

Ku fehlt • Mā Ma unleserlich • na ramāsai] Or, ni rmāmaya K — \*saṃgateṣu '] saṅgateṣu '] M V/126, saṅgateṣu RM Pa, maṃgatheṣu K — śayānaṃ] Or, capānaṃ K — śocatu |] V/126 Pa K, śocatu || JM RM — tvottuda ut tudāt '] V/126, tvottuda ut tudā ' JM, tvottuda ut tudā RM, tvottuda un tudā ' Pa, to[[line]]ka uttarot tara K — pra °°° ||] pra || JM Pa, pra | RM, pa || V/126, prā K

Bhatt. (= Upadhyaya) liest sangatesu (a).

a. Zu \*samgatesu ist wohl janesu zu ergänzen, s. samgate jane (AVP 9.4.8d). Zu bc vgl. AVŚ 3.25.1ab: uttudás tvót tudatu mā dhṛthāh śáyane své "der Aufstachler soll dich aufstacheln, nicht sollst du dich auf dem eigenen Lager halten" (Hoffmann 1967, 73).

#### **9.28.9** nur AVP

| antar dahati carmano                    | (8) |
|-----------------------------------------|-----|
| asthimāṃsebhir ābhŗtam                  | (8) |
| sarvān <sup>+</sup> majjñaḥ pra yāsayād | (8) |
| aiḍa <sup>†</sup> ādhībhis tava         | (7) |
| pra °°°                                 |     |

"Im Inneren der Haut verbrennt [das Feuer den Tropfen (?),] der von Knochen und Fleisch herbeigeschaffen wurde. Der Aida wird durch deine Sehnsüchte alle Markgewebe zum Brodeln bringen. [Flieg davon mit meiner Sehnsucht] fort[!]"

Ku fehlt • Mā Ma unleserlich • antar] JM RM Pa K, a{·}ntar V/126 — dahati] Or, mahatu K — carmaṇo ¹] JM V/126, carmaṇo RM Pa K — asthimāṃsebhir] Or, sthivāṃsebhir K — ābhṛtam |] ābhṛtaṃ | RM V/126 Pa, āvṛtaṃ | JM, ābhṛtaṃ K — sarvān] K, sarvāṇ Or — †majjñaḥ] majñaḥ RM [Ma] Pa, yajñaḥ JM V/126 K [[note: °h p°]] — pra] JM V/126 Pa K, {·}pra RM — yāsayād ¹] JM, yāśayād RM Pa K, yāśayād ¹ V/126 — aiḍa †ādhībhis] aiḍa ādhibhis JM RM, aiṛa ādhibhis V/126 Pa, iḍādhībhis K — tava ¹] JM V/126 Pa, tava RM K — pra °°° ||] pra || JM V/126, pra | RM Pa, pra K

Bhatt. liest <u>yajñah</u> ... yāśayād (c) ... ādhibhis (d); Upadhyaya: yajñaḥ ... yāśayād ... ādhibhis.

Bhatt.App.: "ga ma. majñaḥ ...; < sarvān majjñaḥ pra yāsayād?".

b. Das Bezugswort ist unklar. Gemäß Pāda 4b (*stoka ādhībhir ābhṛtah*) ist als solches *stoka-* "Tropfen" zu erwarten. Der Sinn ist jedoch schwer erfaßbar: Gemeint ist wohl, daß das Feuer den Tropfen zum Dampfen bringt, vgl. AVŚ 1.25.1a (= AVP 1.32.1a): *yád agnír āpo ádahat pravíšya* "As Agni, entering, burned the waters" (Whitney).

asthi-māṃsa- ist ein Hapax.

c. Wie Bhattacharya richtig vermutet hat, handelt es sich um  ${}^{+}majj\tilde{n}a\dot{h}$ , die Form, die in den Or-Mss. in der Regel mit  $maj\tilde{n}$ - geschrieben ist.

d hat eine Silbe zu wenig.

Es scheint, daß sich aida- "mit Labungen versehen" auf den Tropfen bezieht.

## **9.28.10** nur AVP

| hŗdaye (')dhi sam idhyatāṃ            | (8) |
|---------------------------------------|-----|
| s <sub>u</sub> vair māṃsebhir eṣa te  | (8) |
| agniḥ kāmasya yo mahān                | (8) |
| sa mahyaṃ <sup>†</sup> randhayāti tvā | (8) |
| pra °°°    28                         | ( ) |

"Im Herzen soll dieses [Feuer] entzündet werden[, und dann] entlang durch dein eigenes Fleisch. Das Feuer, das das mächtige der Begierde [ist]; es wird dich in meine Gewalt geben. [Flieg davon mit meiner Sehnsucht] fort[!]"

Ku fehlt • Mā Ma unleserlich • (')dhi] dhi Or, tu K — idhyatām '] V/126, idhyatām JM RM Pa, rddhyatām K — svair] Or, śvair K — māmsebhir] JM V/126 Pa, yāmsebhir RM, dāmsebhir K — agniḥ] Or, agniḥ K — mahān '] JM V/126, mahān RM, mahān Pa K — sa] RM V/126 Pa K, pra JM — \*randhayāti] randhayamti JM, randhayanti RM V/126 Pa, rundhayātu K — tvā '] JM V/126 Pa, tvā RM K — pra] JM RM Pa, arvācī namanāsa pra || na ramāsai saṅgateṣu ' śayānam tvābhi śocatu | pra V/126 [[note: mit Wiederholung von 9.28.7ef-9.28.8ab]], prāḥ K — || 28 ||] || r || 28 || JM, | || r || 28 || RM, || 28 || r || V/126 Pa, Z 8 Z K

Bhatt. liest 'dhi (a) ... randhayanti tvā (d); Upadhyaya: 'dhi ... randhayanti tvā.

## 9.29 Um den geliebten Mann zu gewinnen (Fortsetzung)

## 9.29.1 nur AVP

| aśvattham agnim āj <sub>i</sub> yam | (8) |
|-------------------------------------|-----|
| dūtān kŗņve manojavān               | (8) |
| agniś carum ivārciṣā                | (8) |
| kāmo vidhyatu tvā mama              | (8) |
| pra °°°                             |     |

"Ich mache den Aśvattha-Baum, das Feuer [und] das Schmalz zu meinen gedankenschnellen Boten. Wie das Feuer mit der Flamme einen Kessel, [so] soll meine Begierde dich durchbohren. [Flieg davon mit meiner Sehnsucht] fort[!]"

Ku fehlt • Mā Ma unleserlich • aśvattham] JM RM Pa, aśvattham V/126, aśvam K — ājyam '] V/126, ājyam JM RM Pa K — dūtān] dūtān Or, dratāni K — manojavān |] V/126 Pa, manoyavān | JM RM, manojavām | K — carum] K, carm Or — ivārciṣā '] JM, ivārciṣā RM K, ivārcciṣā 'V/126, ivārcciṣā Pa — mama '] JM V/126 Pa, mama RM K — pra °°° ||] pra || JM V/126 Pa, pra | RM, prāḥ Z K K: Diese Kāṇḍikā ist unter 25 eingeordnet.

d = AVP 9.28.5d.

#### 9.29.2 nur AVP

| śayānam agna āsīnam                   | (8) |
|---------------------------------------|-----|
| aśvatthaś ca savāsinau                | (8) |
| carantam upatisthantam                | (8) |
| <sup>+</sup> mamādhībhir vi *vidhyata | (8) |
| pra °°°                               | ,   |

"Du Feuer, du Aśvattha-Baum und ihr beide Gemeinsam-Verweilenden! Ihr sollt [ihn], der liegt, sitzt, sich bewegt [oder] antritt, mit meinen Sehnsüchten durchbohren. [Flieg davon mit meiner Sehnsucht] fort[!]"

Ku fehlt • Mā Ma unleserlich • agna āsīnam '] JM V/126, agna āsīnam RM Pa, agnāmīnam K — aśvatthaś ca] JM RM Pa, aśvatthaśa V/126, [aśvasthatthaśa Mā,] aśvatthasya K — savāsinau |] savāsinau K, savāśinau | JM RM [Ma] Pa, mavāśinau | V/126 [Mā] — carantam] Or, caratum K — upatiṣṭhantaṃ '] JM V/126, upatiṣṭhanta RM K, upatiṣantaṃ Pa — †mamādhībhir] mamādhibhir RM V/126 Pa, mamādhibhi JM, samādhībhir K — \*vidhyata '] vidhyataṃ 'JM V/126 Pa, vadhyataṃ RM, viddhyataṃ K — pra °°° ||] pra || JM V/126 Pa, pra | RM K

Bhatt. liest  $mam\bar{a}\underline{dhi}bhir^+$  ... vidhyatam (**d**); Upadhyaya:  $mam\bar{a}dhibhir$  ... vidhyatam.

**b** ist als Vokativ wie *indraś ca vāyo* "Indra und Vāyu!" (RV 4.47.2a) zu bestimmen, s. auch *agne* "du Feuer!" (Pāda **a**).

savāsinau ist außer an unserer Stelle noch in AVŚ 2.29.6c (= AVP 1.13.3c, Bezugswort?) und AVP 1.112.1a (zu  $\bar{u}r\bar{u}$  "die beiden Schenkel") belegt. Wer aber hier damit bezeichnet wird, kann nur vermutet werden (vielleicht *bhavāśarvau* "Bhava und Śarva" in 8.9.13c). Zu savāsin- "gemeinsam verweilend / übernachtend" vgl. AiGr. II 1, 74: "zusammenwohnend", Zehnder 1993, 30: "die beiden mit gemeinsamem Wohnsitz" (s. auch den Komm. dazu) und 194: "die mit dem gleichen Wohnsitz".

d. vi \*vidhyata (vidhyatam ist ungrammatisch): Der Anusvāra vor pra geht wohl auf eine Fehlschreibung zurück. Eine solche findet man z.B. in 18.25.4a: Or pṛthivīm pro (Ja pṛthivyām pro) für pṛthivī pro oder in 8.3.7a: K ivam prādhvane für iva prādhvane. Allerdings sind die Fälle nur selten zu finden, in denen Or und K gemeinsam auf einen solchen Fehler vor Konsonanten weisen (nur in 2.8.3b: Or K vyāghram ja- für \*vyāghra ja-). Daher ist nicht ausgeschlossen, daß man bereits in der Phase des Paippalāda-Archetypus das Subjekt mißverstanden, es nur auf savāsinau bezogen hat. Zu vi vidhyata vgl. vivyādhín- "[mit Geschossen] durchbohrend" in AVŚ 1.19.1ab (= AVP 1.20.1ab): mā no vidan vivyādhíno mó abhivyādhíno vidan "Let not the piercers find us, nor let the penetraters find [us]" (Whitney).

#### **9.29.3** nur AVP

| carantam t <sub>u</sub> vā tiṣṭhantam | (8) |
|---------------------------------------|-----|
| āsīnam api saṃsadi                    | (8) |
| reșmā tṛṇam <sup>i</sup> va mathnātu  | (8) |
| dahan kāmaratho mama                  | (8) |
| pra °°°                               |     |

"Dich, der sich bewegt, steht [oder] bei einer Versammlung sitzt, soll meine brennende Liebeslust fortreißen, wie der Sturmwind den Grashalm. [Flieg davon mit meiner Sehnsucht] fort[!]"

Ku fehlt • Mā Ma unleserlich • carantam] JM RM, carantan V/126 Pa, carantim K — tvā] Or, stha K — tiṣṭhantam '] JM RM V/126, tiṣṭhantam Pa K — āsīnam] RM V/126 Pa, āsīnm JM, āsīdam K — api] Or, upa K — saṃsadi |] JM RM Pa, saṃmadi | V/126, saṃsati | K — iva] Or, eva K — mathnātu '] JM V/126, mathnātu RM Pa, mattvātu K — dahan] Or, vahaṃ K — mama '] JM V/126 Pa, mama RM K — pra °°° ||] pra || JM V/126 Pa, pra | RM, prā Z K

d. kāma-ratha- "Lust auf Liebe, Liebeslust" (°ratha- nicht "Wagen") ist ein Hapax.

## 9.29.4 nur AVP

| yath <sub>ā</sub> endrāy <sub>a</sub> āsurān | (8) |
|----------------------------------------------|-----|
| arandhayad brhaspatih                        | (8) |
| evā tvam agne aśvatthān                      | (8) |
| <sup>+</sup> amūn mahyam ihānaya             | (8) |
| pra °°°                                      | ` , |

"Wie Brhaspati die Asuras in Indras Gewalt gab, so sollst du, Agni, jene Aśvattha-Bäume hierher bringen, wo ich bin. [Flieg davon mit meiner Sehnsucht] fort[!]"

Ku fehlt • Mā Ma unleserlich • yathendrāyāsurān '] JM V/126, yathendrāyāsurān RM Pa K — arandhayad] Or, arundhayatu K — bṛhaspatiḥ |] Or, vṛhaspatiḥ K [[note: °ḥ e°]] — aśvatthān ' †amūn] aśvatthān amūna K, 'śvatthāmuṃ JM RM, aśvatthā'muṃ V/126, [aśvathāmuṃ Mā,] aśvatthāmuṃ [Ma] Pa — mahyam] Or, mayam K — ihānaya '] JM V/126 Pa, ihānaya RM K — pra °°° ||] pra || JM V/126 Pa, pra | RM, prāh K [[note: °h a°]]

Bhatt. (= Upadhyaya) liest  $am\bar{u}n$  (d).

## 9.29.5 nur AVP

| ahaṃ te mana ā dada       | (8) |
|---------------------------|-----|
| aiḍena saha medinā        | (8) |
| devā manuṣyā gandharvās   | (8) |
| te mahyam randhayantu tvā | (8) |
| pra °°°                   |     |

"Ich nehme mir deinen Sinn, gemeinsam mit dem Aida als Verbündetem. Götter, Menschen, Gandharvas; sie sollen dich in meine Gewalt geben. [Flieg davon mit meiner Sehnsucht] fort[!]"

Ku fehlt • Mā Ma unleserlich • ahaṃ] K, ahan Or — mana ā dada ¹] JM V/126, mana ā dada RM Pa, manādadhe K — aiḍena] RM Pa, aiṛena JM V/126, guḍena K — manuṣyā] JM RM Pa K, {rāndhaya} manuṣyā V/126 — gandharvās ¹] JM V/126, gandharvās RM Pa K — randhayantu] RM V/126 Pa, randhayatu JM, randhayātu K — tvā ¹] JM V/126 Pa, tvā RM K — pra °°° ||] pra || JM V/126 Pa, pra | RM, praḥ K [[note: °h y°]]

Bhatt. kommentiert: "dra. mā. pañcamo mantrah punarlikhitah".

a. Zu  $\dot{a}$  dade s. Kümmel 2000, 241f. Hier ist  $\bar{a}$  dade sicher präsentisch. Ein ähnlicher Sachverhalt liegt auch in AVP 2.90.1ab vor:  $\bar{a}$  te manas caksus vam  $\bar{a}$  te

hṛdayiyam dade "Ich nehme mir das Sinnen deines Blickes, das deines Herzens" (Zehnder 1999, 196).

## **9.29.6** acd: nur AVP • b = AVS 10.7.37d

| yathāśvatthasya parṇāni        | (8) |
|--------------------------------|-----|
| nelayanti kadā cana            | (8) |
| evāsau mama kāmena             | (8) |
| māva svāpsīt kadā cana         | (8) |
| pra patāto mamād $h_i$ yā $  $ | (8) |

"Wie die Blätter des Aśvattha-Baums niemals zur Ruhe kommen, so soll jener durch meine Begierde niemals einschlafen. Flieg davon mit meiner Sehnsucht fort!" (a-d nach Narten Kl.Schr., 63).

Ku fehlt • Mā Ma unleserlich • yathāśvatthasya] K, yathā aśvatthasya JM V/126 Pa, yathā 'śvatthasya RM — parṇāni '] parṇṇāni '] JM V/126, parṇṇāni RM Pa, parṇāni K — nelayanti] nelayanti RM V/126 Pa, nenayanti JM, nīlayanti K — kāmena '] JM V/126, kāmena RM Pa K — svāpsīt] RM Pa K, svāpsat JM, svāpsī V/126 [Mā] — cana '] JM V/126, cana RM Pa, cana | K — patāto] Or, patatāto K — mamādhyā ||] JM V/126 Pa, mamādhyā | RM, pamādhyah K [[note: °h k°]]

Bhatt. (= Upadhyaya) liest yathā aśvatthasya (a). Bhatt.App.: "u. nelayanti" (b).

b = AVS 10.7.37d.

cd = AVP 20.65.8cd.

**d**. Zu svap + áva s. Narten Kl.Schr., 63 Anm. 3.

#### 9.29.7 nur AVP

| kuştham tapanti maruta $\dot{h}^+ s_u v \bar{a} dh_i y a m$ | (12) |
|-------------------------------------------------------------|------|
| *dūraājānaṃ svarayanto arciṣā                               | (12) |
| yathā na svapāt katamac canāhar                             | (11) |
| aiva gachān mamādh <sub>i</sub> yā    29    anuvāka *4      | (8)  |

"Die Maruts, mit der Flamme leuchtend, machen die Kustha-Pflanze heiß, die eine wirksame Sehnsucht hervorruft [und] in der Ferne ihren Geburtsort hat, damit er keinen einzigen Tag schlafen wird. So wird er durch meine Sehnsucht [zu mir] kommen."

Ku fehlt • Mā Ma unleserlich • kuṣṭhaṃ] JM K, kuṣṭhan RM V/126 Pa — tapanti] Or, tapanta K — marutaḥ] maṛṭaḥ RM V/126 Pa, maṛṭaḥ ' JM, marutas K — 'svādhyaṃ]

svādhyan Or, sādhyaṃ K — \*dūraājānaṃ] duraājānaṃ JM V/126 Pa, duraājāni RM, dvarājānaṃ K — svarayanto] JM RM V/126 K, svarāyanto Pa — arciṣā |] arcciṣā | JM V/126 Pa, 'rciṣā | RM, arciṣā K — na] Or, nas K — katamac canāhar '] JM, katamacanāhar RM, katamac canāhar V/126 Pa, katamaś canāhav K — gachān] [Ma] Pa, gachan JM RM V/126, [panthān Mā,] gaśchān K — mamādhyā] Or, mamādhyāḥ K — || 29 || anuvāka \*4 ||] || r 3 || 29 || JM, || r || 29 || a || RM, || 29 || r || a || V/126 [Mā Ma] Pa, ZZ ZZ anu 7 ZZ K

Bhatt. liest *svādhya<u>n du</u>raājānaṃ* (**ab**) ... <sup>+</sup>gacchān (**d**); Upadhyaya: *svādhyan duraājānaṃ* ... gacchān.

Diese Strophe wurde von Griffiths 2009, 347f. übersetzt: "The Maruts, shining with their flame, heat up the strongly-yearning Kuṣṭha, whose place of origin is far away. He shall come here out of yearning for me, so that he shall not sleep a single day" (mit  $^{+}d\bar{u}ra\bar{a}j\bar{a}nam$ ).

**a.** svādhya- ist noch in AVP 14.5.2b (zu śataudanā- "die Śataudanā-Kuh") belegt. Lopez 2010, 165 gibt es mit "[and] has good intention" wieder. Der Kontext, der 9.28-29 zu entnehmen ist, spricht jedoch dafür, daß svādhya- hier etwa "eine wirksame Sehnsucht hervorrufend" (Griffiths ebd.: "strongly-yearning") bedeutet.

**b.** \*dūra-ājāna- ist ein Hapax, vgl. dūrá-ādhī- "deren Sehnsucht in die Ferne gerichtet ist" (RV 6.9.6c). ājāna- "Geburt[sort]" ist noch in AVP 19.46.3d belegt.

Zu svarayanto arciṣā "die mit der Flamme Leuchtenden" vgl. svarayantam arciṣā in AVŚ 13.2.2a ~ AVP 18.20.6a (svarayantam arciṣā). Die nur selten belegte Form svarayant- heißt eigentlich "[laut] tönend" (s. Gotō 1987, 345 Anm. 850). Bei svarayant- "leuchtend" handelt es sich um eine Synästhesie (dazu Roesler 1997, 256f.), die durch arciṣā motiviert wurde.

```
Pa: dvādaśarccakāndah samāptah || * || * || * ||
```

 $\mathbf{JM}$ : \* ||  $dv\bar{a}da$ śarccak $\bar{a}$ ndasam $\bar{a}$ pta $\underline{h}$  ||  $\dot{s}$ r $\bar{\imath}$  || \* || \* || \* || \* ||

**RM**:  $\dot{sri} \parallel dv\bar{a}da\dot{s}\bar{a}rcca \parallel * \parallel * \parallel \parallel$ 

V/126:  $dv\bar{a}da$ śarccak $\bar{a}$ ndah sam $\bar{a}$ ptah || || \* || \* || \* ||

 $\mathbf{K}$ : ity atharvanikapaipalādaśākhāyām navama $\underline{h}$  kānda samāptah ZZ ZZ

Bhatt.App.: "mā. ... dvādaśarccakāndah samāptah ||; ma. ... dvādaśarccakāndah samāptah ||".

Bhatt.: iti caturtho'nuvākaḥ || navamo dvādaśarcakāndaḥ samāptah | Upadhyaya: (iti dvādaśarconāmanavamakānde cathurtho 'nuvākah) ity atharvayeda paippalāda samhitāyām dvādaśarconāmanavamakāndah samāptah.

Abkürzungen der benutzten Textausgaben AB = Aitareyabrāhmaņa (= Aufrecht 1879) ĀpGS = Āpastambagrhyasūtra (= Winternitz 1887) ĀpMP = Āpastambamantrapātha (= Winternitz 1897)  $\bar{A}p\dot{S}S = \bar{A}pastambaśrautas\bar{u}tra$  (= Garbe 1882-1902) ĀśvGS = Āśvalāyanagrhyasūtra (= Stenzler 1864-1865)  $\bar{A}$ śy $\hat{S}$  =  $\bar{A}$ śvalāyanaśrautasūtra (= Vidyāratna 1864-1874) AVPrātŚ = Atharvavedaprātiśākhya (= Whitney 1862 und Sūrya Kānta 1939) AVŚ = Atharvavedasamhitā [Śaunaka-Rezension] (= Roth / Whitney <sup>3</sup>1966 und Vishva Bandhu 1960-1964) BĀU = Brhadāraņyakopaniṣad [Kāṇva-Rezension] (= Olivelle 1998) BaudhGS = Baudhāyanagrhyasūtra (= Shama Sastri <sup>2</sup>1920) BaudhŚS = Baudhāyanaśrautasūtra (= Caland 1904-1923) ChU = Chāndogyopaniṣad (= Olivelle 1998) GB = Gopathabrāhmaņa (= Gaastra 1919) HirGS = Hiranyakeśigrhyasūtra (= Kirste 1889) HirŚS = Hiranyakeśiśrautasūtra (= Āgāśe / Mārūlakara 1907-1932) JaiGS = Jaiminīyagrhyasūtra (= Caland 1922) JB = Jaiminīyabrāhmana (= Raghu Vira / Lokesh Chandra 1954) JUB = Jaiminīyopaniṣadbrāhmana (= Oertel 1894) KpKS = Kapisthalakathasamhitā (= Raghu Vira <sup>2</sup>1968)

KathĀ = Kathāranyaka (= Witzel 1974 und 2004)

KāthGS = Kāthakagrhyasūtra (= Caland 1925)

KātyŚS = Kātyāyanaśrautasūtra (= Weber 1859)

KauśS = Kauśikasūtra (= Bloomfield 1890)

KS = Kāthakasaṃhitā (= von Schroeder 1900-1910)

ManB = Mantrabrāhmaņa (= Stönner 1901)

MānGS = Mānavagrhyasūtra (= Knauer 1897)

MānŚS = Mānavaśrautasūtra (= van Gelder 1961-1963)

MS = Maitrāyanīsamhitā (= von Schroeder 1881-1886)

NīlarU = Nīlarudropaniṣad (= Lubin 2007)

PārGS = Pāraskaragrhyasūtra (= Stenzler 1876-1878)

PB = Pañcavimśabrāhmaṇa (Chinnaswami Śastri 1935-1936)

RV = Rgvedasamhitā (= Aufrecht <sup>2</sup>1877 und Müller 1890-1892)

RVKh = Rgvedakhila (= Scheftelowitz 1906)

ŚānkhŚS = Śānkhāyanaśrautasūtra (= Hillebrandt 1888)

ŚB = Śatapathabrāhmaṇa [Mādhyamdina-Rezension] (= Weber 1855)

ŚBK = Śatapathabrāhmaṇa [Kāṇva-Rezension] (= Caland 1926-1939)

SV = Sāmavedasamhitā [Kauthuma-Rezension] (= Benfey 1848)

TĀ = Taittirīyāranyaka (= Phaḍake 1897)

TB = Taittirīyabrāhmaņa (= Goḍbole 1898)

TS = Taittirīyasamhitā (= Weber 1871-1872)

VaitS = Vaitānasūtra (= Garbe 1878)

VS = Vājasaneyisamhitā [Mādhyamdina-Rezension] (= Weber 1852)

VSK = Vājasaneyisamhitā [Kānva-Rezension] (= Sharma 1988-1999)

## Literaturverzeichnis

- Āgāśe / Mārūlakara 1907-1932 = Āgāśe, Kāśīnāthaśāstrī / Mārūlakara, Śaṅkaraśāstrī, Satāsādhaviracitam Śrautasūtram. 10 vols. Poona.
- AiGr. I = Wackernagel, Jacob, Altindische Grammatik. Band I. Lautlehre. Göttingen 1896.
- AiGr. II 1 = Wackernagel, Jacob, Altindische Grammatik. Band II, 1. Einleitung zur Wortlehre. Nominalkomposition. Göttingen 1905.
- AiGr. II 2 = Debrunner, Albert, Jacob Wackernagel: Altindische Grammatik. Band II, 2. Die Nominalsuffixe. Göttingen 1954.
- AiGr. III = Wackernagel, Jacob / Debrunner, Albert, Altindische Grammatik. Band III. Nominalflexion Zahlwort Pronomen. Göttingen 1929/1930.
- AiSynt. = Delbrück, Berthold, *Altindische Syntax*. Halle an der Saale 1888 [= Syntaktische Forschungen 5].
- Aufrecht 1877 = Aufrecht, Theodor, Die Hymnen des Rgveda. 2 Bände. Bonn <sup>2</sup>1877.
- Aufrecht 1879 = Aufrecht, Theodor. Das Aitareya Brāhmana. Mit Auszügen aus dem Commentare von Sāyanācārya und anderen Beilagen. Bonn.
- Barret 1905-1940 = Barret, Leroy Carr, The Kashmirian Atharva Veda. Book 1, JAOS 26, 197-295; Book 2, JAOS 30, 187-258; Book 3, JAOS 32, 343-390; Book 4, JAOS 35, 42-101; Book 5, JAOS 37, 257-308; Book 6 (Edgerton), JAOS 34, 374-411; Book 7, JAOS 40, 145-169; Book 8, JAOS 41, 264-289; Book 9, JAOS 42, 105-146; Book 10, JAOS 43, 96-115; Book 11, JAOS 44, 258-269; Book 12, JAOS 46, 34-48; Book 13, JAOS 48, 36-65; Book 14, JAOS 47, 238-249; Book 15, JAOS 50, 43-73; Book 16/17, New Haven; Book 18, JAOS 58, 571-614; Book 19/20, New Haven.
- Baunack 1986 = Baunack, Theodor, Ueber einige Wunderthaten der Aśvin. ZDMG 50, 263-287.
- Benfey 1848 = Benfey, Theodor, Die Hymnen des Sâma-Veda. 2 Bände. Leipzig.
- Bhattacharya 1997 = Bhattacharya, Dipak, The Paippalāda-Samhitā of the Atharvaveda. Volume One, Consisting of the first Fifteen Kāndas. Calcutta.
- Bhattacharya 2008 = Bhattacharya, Dipak, *The Paippalāda-Saṃhitā of the Atharvaveda.* Volume Two, Consisting of the Sixteenth Kāṇḍa. Kolkata.
- Bhattacharya 2011 = Bhattacharya, Dipak, The Paippalāda-Saṃhitā of the Atharvaveda. Volume Three, Consisting of the Seventeenth and Eighteenth Kāṇḍas. Kolkata.
- Bhattacharyya 1961 = Bhattacharyya, Durgamohan, Palm-leaf Manuscript of the Paippalādasaṃhitā: Textual importance of the new finds. The American Journal of Philology (Baltimore) 25, 203-215.
- Bhattacharyya 1964 = Bhattacharyya, Durgamohan, *Paippalāda Saṃhitā of the Atharvaveda. First Kānda*. Calcutta.
- Bhattacharyya 1970 = Bhattacharyya, Durgamohan, *Paippalāda Saṃhitā of the Atharva-veda. Volume Two*. Calcutta.
- Bloomfield 1890 = Bloomfield, Maurice, Tha Kāuçika-Sūtra of the Atharva Veda. With Extracts from the Commentaries of Dārila and Keçava. New Haven [= JAOS 14, 1889].
- Bloomfield 1906 = Bloomfield, Maurice, A Vedic Concordance. Cambridge (Mass.).

- Bloomfield / Edgerton 1930-1932 = Bloomfield, Maurice / Edgerton, Franklin, Vedic Variants. Volume I: The Verb. Volume II: Phonetics. Philadelphia.
- Bloomfield / Edgerton / Emeneau 1934 = Bloomfield, Maurice / Edgerton, Franklin / Emeneau, Murray B., Vedic Variants. Volume III: Noun and Pronoun Inflection. Philadelphia.
- Bloomfield / Garbe 1902 = Bloomfield, Maurice / Garbe, Richard, The Kashmirian Atharvaveda (School of the Paippalādas). Reproduced by chromophotography from the manuscript in the University Library at Tübingen. Edited under the auspices of the Johns Hopkins University in Baltimore and of the Royal Eberhard-Karls-University in Tübingen, Württemberg, by Maurice Bloomfield, Professor in the Johns Hopkins University, and Richard Garbe, Professor in the University of Tübingen. Baltimore / Stuttgart.
- Caland 1904-1923 = Caland, Willem, Baudhāyana Śrauta Sūtram. 3 vols. Calcutta.
- Caland 1910 = Caland, Willem, *Das Vaitānasūtra des Atharvaveda*. Verhandelingen der Koninklijke Akademie van Wetenschappen de Amsterdam. Afdeeling Letterkunde. Nieuwe Reeks. Deel XI. N°. 2 [Nackdruck: Wiesbaden 1968].
- Caland 1922 = Caland, Willem, *The Jaiminigrhyasūtra belonging to the Sāmaveda*. Lahore. Caland 1925 = Caland, Willem, *The Kāthakagrhyasūtra with Extracts from Three Commentaries, an Appendix and Indexes*. Lahore.
- Caland 1926-1939 = Caland, Willem, *The Śatapatha-Brāhmaṇa in the Kāṇvīya Recension*. Lahore [Neudruck: Delhi 1983].
- Chinnaswami Śastri 1935-1936 = Chinnaswami Śastri, Pandit A., *The Tāṇḍyamahābrāhmaṇa belonging to The Sāma Veda with the Commentary of Sāyaṇācārya. Edited with Notes, Introduction, etc.* 2 parts. Benares.
- Edgerton 1915 (s. Barret 1905-1940).
- EWAia I-III = Mayrhofer, Manfred, *Etymologisches Wörterbuch des Altindoarischen*. Band I-III. Heidelberg, 1992-2001.
- Faller 2013 = Faller, Susanne. Sarpavisavidyā Ein Überblick über die indische Schlangengiftheilkunde vom Beginn des 1. Jahrtausends v. Chr. bis heute, basierend auf der magisch-religiösen Medizin des Atharvaveda. Dissertatation, Universität Tübingen [unpubliziert].
- Faulmann <sup>2</sup>1880 = Faulmann, Carl, *Das Buch der Schrift, enthaltend die Schriftzeichen und Alphabete aller Zeiten und aller Völker des Erdkreises.* Wien 1880 [Zweite vermehrte und verbesserte Auflage].
- Franceschini 2005 = Franceschini, Marco, An updated Vedic Condordance. Maurice Bloomfield's A Vedic Concordance enhanced with new material taken from seven Vedic texts. Cambridge (Mass.).
- Gaastra 1919 = Gaastra, Dieuke, Das Gopatha Brāhmana. Leiden.
- Garbe 1878 = Garbe, Richard, Vaitâna Sûtra. The Ritual of the Atharvaveda. London.
- Garbe 1882-1902 = Garbe, Richard, *The Śrauta Sûtra of Âpastamba*. 3 vols. Calcutta.
- van Gelder 1961-1963 = van Gelder, Jeanette, *The Mānava Śrautasūtra, belonging to the Maitrāyanīya Samhitā*. 2 vols. New Delhi.
- Geldner = Geldner, Karl Friedrich, Der Rig-Veda. Aus dem Sanskrit ins Deutsche übersetzt und mit einem laufenden Kommentar versehen. 1-3. Teil. Cambridge (Mass.) 1951 [HOS 33-35].

- Ghosh 2004 = Ghosh, Abhijit, Problems in Determining Austric Lexical Elements in Sanskrit: a Case from the Atharva-Veda. In: Griffiths / Houben 2004, 217-236.
- Godbole 1898 = Godbole, V.S.R. Nārāyaņa Śāstrī, Taittirīyabrāhmaņam. 3 vols. Poona.
- Gotō 1987 = Gotō, Toshifumi, Die "I. Präsensklasse" im Vedischen. Untersuchung der vollstufigen thematischen Wurzelpräsentien. Wien.
- Grassmann <sup>5</sup>1976 = Grassmann, Hermann, *Wörterbuch zum Rig-Veda*. Leipzig 1872-1875 [5., unveränderte Auflage. Wiesbaden 1976].
- Grierson 1903 = Grierson, George Abraham, Liguistic Survey of India. Vol. V. Indo-Aryan Family. Eastern Group. Part II. Specimens of the Bihārī and Oriyā Languages. Calcutta [Reprint: 1968 Delhi].
- Griffiths 2002 = Griffiths, Arlo, Aspects of the Study of the Paippalāda Atharvavedic Tradition. In: Abhijit Ghosh (ed.), *Ātharvaṇá* (a collection of essays on the Atharva Veda with special reference to ist Paippalāda tradition). Kolkata, 35-54.
- Griffiths 2003 = Griffiths, Arlo, The Orissa Manuscripts of the Paippalāda Saṃhitā. ZDMG 153, 333-370.
- Griffiths 2009 = Griffiths, Arlo, *The Paippalādasaṃhitā of the Atharvaveda. Kāṇḍa 6 and 7. A New Edition with Translation and Commentary.* Groningen [Groningen Oriental Studies, Volume XXII].
- Griffiths / Houben 2004 = Griffiths, Arlo / Houben, Jan E.M. (eds.), *The Vedas: Texts, Language and Ritual* (Proceedings of the 3rd International Vedic Workshop). Groningen.
- Griffiths / Lubotsky 1999 = Griffiths, Arlo / Lubotsky, Alexander, Postscript on Vedic jangahe. JAOS 119, 480-481.
- Griffiths / Lubotsky 2000/01 = Griffiths, Arlo / Lubotsky, Alexander, Paippalāda Samhitā 4.15. To heal an open fracture: with a plant. Die Sprache 42, 196-210.
- Griffiths / Schmiedchen 2007 = Griffiths, Arlo / Schmiedchen Annette (eds.), The Atharvaveda and its Paippalādaśākhā. Historical and Philological Papers on a Vedic Tradition. Aachen [Indologica Halensis. Geisteskultur Indiens. Texte und Studien, Band 11].
- Hettrich 1988 = Hettrich, Heinrich, *Untersuchungen zur Hypotaxe im Vedischen*. Berlin / New York [Gusmani, Roberto / Morpurgo-Davies, Anna / Strunk, Klaus / Watkins, Calvert (Hrsg.), Untersuchungen zur indogermanischen Sprach- und Kulturwissenschaft, N.F., 4].
- Hettrich 2007 = Hettrich, Heinrich, Materialien zu einer Kasussyntax des Rgveda. Universität Würzburg, Institut für Altertumswissenschaften, Lehrstuhl für Vergleichende Sprachwissenschaft (http://www.vergl-sprachwissenschaft.phil1.uniwuerzburg.de/fileadmin/04080400/temp/Materialien.pdf).
- Hill 2007 = Hill, Eugen, Die Aorist-Präsentien des Indoiranischen. Untersuchungen zur Morphologie und Semantik einer Präsensklasse. Bremen [Münchener Forschungen zur historischen Sprachwissenschaft (MFhS), Band 7].
- Hillebrandt 1888 = Hillebrandt, Alfred, The Śānkhāyana Śrauta Sūtra together with the commentary of Varadattasuta Ānarttīya. Vol. I: Text of the Sūtra, Critical Notes, Indices, Calcutta.
- von Hinüber 2001 = von Hinüber, Oskar, Rezension zu Zehnder 1999. ZDMG 151, 459.
- Hoffmann 1967 = Hoffmann, Karl, Der Injunktiv im Veda. Eine synchronische Funktionsuntersuchung. Heidelberg.

- Hoffmann 1968 = Hoffmann, Karl, Remarks on the new edition of the Paippalāda-Saṃhitā. IIJ 11, 1-10 [= Hoffm.Aufs. I, 228-237].
- Hoffm.Aufs. I-II = Narten, Johanna (Hrg.), *Aufsätze zur Indoiranistik*. Band 1-2. Wiesbaden 1975-1976.
- Hoffm.Aufs. III = Glauch, Sonja / Plath, Robert / Ziegler, Sabine (Hrgg.), Aufsätze zur Indoiranistik. Band 3. Wiesbaden 1992.
- Jamison 1983 = Jamison, Stephanie W., Function and Form in the -áya-Formations of the Rig Veda and Atharva Veda. Göttingen.
- Joachim 1978 = Joachim, Ulrike, *Mehrfachpräsentien im Rgveda*. Frankfurt a.M. / Bern / Las Vegas [Europäische Hochschulschriften, Reihe XXI, Linguistik, Band 4].
- KEWA = Mayrhofer, Mandred, Kurzgefasstes etymologisches Wörterbuch des Altindischen. 3 Bände. Heidelberg 1956 / 1963 / 1976.
- Kienle 1979 = Kienle, Catharina, *Vedisch ukṣ und ukṣ/vakṣ. Wortgeschichtliche und exege-tische Untersuchungen*. Wiesbaden [Alt- und Neu-Indische Studien, herausgegeben von Seminar für Kultur und Geschichte Indiens an der Universität Hamburg, 21].
- Kim 2005 = Kim, Jeong-Soo, Die Nomina agentis auf -tar- im Vedischen Funktion und Gebrauch —. In: Balles, Irene / Lühr, Rosemarie (Hrsgg.), Indogermanische Nomina agentis, 71-160 [Linguistische Arbeitsberichte 83, Institut für Linguistik, Universität Leipzig].
- Kim 2008 = Kim, Jeong-Soo, Rassegna Critica zum RIVELEX I. Incontri Linguistici 31, 187-195.
- Kim 2010 = Kim, Jeong-Soo, Untersuchungen zu altindischen Abstrakta und Adjektiven im Rigveda und Atharvaveda. Die primären a-Stämme und die ana-Bildungen. Bremen [Münchener Forschungen zur historischen Sprachwissenschaft (MFhS), Band 10].
- Kim 2012 = Kim, Jeong-Soo, Śarkota im Atharvaveda. In: Orioles, Vincenzo (a cura di), Per Roberto Gusmani. Linguistica storica e teorica. Studi in Ricordo 2, Tomo 1. Udine, 199-211.
- Kim, Jeong-Soo, *Vratāni* der Menschen im Atharvaveda. In: Hackstein, Olav / Ziegler, Sabine (Hrsgg.), HS 2014 [eingereicht im August 2012].
- Kirste 1889 = Kirste, Johann Otto Ferdinand, *The Grihyasūtra of Hiraņyakeśin with Extracts from the Commentary of Mātridatta*. Wien.
- Klaus 1989 = Klaus, Konrad, samudrá im Veda. ZDMG Supplement VII, 364-371.
- Knauer 1897 = Knauer, Friedrich, *Das Mānava-grhya-sūtra*. St. Petersburg.
- Knobl 2007 = Knobl, Werner, Zwei Studien zum Wortschatz der Paippalāda-Saṃhitā. In: Griffiths / Schmiedchen 2007, 35-69.
- Krick 1982 = Krick, Hertha, *Das Ritual der Feuergründung (Agnyādheya)*. Herausgegeben von Gerhard Oberhammer. Wien [ÖAdW, Phil.-Hist. Klasse Sitzungsberichte, 399. Band. Veröffentlichungen der Kommission für Sprachen und Kulturen Südasiens, Heft 16].
- Kubisch 2012 = Kubisch, Philipp, Paippalāda-Samhitā Kānda 20, Sūkta 1-30. Kritische Edition, Übersetzung, Kommentar. Inaugural-Dissertation zur Erlangung der Doktorwürde der Philosophischen Fakultät der Rheinischen Friedrich-Wilhelms-Universität zu Bonn. Bonn.
- Kümmel 1996 = Kümmel, J. Martin, *Stativ und Passivaorist im Indoiranischen*. Göttingen [HS Ergänzungsheft 39].

- Kümmel 2000 = Kümmel, J. Martin, Das Perfekt im Indoiranischen. Eine Untersuchung der Form und Funktion einer ererbten Kategorie des Verbums und ihrer Weiterentwicklung in den altindoiranischen Sprachen. Wiesbaden.
- LIV<sup>2</sup> = Lexikon der indogermanischen Verben. Die Wurzeln und ihre Primärstammbildungen. Unter Leitung von Helmut Rix und der Mitarbeit vieler anderer, bearbeitet von Martin Kümmel, Thomas Zehnder, Reiner Lipp, Brigitte Schirmer. Zweite, erweiterte und verbesserte Auflage, bearbeitet von Martin Kümmel und Helmut Rix. Wiesbaden 2001.
- Lommel 1955 = Lommel, Herman, *Gedichte des Rig-Veda*. Auswahl und Übersetzung von Herman Lommel. München-Planegg.
- Lopez 2010 = Lopez, Carlos A., Atharvaveda-Paippalāda. Kāndas thirteen and fourteen. Text, translation, commentary. Harvard University [Harvard Oriental Series. Opera Minora Vol. 6].
- Lubin 2007 = Lubin, Timothy, The Nīlarudropaniṣad and the Paippalādasaṃhitā. A Critical Edition with Translation of the Upaniṣad and Nārāyaṇa's Dīpikā. In: Griffiths / Schmiedchen 2007, 81-139.
- Lubotsky 1997 = Lubotsky, Alexander, Remarks on the Vedic Intensive. JAOS 117.3, 558-564.
- Lubotsky 1999 = Lubotsky, Alexander, Postscript on Vedic *jangahe*. JAOS 119.3, 480-481.
- Lubotsky 2002 = Lubotsky, Alexander, *Atharvaveda-Paippalāda Kāṇḍa Five. Text, translation, commentary.* Cambridge [Harvard Oriental Series, Opera Minora, Vol. 4].
- Lubotsky 2004 = Lubotsky, Alexander, Vedic *Pŕdākusānu*-. IIJ 47, 1-6.
- Lubotsky 2007 = Lubotsky, Alexander, PS 8.15. Offense against a Brahmin. In: Griffiths / Schmiedchen 2007, 23-33.
- Lubotsky 2010 = Lubotsky, Alexander, New Words and Word Forms in the Atharva-Veda Paippalāda (Kāṇḍa 5). In: Shulman, David (ed.), Language, Ritual and Poetics in Ancient India and Iran. Studies in Honor of Shaul Migron, Jerusalem, 39-65.
- Lüders 1940 = Lüders, Heinrich, Ali und Āla. In: Lüders Kl.Schr. (1940), 428-438.
- Lüders Kl.Schr. (1940) = *Philologica Indica*. Ausgewählte kleine Schriften von Heinrich Lüders. Festgabe zum siebzigsten Geburtstage am 25. Juni 1939, dargebracht von Kollegen, Freunden und Schülern. Mit einem Bildnis und einer Tafel. Göttigen 1940.
- Lüders Varuna I = Lüders, Heinrich. *Varuna*. Aus dem Nachlaß herausgegeben von Ludwig Alsdorf. I: *Varuna und Wasser*. Göttingen 1951.
- Lüders Varuna II = Lüders, Heinrich. *Varuna*. Aus dem Nachlaß herausgegeben von Ludwig Alsdorf. II: *Varuna und das Rta*. Göttingen 1959.
- Majumdar 1970 = Majumdar, Paresh Chandra, A Historical Phonology of Oriyā. Calcutta.
- Miyakawa 2004 = Miyakawa, Hisashi, Der Repräsentative Singular in modernen und älteren indogermanischen Sprachen. In: Fritz, Matthias / Wischer, Ilse (Hrgg.), Historisch-Vergleichende Sprachwissenschaft und germanische Sprachen. Akten der 4. Neulandtagung der Historisch-Vergleichenden Sprachwissenschaft in Potsdam 2001. Innsbruck, 149-163.
- Müller 1890-1892 = Müller, Max F., Rig-Veda-Samhitâ. The sacred hymnes of the Brâhmans together with the commentary of Sâyanâkârya. 4 vols. London.
- Mumm 1999 = Mumm, Peter-Arnold, Deutsch *Kamm*, *Kimme* und die Bedeutung idg.  $*\hat{g}\acute{o}mb^ho_-, *\hat{g}emb^h_-$ . In: Wolfgang Schindler und Jürgen Untermann (Hrgg.), *Grippe*,

- Kamm und Eulenspiegel. FS für Elmar Seebold zum 65. Geburtstag. Berlin / New York, 295-312.
- Mylius 2000 = Mylius, Klaus, Rezension zu Zehnder 1999. IIJ 43, 295-298.
- Mylius 2002 = Mylius, Klaus (Hrsg.), Älteste indische Dichtung und Prosa. Vedische Hymnen, Legenden, Zauberlieder, philosophische und ritualistische Lehren. Leipzig.
- Narten 1964 = Narten, Johanna, Die sigmatischen Aoriste im Veda. Wiesbaden.
- Narten Kl.Schr. = Albino, Marcos / Fritz, Matthias (Hrsgg.), *Johanna Narten. Kleine Schriften*. Band 1. Wiesbaden 1995.
- Nowicki 1976 = Nowicki, Helmut, Die neutralen s-Stämme im indo-iranischen Zweig des Indogermanischen. Würzburg [Dissertation].
- Oberlies 1998 = Oberlies, Thomas, *Die Religion des Rgveda. Erster Teil Das religiöse System des Rgveda —*. Wien [Publications of the De Nobili research library Volume, XXVI].
- Oberlies 1999 = Oberlies, Thomas, Die Religion des Rgveda. Zweiter Teil Kompositionsanalyse der Soma-Hymnen des Rgveda —. Wien [Publications of the De Nobili research library Volume, XXVII].
- Oertel 1894 = Oertel, Hanns, The Jāiminīya or Talavakāra Upaniṣad Brāhmaṇa: Text, Translation, and Notes. JAOS 16, 79-260.
- Oettinger 2002 = Oettinger, Norbert, *Die Stammbildung des hethitischen Verbums*. Nachdruck mit einer kurzen Revision der hethitischen Verbalklassen. Dresden [Dresdner Beiträge zur Hethitologie, Band 7 (Linguistica)].
- Olivelle 1998 = Olivelle, J. Patrick, *The Early Upanisads. Annotated Text and Translation*. New York.
- Oort 2002 = Oort, Marianne S., Surā in the Paippalāda Saṃhitā of the Atharvaveda. JAOS 122, No. 2, 355-360.
- Pandit 1894-1898 = Pandit, Shankar Pandurang, *Atharvaveda Samhita*. With the Commentary of Sayanacharya. 4 vols. Bombay [Nachdruck: Varanasi 1989].
- Phadake 1897-1898 = Phadake, V.S.R.R. Bābāśāstrī, Taittirīyāranyakam. 2 vols. Poona.
- PW = Böhtlingk, Otto / von Roth, Rudolf, Sanskrit-Wörterbuch. Herausgegeben von der Kaiserlichen Akademie der Wissenschaften. 7 Bände. St. Petersburg 1855-1875.
- Raghu Vira 1936-1941 = Raghu Vira, Atharva-Veda of the Paippalādas. Conspectus of S'aunaka and Paippalāda. Paippalāda Verse-Index. Lahore.
- Raghu Vira <sup>2</sup>1968 = Raghu Vira, *Kapiṣṭhala-Kaṭha-Saṃhitā*. A Text of the Black Yajurveda. Critically edited for the first time. Lahore <sup>2</sup>1968 [erste Auflage: 1932].
- Raghu Vira / Lokesh Candra 1954 = Raghu Vira / Lokesh Candra, *Jaiminiya-Brahmana of the Samaveda. Complete Text critically edited for the first time by R.V. and L. Ch.* Nagpur.
- Rau 1957 = Rau, Wilhelm, Staat und Gesellschaft im alten Indien. Nach den Brāhmaṇa-Texten dargestellt. Wiesbaden.
- Rau 1974 = Rau, Wilhelm, *Metalle und Metallgeräte im vedischen Indien*. Mainz [Akademie der Wissenschaften und der Literatur. Abhandlungen der Geistes- und Sozialwissenschaftlichen Klasse. Jahrgang 1973. Nr. 8].
- Rau 1993 = Rau, Wilhelm, Die vedischen Zitate in der Kāśikā Vrtti nach Vorarbeiten Dr. S. Sharma Peris zusammengestellt. Stuttgart [Akademie der Wissenschaften und der Literatur. Abhandlungen der Geistes- und Sozialwissenschaftlichen Klasse. Jahrgang 1993. Nr. 5].

- Rau 1994 = Rau, Wilhelm, *Altindisches Pfeilgift*. Sitzungsberichte der Wissenschaftlichen Gesellschaft an der Johann Wolfgang Goethe-Universität Frankfurt, Band XXXII, Nr. 2. Stuttgart.
- Roesler 1997 = Roesler, Ulrike, Licht und Leuchten im Rgveda. Untersuchungen zum Wortfeld des Leuchtens und zur Bedeutung des Lichtes. Swisttal-Odendorf [Indica et Tibetica, 32].
- Roth 1875 = von Roth, Rudolf, *Der Atharvaveda in Kaschmir*. Tübinger Universitätsschriften, No. 2, 1875.
- Roth / Whitney <sup>3</sup>1966 = von Roth, Rudolf / Whitney, William Dwight, *Atharva Veda Sanhita*. Berlin 1856 [Dritte, unveränderte Auflage (nach der von Max Lindenau besorgten zweiten Auflage, 1924). Bonn <sup>3</sup>1966].
- RWC = Lubotsky, Alexander, *A Rgvedic Word Concordance. Part I: A N, Part II: P H.*New Haven, Connecticut 1997 [Harvard Oriental Series, Volume 82-83].
- Scarlata 1999 = Scarlata, Salvatore, Die Wurzelkomposita im Rg-Veda. Wiesbaden.
- Schaefer 1994 = Schaefer, Christiana, *Das Intensivum im Vedischen*. Göttingen [HS Ergänzungsheft, 37].
- Scheftelowitz 1906 = Scheftelowitz, Isidor, Die Apokryphen des Rgveda. Breslau.
- Schindler 1972 = Schindler, Jochem, Das Wurzelnomen im Arischen und Griechischen. Würzburg [Dissertation].
- von Schroeder 1881-1886 = von Schroeder, Leopold, *Mâitrâyanî Saṃhitâ. Die Saṃhitâ der Mâitrâyanîya-Çâkhâ.* 4 Bände. Leipzig [Neudruck: Wiesbaden 1970-1972].
- von Schroeder 1900-1910 = von Schroeder, Leopold, *Kâthakam. Die Samhitâ der Katha-Çâkhâ*. 3 Bände. Leipzig [Neudruck: Wiesbaden 1970-1972].
- Shama Sastri <sup>2</sup>1920 = Shama Sastri, Rudrapatna, *The Bodhâyana Grihyasutra*. 2. edition. Mysore.
- Sharma 1988-1999 = Sharma, Bellikoth Ramachandra, *Kāṇva Saṃhitā with the Padapāṭha and the Commentaries of Sāyaṇācārya and Ānandabodha*. 4. vols. Pune.
- Steiner 2004 = Steiner, Karin, Texte zum Vājapeya-Ritual. Maitrāyaṇīsaṃhitā 1.11 und Taittirīyabrāhmaṇa 1.3.2-9 mit Bemerkung zu Kāṭhasaṃhitā 13.14 und 14.1-10. Marburg 2004 [Indica et Tibetica Band 45].
- Stenzler 1864-1865 = Stenzler, Adolf Friedrich, *Indische Hausregeln (I). Âśvalâyana.* Erstes Heft: Text. Zweites Heft: Uebersetzung. Leipzig.
- Stenzler 1876-1878 = Stenzler, Adolf Friedrich, *Indische Hausregeln (II). Pâraskara. Erstes Heft: Text. Zweites Heft: Uebersetzung.* Leipzig.
- Stönner 1901 = Stönner, Heinrich, Das Mantrabrāhmaṇa. 1. Prapāṭhaka. Halle (Saale) [Dissertation].
- Sūrya Kānta 1939 = Sūrya Kānta, Atharva-Prātiśākhya. Edited for the first time together with an Introduction, English translation, notes and indices. Lahore [Nachdruck 1999].
- Thieme 1975 = Thieme, Paul, The concept of Mitra in Aryan belief. In: Hinnells, John (ed.), *Mithraic Studies*. Manchester 1975, 21-39 [= Söhnen-Thieme, Renate (Hrg.), *Paul Thieme. Kleine Schriften II.* Stuttgart 1995, 1100-1118].
- Thieme Kl.Schr. = Buddruss, Georg (Hrg.), *Paul Thieme, Kleine Schriften*. 2., unveränderte Auflage mit einem Nachtrag 1984 zur Bibliographie. Wiesbaden 1984.
- Tichy 1992 = Tichy, Eva, Wozu braucht das Altindische ein periphrastisches Futur? ZDMG 142, 334-342.

- Tichy 1995 = Tichy, Eva, Die Nomina agentis auf -tar im Vedischen. Heidelberg.
- Tripathi 1962 = Tripathi, Kunjabihari, The Evolution of Oriya Language and Script. Cuttak.
- Upadhyaya = Upadhyaya, Kunja Bihari (ed.), Atharvanaveda Paippalada Samhita. Composed & Published by: Kunja Bihari Upadhyaya. Odisha 2010 [privates Exemplar].
- Ved. Var. I-II = Bloomfield / Edgerton 1930-1932.
- Ved. Var. III = Bloomfield / Edgerton / Emeneau 1934.
- Vidyāratna 1864-1874 = Vidyāratna, Rāmanārāyana, The Śrauta Sūtra of Āśwalāyana with the commentary of Gārgya Nārāyaṇa. Calcutta [Nachdruck 1989].
- Vishva Bandhu 1960-1964 = Vishva Bandhu, Atharvaveda (Śaunaka) with the Pada-pātha and Sāyanācārya's Commentary. 4 vols. Hoshiarpur.
- Weber 1852 = Weber, Albrecht, The Vâjasaneyi-Samhitâ in the Mâdhyandina- and the Kânva-Çâkhâ with the Commentary of Mahîdhara, Berlin / London.
- Weber 1855 = Weber, Albrecht, The Çatapatha-Brâhmana in the Mâdhyandina-Çâkhâ. Berlin / London.
- Weber 1859 = Weber, Albrecht, The Çrautasûtra of Kâtyâyana with Extracts from the Commentaries of Karka and Yâjnikadeva. Berlin / London.
- Weber 1871-1872 = Weber, Albrecht, Die Taittirîya-Samhitâ. Indische Studien 11 und 12.
- Whitney 1862 = Whitney, William Dwight, The Atharva-Veda Prâtiçâkhya, or Çâunakîyâ Caturâdhyâyikâ: Text, translation, and Notes. JAOS 7, 333-615.
- Whitney 1881 = Whitney, William Dwight, Index Verborum to the Published Text of the Atharva-Veda, JAOS 12.
- Whitney / Lanman 1905 = Whitney, William Dwight / Lanman, Charles Rockwell, Atharva-Veda Samhitā, translated with a critical and exegetical Commentary. Revised and brought nearer to completion and edited by Charles Rockwell Lanman. 2 vols. Cambridge (Mass.).
- Winternitz 1887 = Winternitz, Moriz, Âpastambiya Grihyasûtra. With extracts from the commentaries of Haradatta and Sudarśanârya, Wien.
- Winternitz 1897 = Winternitz, Moriz, The Mantrapāṭha or the Prayer Book of the Āpastambins. Oxford.
- Witzel 1974 = Witzel, Michael, Das Katha Āranyaka. Textkritische Edition mit Übersetzung und Kommentar (Teildruck). Erlangen [Dissertation].
- Witzel 1983 = Witzel, Michael, Anunāsika in Medieval Veda tradition. IIJ 25, 180.
- Witzel 1985a = Witzel, Michael, Die Atharvavedatradition und die Paippalāda-Samhitā. ZDMG Supplementband VI, 256-271.
- Witzel 1985b = Witzel, Michael, Die mündliche Tradition der Paippalādins von Orissa. MSS 44, 259-287.
- Witzel 2004 = Witzel, Michael, Katha Āranyaka. Critical edition with a translation into German and an introduction. Cambridge (Mass.).
- Wright 1967 = Wright, J. C., Rezension zu D.M. Bhattacharyya, Kānda 1, 1964. BSOAS 30, 201-202.
- Wright 2002 = Wright, J. C., Rezension zu Bhattacharya 1997. BSOAS 65, 194-196.
- Zakaria et al. 2011 = Zakaria D.M. et al., Ethnomedicinal survey of medicinal plants used by folk medical practitioners in four different villages of Gazipur District, Bangladesh. In: Advances in Natural and Applied Sciences, Band 9 (www.thefreelibrary. com/\_/print/PrintArtical.aspx?id= 277270997).

- Zehnder 1993 = Zehnder, Thomas, Vedische Studien: Textkritische und sprachhistorische Untersuchungen zur Paippalā-Samhitā. Kānda 1. Lizentiatsarbeit im Fach Vergleichende Indogermanische Sprachwissenschaft, Philosophische Fakultät I, Universität Zürich. Juni 1993 [unpubliziert].
- Zehnder 1999 = Zehnder, Thomas, Atharvaveda-Paippalāda. Buch 2. Text, Übersetzung, Kommentar. Eine Sammlung altindischer Zaubersprüche vom Beginn des 1. Jahrtausends v. Chr. Idstein.
- Zehnder 2004 = Zehnder, Thomas, Rezension zu Lubotsky 2002. IIJ 47, 54-62.

Literaturverzeichnis

- Zehnder 2011 = Zehnder, Thomas, Das periphrastische Kausativ im Vedischen. Bremen, Hempen [Münchener Forschungen zur historischen Sprachwissenschaft, Band 12].
- Zimmer 1879 = Zimmer, Heinrich, Altindisches Leben. Die Cultur der vedischen Arier. Nach den Samhitā dargestellt. Berlin.
- Zysk 1985 = Zysk, Kenneth G., Religious Healing in the Veda. Transactions of the American Philosophical Society. Philadelphia [Neudruck: Medicine in the Veda. Religious Healing in the Veda. With translations and annotations of medical hymns from the Rgveda and the Atharvaveda and renderings from the correspondering ritual texts. Delhi 20091.

## Index verborum

Die Darstellungsweise dieses Index richtet sich grundsätzlich nach Griffiths 2009, 499. Anbei seien ein paar Bemerkungen gestattet: 1) aa heißt, daß ein Wort in Pāda a zweimal belegt ist, 2) ab heißt, daß ein Wort über die Pādagrenze hinaus belegt ist, 3) a,b heißt, daß ein Wort im Pāda a und b belegt ist. Ein Wort mit + wird nicht extra erwähnt (s. Einleitung 3.1). Ein Querverweis wird dann angezeigt, wenn ein Wort auf Grundlage eines bereits vorhandenen ohne Stammänderungen gebildet wird, also kein Querverweis z.B. für śatadhāra-(dhārā-), aber śata-hasta- (hasta-). Das gilt auch für die Primärbildungen mit Präverbien, also kein Querverweis z.B. für praveda- (nicht pra-veda-).

Präverb (Lokalpartikel) und Adverb (Adposition und Adverb, die im früheren Veda undiffenzierbar sind) sind voneinander zu trennen. Bei manchen Fällen ist eine Unterscheidung zwischen Präverb und Adverb schwer zu treffen (z.B. *punar*). Wenn ein Verb mit Präverbien belegt ist, wird dessen Rektionsverhältnis mit einer eckigen Klammer angezeigt, z.B. [+Akk.]. Ob ein mit einer eckigen Klammer angezeigtes Rektionsverhältnis eine Ergänzung oder ein Zirkumstant ist, ist nicht immer eindeutig. Wenn es fehlt, wird dies durch [ø] markiert.

```
amśu- amśunā 8.13.1b amśavas
   9.5.14b amśūn 9.6.9c 9.27.10c
amsa- amsābhyām 9.3.11a
amhas- amhasas 9.22.3d 9.24.2d
akūpāra- akūpāras 9.15.1b
<sup>1</sup>aksa-(,,Achse") aksam 9.7.2d
<sup>2</sup>akṣa- (,,Würfel") akṣeṣu 9.23.5a
aksanvant- aksanvatā 9.8.1a
aksa-drugdha- \rightarrow drogh
aksi- aksvau 8.3.8b 8.10.7c
a-ksita- \rightarrow ^3ksay
a-gata- \rightarrow gam
a-gada- agadās 9.9.5d
agasti-
         *agastayas 8.15.2a
agastya- agastyasya 9.7.7c
agni- agnis 8.6.5c 8.9.3d 8.10.12c
   8.20.2a 9.1.10c 9.2.1b 9.3.1d 9.4.2c
   9.5.15d 9.7.1c,d 9.11.6b 9.14.1a
   9.15.2d 9.17.3b,9a 9.21.1c,2c,5c
   9.25.6a 9.28.1d,10c 9.29.1c agne
   8.14.9c,11a 9.1.11a 9.6.12c 9.7.4c,8a,
   14b 9.14.4a 9.29.2a,4c agnim
   8.13.8b 8.20.6a 9.1.3b 9.7.9e,11d
   9.12.3a 9.14.2d 9.17.5b,7c 9.29.1a
```

```
agninā 8.16.8b agnes 9.1.1b,
   4a,5b,7b 9.3.5c 9.7.10a 9.17.8b
agni-śamana- agniśamanam 9.7.12d
agni-stoma- agnistomas 8.19.7c
agra- agram 9.11.8c agre 8.9.1b
   9.5.7a
agrasas 9.5.9b
agha-visa- aghavisā 9.17.10a
aghāyu- aghāyus 8.6.9d
ankati- ankatisu 8.12.7d
anga 8.1.4c,5a,7a
anga- angam 9.15.5b angam-angam
   8.3.11b 9.9.1b angais 8.8.4a
   angebhyas 9.13.8d
anga-jvara- angajvaram 9.13.8d
anga-roga- angarogas 9.13.9a
angāra- angārās 9.7.4d
angiras- angirasas 9.26.2b
a-citti- acittyā 9.13.3b 9.15.8d 9.19.7b
acvuta-cvut- acvutacyut 9.27.12a
achā präv. 8.8.9d 9.1.3a
   +apa apājati 8.19.9c [+Akk.]
   apāja 9.11.4d [+Akk.]
   +ud udājan 9.19.6a [+Akk.] ud
   ... ajate 8.14.7c [+Akk. +Abl.]
```

467

+*upa upāje* **8**.1.2b [+Akk.] +*vi vv ajā* **9**.11.4d [+Akk.] *aja- ajas* **8**.19.1a,2c,3d,8d *ajam* 8.19.4c,7d,10c,11c  $^{\circ}$ aja-  $\rightarrow$  go-aja-  $\rightarrow$  carama-aja*aja-avi- ajāvayas* **9**.5.10d **9**.25.10b *ajarās* **9**.11.8a a-jara-\*ajasrā **9**.21.5c a-jasraañc +ud udaca 8.12.11a [+Akk.] añj anakti 9.1.2b añjanti 8.14.6d añjant-: añjantau 9.12.8c āñjisam **9**.4.8b *añjāna-: añjānās* **8**.13.9b ānaje 8.20.5a *añji- añji* **8**.13.9b a-tandra- atandram 9.12.8d atandrāsas 8.14.2b atas 8.16.5d,6d,7a 9.28.1e *präv.* **8**.16.10a **8**.18.11d **9**.5.1d,7c 9.10.9a 9.24.5a atithi- atithis 9.12.2b atipaśya- atipaśyas 8.11.7a atimātra- atimātrās 9.18.7a atirātra- atirātras 8.19.7a atkam 8.14.7c attar-\*attrn 9.24.6d *atra* 9.28.7d atha 8.15.13d 8.16.8c 8.19.10b atharvan- atharvan 8.1.2c atharvānam 8.1.11b atharvānas 9.26.2a *atho* 8.7.5d 8.11.1b,9d 8.12.4b,c 8.18.10b 9.4.11c 9.5.7d 9.10.2b,4c 9.11.10d 9.14.3b 9.25.3b (átho).7b.10b **9**.28.6d admi **9**.17.6d adat **8**.9.13b adyāt 9.17.2c \*attu 8.15.10d adant-: adan 9.10.1d attave 9.17.1b  $^{\circ}ad- \rightarrow huta-ad ^{\circ}ada$ -  $\rightarrow anna$ -ada-  $\rightarrow kroda$ -ada- $\rightarrow$  steya-adaa-datta-  $\rightarrow {}^{1}d\bar{a}$ a-dabdha-  $\rightarrow dabh$ aditi- aditis 8.14.11d 9.2.3d a-drsta- $\rightarrow dars$ adṛṣṭa-hanana- adṛṣṭahananīm 9.6.1b

adbhuta- adbhutam 9.1.9a adya 8.8.6c 9.7.3b 9.17.2d °adya- → anna-adya*adri-* adris **9**.27.10c adhara- adharāt 8.11.8b *adhā* 8.6.11c 8.11.3c adhi adv. 8.10.4d [+Lok.] 9.6.2b [+Lok.],5d [+Lok.] **9**.8.7b [+Abl.] präv. 8.10.2ab 8.13.11a 9.3.4b 9.5.7ab,14d 9.6.4b 9.7.3a 9.7.3a 9.8.2b 9.12.6a 9.13.6d 9.25.2b,9b 9.26.3b 9.27.10d 9.28.10a adhi-pati- adhipatis 9.14.5c adhivaktaradhivaktā 9.3.1c adhisavane 9.27.10c adhisavanaadho-bhāgaadhobhāge **9**.10.12f adho-vacas- adhovacasas 8.1.6d adhvara- adhvaram 9.1.6c,7a adhvaresu 9.1.3c *adhvaryu- adhvaryus* **8**.9.5c *anadvāh- anadvān* **8**.12.12f **9**.16.1b anadvāhau 8.11.3a anadvāhas 8.18.2a 9.10.11d an-anna- anannam 9.24.1b an-abhri- ananbhrau 9.11.9a anabhrayas 8.8.9a 8.12.10b anabhri-khāta- → khan<sup>i</sup> an-arāti- anarātis 9.3.9f.13f °an-aśana- → aśana-anaśanaan-ādya- anādyā 9.17.10d anādyām 9.17.1d *anīka- anīkāt* **8**.13.11c °anīka- → tigma-anīkaanu adv. 8.14.3c [+Akk. (elliptisch?)] 9.1.5a [+Akk.] präv. 8.9.12c 8.13.4b 8.15.7d 8.16.1b,3b,5a 8.18.3b 8.20.4c 9.3.5d 9.4.10d,11f 9.5.2cd 9.11.13b 9.13.1d, 6c,7a 9.14.7e 9.15.5c 9.18.2c **9**.21.1b-12b **9**.25.6d **9**.28.2b an-uttisthant-  $\rightarrow sth\bar{a}$ anuvettar- \*anuvettā 9.18.4d anusthu- anusthu 8.14.3d anūkvāt **9**.3.10b anūkvaanūpya- anūpyās 8.8.8b

*an-rta-* anrtam 8.3.13b 9.22.4b **9**.23.2b,5b **9**.24.2b anrtavādin- anrtavādinam 9.19.2d an-eiant-  $\rightarrow ei$ *anta-* antāt **9**.10.2b antar adv. 8.1.8d [+Lok.] 8.13.6b [ø],11b [+Lok.] b [+Lok.] 8.14.10d [+Lok.] 9.14.6a [ø] 9.28.2d [+Lok.] 9.28.9a [+Gen.] <sup>1</sup>antara- antaram 9.7.11b antarā 8.9.12d [+Akk.] 9.7.6a [+Lok. (*iha*)] 9.27.8a [+Akk.] antariksa- antariksam 8.6.1c 8.19.3b 9.5.16a 9.11.3b 9.21.8c 9.25.2a antariksena 8.6.10a 8.17.2a antarikse 8.8.2a antastva- \*antastyebhyas 8.8.3d andha-ahi- andhāhīn 8.7.7c <sup>1</sup>andhas- andhas **8**.12.6d anna- annam 8.9.9d 8.15.13b 9.17.4c, 6c 9.20.9a 9.22.9b 9.24.1a annena **9.**5.4d anne **8.**10.2c \*annā 8.15.10d  $^{\circ}$ anna-  $\rightarrow$  an-annaanna-ada- annādas 9.21.1e,5e anna-adva- annādvam 9.20.9a *anna-kāmvā* 9.24.1b anva- anvas 9.4.4c anvad 8.1.6b anyam 8.19.10b anyasmai 9.4.4c,7d anve 9.4.8c anvān 8.10.8d 9.4.7b anvā 9.3.4a,b,c,d anvā-anvā 8.14.1b anyasyām 8.14.1c,d anyās 9.9.2b 9.28.6c anvartitar- anvartitā 9.15.2c *ap- āpas* **8**.8.2c,4c,6c,7a,c,8a,c,11aa 8.18.3a 9.3.1a 9.11.5c 9.15.1d 9.21.8c 9.25.3b apas (Nom.) **8**.8.11b **8**.10.9b *āpas* (Vok.) **8**.8.1d āpas (Akk.) 8.8.9d apas (Akk.) **9**.7.9b **9**.24.4a *adbhis* **8**.8.5c **8**.14.8b apām 8.8.10a,b,c 8.13.11c 9.16.5a 9.22.10a 9.26.9b apsu 8.14.3b **9**.3.4a *apa* präv. 8.6.11b 8.8.4a,5c 8.10.9c 8.15.12d 8.19.9c 9.7.2a 9.11.4d 9.15.6c,7b 9.22.10a

apa-udaka- apodakas 8.4.11a apodakam 8.2.2a apodakasya 8.2.4b **a-pakva-** apakvam **9**.23.10b apara- aparas 8.19.11b aparam **8.**19.10b apare **8.**19.5b aparās 9.7.4d a-parāiita- $\rightarrow jav$ \*aparāhnesu 9.12.11c aparāhnaapavaktar- apavaktāras 8.5.1b,11b apas- apasam 9.11.9b apasas 8.8.9b *apasām* **8**.14.4c apāna- apānas 9.14.5b apānān **9**.20.7a °**apāna-** → prāṇa-apāna-°apāstha- → śata-apāsthaapi adv. 9.6.2c [ø] 9.29.3b [+Lok.] präv. 8.2.5c 8.20.11b 9.6.4c,5a 9.14.5b 9.17.3d 9.24.5c *apinahva*-  $\rightarrow$  *nah* a-punardāya  $\rightarrow {}^{1}d\bar{a}$ apsaras- apsarasas 9.11.7b °apsaras- → gandharva-apsarasa-brāhmana- abrāhmanās 9.16.6b abhi präv. 8.1.7c 8.2.3e 8.10.1e,5c, 10ab 8.11.4a 8.13.5c,8a, 9d,10a **8.**14.10c **8.**18.2d **8.**20.7b,c **9.**1.7b 9.3.7d 9.10.12b 9.11.1c,2a,c,3d 9.12.1c,6b,10b 9.13.2a 9.16.2b,4d **9**.17.5d **9**.19.1b **9**.23.3c,4a,7b 9.27.1d,2b,4b,6c,8c 9.28.6d,8b abhidarpa- abhidarpam 8.10.6b abhidrohāt 9.22.1c abhidroha-→ aśva-abhidhānī-°abhidhānīabhidhrsnuabhidhṛṣṇavas **8**.12.8b abhinandam 8.10.6a abhinandaabhimāti-sāha- abhimātisāhas 9.27.2d,11a abhiśasti- abhiśastā 9.17.9c abhiśasti-pāabhiśastipās 9.17.8d abhisocanam 8.3.5b abhiśocanaabhisācvā 9.24.1c abhisecana- abhisecanīs 8.10.9b abhīmoda- abhīmodam 8.10.6a abhyāvodhar- abhyāvodhā 8.11.2c abhra- abhram 9.11.6c abhrāt 8.12.4a

*abhri- abhryā* **9**.3.3c  $^{\circ}$ abhri-  $\rightarrow$  an-abhriamartya-martya- \*amartyamartyās 9.24.3c *amā* 9.24.6c  $am^{i}$ āmamat **8**.3.4d niremise **9**.23.4b [+Akk.] +nis a-mitra*amitrān* **9**.27.7d  $^{\circ}$ amitra-  $\rightarrow indra-amitra$ amitra-senā- amitrasenām 9.27.6c amu-  $\rightarrow asau$ **a-mūra-** amūra **8.1.5**d *a-mṛta-* amṛtam 9.5.3d 9.9.4a 9.11.8b amṛtena 8.17.10a amṛtasya 8.13.1d 9.10.7c 9.11.10c 9.14.4c amṛta-karṇa- amṛtakarṇas 9.10.6a amrtatva- amrtatvam 8.13.1b 9.12.1d amṛtatvasya 8.3.2c 9.5.4c ambhas- ("Wucht") ambhas 9.20.9a <sup>1</sup>av eti 9.1.3a 9.16.7c 9.21.2e,7e etu 8.15.13d 8.19.5c vantu 9.9.5d 9.27.4d,8b °ita-: duritam 9.24.5a etavai 8.13.9a +adhi adhi ... ihi 9.13.6d [+Akk.] +anu anv etu 9.25.6d [+Akk.] anv ita 9.4.10d [+Akk.],11f [+Akk.] +anu-vi anu vi \*yantu 8.18.3b [+Lok.] +api apy eti 9.17.3d [+Akk.] yanti ... api 9.24.5c [+Akk.] +abhi abhy emi 9.3.7d [+Instr.] abhy etu 8.2.3e [+Akk.] +ava avāyati 8.15.13b [ø]  $+\bar{a}$   $\bar{a}$ yanti **9**.9.5a [ø]  $\bar{a}$ yat **8**.15.8a [+Akk.] *āyati* **9**.3.9e [+Akk.],13e [+Akk.] ehi 8.3.9d [+Abl.] 9.2.10a [ø] **9**.13.6aaa [ø],7a [ø] *aitu* **8**.11.2d [ø] **8**.15.9b [ø] **9**.14.3aa [ø],b [ø] etam 9.2.9a [ø] āyant-: āyatas **8**.6.11d [ø] *āyatīs* **9**.7.13a [ø] +ud ud eti 8.2.1d [ø] 8.20.6b [ø] ud etu 9.14.1b [ø] udyant-: udyan 8.20.7b [ø] +ud-ā ud ehi 8.12.7c [ø] 8.18.4a [ø]

+ud-ā-pari udehi ... pari 9.14.1cd [+Abl.] +**upa** upeyima **9**.23.6c [+Akk.] +upa-ā upāyant-: upāyatī 8.18.11c [ø] +parā parāyant-: parāyatīs 9.7.13c [+Akk.] +*pari* pary eti 8.14.9a [+Akk.] pari yanti 9.12.1a [+Akk.] +pari-pra pari prehi 8.12.8c [ø] +*pra* praiti 9.12.2c [+Akk.] +sam sam ... sam ... sam etu 8.8.5a [+Instr.],b [+Instr.],d [+Dat.] a-yaksma- ayaksmam 8.18.6d ayakşmam-karana- ayakşmamkaranīs 8.8.11b ayana- ayanam 9.13.7d *ayam* ayam 8.7.10a 8.12.12a 8.18.9b (\*ayam) 9.1.3a 9.2.10b 9.3.1b 9.14.1a,7a 9.22.3c 9.24.2c,3d,4d **9**.28.1b,c *idam* **8**.3.13a **8**.9.4c,9c,12c 8.11.10c, 11c 8.15.8a 8.18.8a 8.20.5a 9.1.8a,11c 9.2.10b 9.4.11a,12a 9.5.4a 9.9.4d 9.10.11b 9.11.4c 9.21.12c 9.26.12a imam 8.13.10c 8.14.2a,4a 9.1.6b,7a 9.14.4a 9.24.7a *asmai* 8.7.10b,c 8.9.13c 9.2.8a 9.16.2c,4c 9.21.4e,6e,9e,10e,12e asya 8.2.1c 8.13.3a,b 8.14.3a 8.15.3c,11a 9.1.1a,4a-6a 9.5.2b,3a,c,d,6a,c,8c,13a 9.8.8a 9.14.3c 9.17.8c,d 9.19.6d asmin 8.10.3c 8.13.2b 8.15.8b 9.2.1d, 2a,4b-8b 9.5.5c 9.18.9b 9.21.8e ime 8.9.2a,b,c,11b 8.12.8a 8.19.1b 9.27.8a imā 9.24.4c ebhyas 8.18.1c esām 8.9.10b,c,d 8.18.4d 8.19.2d 9.4.11a,b,c,d,12a,b 9.6.5c 9.12.1d 9.18.4c ivam 8.2.11b 8.12.3c 8.18.5a,c 9.2.3c 9.14.6a imām 8.7.10c (\*imām) 8.12.11a 9.6.1a 9.22.1a asyai 8.18.5d asyās 8.10.1d,5c 8.16.8a 9.11.14c 9.15.3a imās 8.2.8c 8.6.2b 9.12.6c,12c 9.28.1a *āsām* 8.13.5d *āsu* 8.14.5a ayah-sapha- ayahsaphān 9.6.4a

*a-yodhya-* ayodhyas **9**.27.12b

<sup>1</sup>*ar ārpavan* **9**.18.8b +ud ud ārat 8.13.1a [+Abl.] +sam sam ... \*airayat 9.12.6c [+Akk.] sam īraya ... sam 9.14.4b [+Instr.] <sup>2</sup>ar rchati **9**.19.7a rchatu **9**.3.8d +**upa** upārima **9**.23.1c [+Akk. +Instr.1  $^{\circ}$ aramkṛta- $\rightarrow$ sv-aramkṛtaarana- \*aranas 9.13.2b a-rasa- arasas 8.4.1b,11b arasam 8.2.9c,10c,11a 8.7.1d,2d,3d,4b,11b 9.10.5d,6d,7d,8d.12d,e,f 9.11.12d arasa 8.2.6d arasān 8.2.7d 8.7.7f arasa-tama-; arasatamam 8.2.8d arasatama-  $\rightarrow a$ -rasaa-rāti- arātis 8.3.4c °arāti- → an-arātia-rādhas- arādhasam 8.1.7d,8a a-rista-  $\rightarrow res$ aristatāti- aristatātaye 8.3.9d arundhatī- arundhatī 9.11.10d arundhati 8.7.9d arundhatīm 8.7.10d arusa- arusas 8.13.7c arcis- arcis 9.7.4c,10a arcisā 9.28.3b **9**.29.1c.7b artha- artham 9.12.1a  $^{\circ}$ artha-  $\rightarrow$  visvag-artha- $\rightarrow sv$ arthaarthin- arthinas 9.10.5a *ardaya* **8**.18.12b ard ardh +sam sam rdhyatām 8.11.6b [ø] sam ardhava 8.18.1d [+Akk.] arvant- arvān 9.8.6a arvatas 9.8.8c arvatām 8.3.3c 8.6.5b arvācīna- arvācīnam 9.22.4a 9.28.7e (\*arvācīnam) arvāñc- arvān 9.2.10a arvāk 8.8.1a 9.2.9a <sup>1</sup>ars arsanti 8.13.5a,6c +abhi abhy arsata 8.13.10a [+Akk.] <sup>2</sup>ars +upa upārṣa 8.7.1b [+Akk.]

arh arhati 8.9.1d alīka- alīkās 8.2.5b ava präv. 8.2.8b 8.3.12b 8.15.13b 9.1.10a 9.7.3d,9a 9.8.3c 9.15.4a,7a 9.18.2d,6b,10d 9.20.1b-12b 9.21.1d-12d 9.23.7b 9.27.7d 9.29.6d avakā- avakā 9.7.4a avakāyās **9**.7.12a avakābhis **9**.7.9d avacaks- avacakse 8.13.5b avacarantikā- → car avata- avatam 9.7.3c a-vadya- avadyāni 8.1.7b avama- avamam 8.2.2d avara- avaram 8.1.5d avarena 8.1.5d avartimant- avartimat 9.18.4c *avatām* **9**.1.6c +upa upāvatu 8.18.5d [+Dat.] 8.18.6b [ø] avi- avis 9.18.8d  $\circ$ avi-  $\rightarrow$  aja-aviavisyā- avisyās 8.9.9d  $a\dot{s}^i$   $a\dot{s}n\bar{a}ti$  9.16.5a,b  $a\dot{s}n\bar{t}v\bar{a}t$  8.15.5a āśima 9.22.9b 9.23.10b 9.24.1a +**pra** prāśnāmi **9**.21.1j-12j [+Akk. +Instr.] prāśnāti 9.21.11 [+Akk.],121 [+Akk.] *prāśnīyāt* **9**.21.1f,1 [+Akk.],2f-12f,12l [+Akk.] aśana-anaśana- aśanānaśane 9.5.2d aśani- aśanis 8.15.11b aśīti- aśītis 8.5.8a a- $\dot{s}uddha$ -  $\rightarrow \dot{s}odh$ aśma-putra- aśmaputram 8.16.11a aśva- aśvas 8.6.5b 9.6.1c aśvam 8.3.13c 8.12.9b 9.7.6f 9.23.4b aśvāt **8**.2.11d **9**.9.2d aśvās **8**.8.10d **9**.5.10a 9.25.10a aśvais 8.16.12a aśvānām 8.3.3b aśvesu 8.10.4b 9.23.5a aśva-abhidhānī- aśvābhidhānyā 9.7.6f aśva-kranda- aśvakrandasya 8.7.2a aśvatara- aśvatarān 9.6.4a aśvattha- aśvatthas 9.28.1c 9.29.2b aśvattham 9.29.1a aśvatthasya 9.29.6a aśvatthe 9.10.3a aśvatthān 9.29.4c aśvin- aśvinā (Nom.) 8.10.9e,11c **8**.12.1c,2c,11c **8**.18.6a **8**.20.1b,2e

aśvinā (Vok.) 8.10.1a-4a,5a,b,6d 8.11.3d 8.20.11e 9.2.9a 9.8.1d,3c, 4b,6b,8d,9d **9**.12.8d *asta-* asta **8**.5.8a astama- (f. °mī-) astamyā 9.20.8cc astavrsa- astavrsas 8.4.8a asta-śarāva- astaśarāvam 9.21.8a aṣṭā-pad- astāpadī 9.18.10a 9.21.8c astāpadīm **9**.21.8b aṣṭā-yoga- astāyogās 9.8.10a °aṣṭi- → jarad-astiasthīvant- asthīvadbhyām 8.16.4a 9.3.13a <sup>1</sup>as asmi **8**.1.3b asi **8**.1.2d,9c,11d 8.2.9b,10b 8.3.2d,3b,8a,b,d,10a,11a,b 8.4.1a,b,2a-10a 8.6.3b,5d,6a 8.7.4d, 11d 8.12.5a 9.7.7a 9.10.6d 9.11.10c, d,14d asti 8.1.5c,6a,9b,10b 8.12.10d 8.13.1c 9.6.3b santi 9.6.2a,9a āsīt 8.11.5d 8.12.5c 9.5.6a,8c,16a 9.8.2c 9.11.6a,c,7a 9.15.2c *āsan* 8.11.5a,c 9.5.13a 9.8.2d 9.11.7c 9.18.5b asas 8.10.10c asat 8.7.10b 8.18.6c 9.28.7e (\*asat) asati 9.4.6b syāt 8.18.7b edhi 9.28.6a astu 8.11.10a 8.20.3a 9.4.1b,2a,10c,11e 9.7.6b 9.14.2a 9.24.6c 9.27.8a 9.28.7a,c \*stana 9.4.3b santu 8.8.3a,7b,d,8b 9.4.5d sant-: sat 9.17.5c sati 9.22.3a satīm 9.11.4b āsima 9.22.7b,8b 9.23.3b,7c <sup>2</sup>as asyanti 9.18.2b asyān 9.16.5d asya 9.11.4c asyata 9.4.7d asta-: astām 8.15.12c a-sambhavyam  $\rightarrow bhav^i$ asita- (f. °knī-) asitasya 8.2.4a 8.7.8a asitās 8.2.5b asitān 8.7.5c asitānām 8.7.3c asiknyās 8.2.7b asu- asum 9.11.2b,3b 9.13.1e asura- asuras 8.12.6a 9.1.1d asurāva 8.1.1a asurān 9.29.4a asurebhyas **8**.16.9b asrg-ādaasrgādān 9.6.6a asrimant- asrimatī 9.16.3a asrj- asnas 9.18.9c

asau asau 9.29.6c amusmin 9.21.8e amūn 9.29.4d *astar- astā* **9**.28.5c °asti-→ sv-astiasthi- asthasu 9.28.2d asthi-bhūyāms- asthibhūyān 9.17.4b asthi-māmsa- asthimāmsebhis 9.28.9b asn-  $\rightarrow asrj$ a-svapna- asvapnas 9.13.10b <sup>2</sup>ah  $\bar{a}$ hus 9.15.4a 9.21.8e *aha* 8.8.10a,c 8.18.2c ahan- ahar 9.12.12b 9.29.7c ahnā 9.12.4d aham aham 8.1.3a,d 8.2.1c 8.6.2c,4c 8.6.8c 8.7.6a,d 8.10.1d,5c 8.11.1b, 11b 8.20.4a,9a 9.6.1b 9.10.4a,10d, 12c **9**.13.8c **9**.29.5a *mām* **8**.3.4a **8**.20.2a,e,4c,8a **9**.24.3d,4d *mā* **8**.1.8a 8.6.7a,d 8.11.10b.8.16.12c 8.20.1a,d, 2b,d,3c,7c,8c,10a,b,c,d 9.22.1d,3c **9**.24.2c,7c **9**.25.1d **9**.26.12d *mayā* 8.9.13d 8.16.1d,3d mahyam 8.1.9b 9.22.2c 9.28.10d 9.29.4d,5d mat 8.1.2c mama 8.7.7b 9.7.7d 9.28.1e, 5d **9**.29.1d-3d,6c,e,7d *me* **8**.1.3c,8c 8.2.1a,5b 8.5.1a-11a 8.6.4a 8.8.5d 8.11.9c,10a,11a 8.12.11c,d (\*me) 8.15.9d 8.18.2b,8a,b,c 8.20.3a,6d, 11d,e **9**.9.5c **9**.10.8a **9**.22.2b *mayi* 9.22.3a nau 8.1.9d.10a vavam 8.13.2a 8.18.7c 9.7.8c 9.22.5b 9.23.1a 9.24.1a asmān 8.14.9d asmākam 8.16.10c nas 8.1.9c,11d 8.2.5c 8.3.4a,b,c,d,6d,10d 8.13.10c 8.14.11a,c 8.18.12c 9.1.6c, 7a,c,9a 9.3.1d 9.7.8a 9.12.2b,4c,5a,c, 10b, 11a,12c 9.17.9a 9.24.6c asmāsu **8.13.10b** asme **9.1.9c** ahar  $\rightarrow ahan$ ahi- ahis 8.3.7b ahe 8.2.3d,11a ahes 8.7.3b ahīn 8.2.7d ahīnām 8.7.1c, 5b  $^{\circ}$ ahi-  $\rightarrow$  andha-ahiahi-dasta-  $\rightarrow dam\acute{s}$ a- $hrn\bar{i}vam\bar{a}na$ - $\rightarrow har^i$ ahorātra- ahorātre 9.25.4a

Index verborum

**ā** adv. **8**.11.8aa [+Abl.],b [+Abl.] präv. 8.1.8c,9a 8.2.5b,d 8.3.9d āda-8.6.1a,3c,4b,11d 8.7.10d 8.8.6a,8d 8.9.1b.12c 8.10.1b,6c,8a,9a,f,11d 8.11.2a,d,3d,6d,7d,8d,10b 8.12.7c, 10a,11d,12d 8.13.3d,11c 8.14.4a 9.12.3d 8.15.8a,9b,d 8.16.1b,3b 8.17.1c,11c **8**.18.4a,d,11c **8**.20.5b,6a,8b,10a,b,c 9.1.8a,10b 9.2.3c,9a,10a 9.3.2b,8b,9e, 8.8.11d 13e 9.4.10a,12d 9.6.11c 9.7.1b,c,6d, 8d,13a **9**.8.5b,8d **9**.9.4a,b,5a,c **9**.10.7c 9.11.2b,8ab,c,11b,13d,14a,b 9.12.2a, 3c,4a,5b,7c,11a **9**.13.6aaa,7a 9.14.1cd,3aa,b,5d 9.15.2d 9.17.3b, 10a **9**.19.4a **9**.21.1i-12i,5c,6e **9**.24.5d **9**.26.20b **9**.27.3c,5b **9**.28.4b,9b 9.29.4d.5a.7d ākāśya- ākāśyam 9.11.14d ākrama- ākrame 9.12.7d ākramana ākramanam 9.13.7c ākramanena 9.19.2a ākhana- ākhanam 9.28.5c āngirasa- āngirasam 9.18.8a °**ājāna-** → dūra-ājāna*āji*- \**ājim* 8.13.10a *ājya- ājyam* **8**.11.4d **9**.5.8c **9**.25.7b **9**.29.1a *ājyena* **9**.3.5a **9**.28.2b *ājyāt* 8.19.1a,2c  $\circ \bar{a}iya - \rightarrow prsad-\bar{a}iya$ **āñiana-** āñianam **8**.3.1a **8**.20.5a *āñiana* 8.3.2b,5d,6d,9c,10d,11a,12d, 13a āñjanasya **8**.3.7a āñjane 8.10.3b  $\circ \bar{a}\tilde{n}jana \longrightarrow mah\bar{a}-\bar{a}\tilde{n}jana$ ānda- āndāni 9.6.6c āt 8.2.2b,d 8.3.7b 8.6.1c 9.7.2b ātapa- ātapas 9.11.6a ātithya- ātithyam 9.12.3a ātma-ja- ātmajās 9.6.10a ātman- ātmānam 8.3.13d 8.6.11b tmanā 9.1.10b ātmani 8.15.4c ātmanvant- ātmanvat 8.9.4c  $\bar{a}tma-par\bar{a}jita- \rightarrow jay$ ātreva- ātrevas 8.15.1b ātharvanās 9.26.1a  $^{\circ 1}\bar{a}da$ - ..essen"  $\rightarrow asrg-\bar{a}da$ -

 $^{\circ 2}\bar{a}da$ - ...an sich nehmend"  $\rightarrow d\bar{a}ya$ -°**ādaraṇa-** → surā-ādarana*āditva- āditvas* **8**.20.1c **9**.12.7d āditvam 9.12.1c āditvās 8.9.2c 9.12.7b ādityāsas 9.12.9b ādityān  $\circ \bar{a}dva- \rightarrow an-\bar{a}dya$ ādyutta-bhesaja- ādyuttabhesjīs  $\bar{a}dh\bar{a}ra-abhigata- \rightarrow gam$ *ādhi- ādhis* **9**.15.3a *ādhī*- *ādhyā* 9.28.1e 9.29.6e,7d ādhībhis 9.28.4b,9d 9.29.2d *āp āpnoti* 8.19.3a,c,7a,b,c 9.20.1b-12b +pra prāpnoti 8.3.5a [+Akk.] prāpan 8.8.6c [+Akk.] āpatika- āpatikas 8.10.8b †āpasprta iva† 8.6.7c āprī- āpriyas 9.2.3a **āma-** āmā **9**.7.7a  $\circ \bar{a}mava- \rightarrow hrdaya-\bar{a}maya$ āmitra- (f. °trī-) āmitrī 9.27.5d **āvudha**- āvudhāni **9**.27.6b **āyus- āyus** 8.1.11c 8.15.10a 9.11.3a **9**.21.2e,7e *āyusi* **8**.13.11b āyusmant- āyuşmantam 8.20.8d āraņya- āraņyān 9.5.12d *ārohana- ārohanam* **9**.13.7b ārtavās 9.26.3a ārva- ārvas 8.1.3c ārvam 8.6.8d *ārvās* **9**.10.5b *ārśya-* (f. °*śyī-*) \**ārśyī* 8.12.3c ālaka- ālakam 9.10.10a °**ālaka-** → vy-ālaka-?ālikhin- ?ālikhī 8.2.6a **āvat-** āvatas **9**.13.1a,b *āvay āvayat* **9**.10.6b **9**.18.8d **āvis** präv. **8**.6.11a āvistya- āvistyas 8.14.5a  $^{1}\bar{a}\dot{s}\bar{a}$ - (,,Raum")  $\bar{a}\dot{s}\bar{a}s$  9.16.3b  $^{2}\bar{a}\dot{s}\bar{a}$ - (,,Wunsch")  $\bar{a}\dot{s}\bar{a}$  9.28.6d āśis- āśisam 8.18.1c āśisas 9.2.8a ās āsate 8.12.8a 8.19.6d 9.18.9d āsatām 9.4.6d āsīna-: āsīnam **9**.29.2a *āsīnām* **9**.11.13c **9**.29.3b

+upa upāsate 8.9.2d [+Akk.] 9.15.10d [+Akk.] upādhvam 9.4.2d [+Akk.] āsanmantrya- āsanmantryāt 8.3.6a  $\bar{a}s\bar{i}na- \rightarrow \bar{a}s$ āsyaāsyena 9.21.1i-12i *āhuti- āhutis* **9**.25.8b  $\circ$ *ij*-  $\rightarrow$  *rtv-ij*idā- idā 9.1.8b 9.21.10c idām 9.21.10b,d *iḍāyās* 9.21.10h,i,j,k \*idās 9.21.10e idānām 9.21.10e induka- \*indukas 8.11.7b itas 8.16.1c,3c 9.3.3c,6c *iti* 8.18.7b,8a,b,c 9.7.1a 9.15.3b 9.17.6d 9.21.1k,8e,12k 9.23.9b *id* 8.2.1b,9b,10b,11d 8.3.3c,4c 9.1.4b 9.4.10a 9.7.14c,d 9.9.2c 9.10.5a,10d idhma- idhmas 9.5.8d indra- indras 8.10.12c 8.11.2c,9a 8.13.4c 8.17.9a 8.18.5d 9.2.2a,6a 9.4.1c 9.6.3c,4b,8c 9.8.2c 9.9.3d **9**.12.12a **9**.17.7c,8d,9c **9**.21.11c indra 8.11.6a,8c 8.18.1d 9.4.12c indram 9.21.11d 9.24.3c indrena 9.27.12c indrāya 9.1.11b 9.29.4a indrasya 8.7.11c 9.21.11e,h,i,j,k indra-amitra- indrāmitrās 9.6.3a indra-datta-  $\rightarrow d\bar{a}$ indramedinindramedī **9**.27.7c indra-hata- $\rightarrow han$ indrā-agni- indrāgnī 8.14.9c 9.11.1c indrānī- indrānīm 9.10.9c indriya- indriyam 9.20.10a indriyāvin- indriyāvī 9.21.11e ilay ilayanti 9.29.6b *iva* 8.2.1d,4d,e 8.3.2a,11d 8.6.3d,6c 8.8.4d 8.10.8a,b,d 8.11.10d,11c,d 8.12.12f 8.13.6d,7a,9a 8.14.7a 8.15.12d 8.16.4c 8.18.12d 8.20.4d 9.2.2d 9.3.7b,d 9.4.10b,12d 9.6.5b,9c 9.7.6f 9.8.9c,10d 9.9.1d 9.10.1d,11d 9.11.10b,c 9.13.9c 9.17.3b,10b 9.18.1a,b,4d,7b 9.19.4b 9.21.1eee, 5eee 9.27.1d,2a,b,4a,10c 9.28.5b **9**.29.1c,3c isam 9.27.11d

isu- isus 9.18.1a,c 9.28.5b isum 9.4.7c isvā 9.28.5c °isu- → tīksna-isu- $\circ$ isti-  $\rightarrow sv$ -isti*iha* 8.6.9d 8.7.4d (\**iha*),11d (\**iha*) 8.11.3d,6a,b,d,7e,8c,9b,11a 8.15.1a,d, 2d,6b,d 8.18.7b,c 9.2.1b,2d,3b 9.5.2b 9.6.3b 9.7.6a 9.10.9c 9.13.1c 9.14.1b, 7c 9.24.6a 9.27.11d 9.29.4d *īd īde* **9**.1.3b *īm* 9.1.7b *īrsyā*- *īrsyā* **9**.4.3c īś īśise 8.3.2c īśāna-: īśānas 8.11.8c *īśānās* **8**.11.7c *īśvara- īśvaras* 9.5.4c *u* 8.1.7c 8.2.1b,2d 8.8.3d,7b,d,8b 8.13.9a 8.20.1d 9.4.2b 9.6.2c,10b 9.11.5d,8d,9d,14b 9.14.4d ukthā-mada- ukthāmadāni 9.2.2a ukthya- ukthyas 8.19.7b uks uksatu 8.20.1a,d uksatām 8.20.1b,2f +pra praukṣan 9.5.9a [+Akk. +Instr.1 +sam sam ukṣatu 9.3.4d [+Instr.] ugra- ugras 8.3.11d 9.8.10d 9.9.1d ugram 9.15.1c ugrena 8.2.1b 8.7.7b ugrasya 8.2.4d ugrā 9.14.6a ugrām 9.6.11c uccair-ghosa- uccairghosas 9.27.1a *uta* 8.2.2d 8.3.2a,c,d,6b 8.6.8dd 8.7.2b,3b,9b 8.9.1c,9b-11b,d 8.11.8b 8.12.7b 9.9.5b 8.14.11d 8.15.1b,3b-5b 8.15.6b 8.19.3b 9.3.6b 9.4.2b 9.5.4c 9.6.5c,7b 9.7.4d 9.10.5bb 9.13.4b 9.14.2b 9.15.9b 9.16.6a (\*uta),7b 9.18.2d,5b 9.25.4b,8b uttama- uttamam 8.2.2c uttarauttaram 8.9.13a 8.14.8a uttarāt 8.11.8b uttare 8.19.6d uttuda- uttudas 9.28.8c utpāraņa- utpāranasva 9.14.2c utprna- utprnas 8.11.9b utprnām **8**.18.7c *utsya- utsyās* **8**.8.7b ud adv. 8.11.11c [ø]

präv. 8.2.1d 8.6.8a 8.7.7e 8.9.5d,6b 8.11.9b,10c 8.12.7c,11a 8.13.1a 8.14.7a,c 8.15.3a,4c,5d,7b,9a,13a **8**.17.1a,9a,10a,11a **8**.18.4a,8a,b 8.20.1c,6b,7b 9.3.7a 9.7.12d 9.8.9d 9.11.13d,14a 9.14.1b,cd,5d 9.18.7b 9.19.6a 9.27.6b,8c,11d 9.28.8c udaka- udakam 8.10.9a 8.16.11b **9**.7.11a **9**.19.4b **9**.22.10b udake 9.7.6c °udaka- → apa-udakaudanka- udanka 8.12.11a *udan- udnas* **9**.10.1d udayana- udayanam 9.13.7b udara- udarasya 9.24.1c udarasarpin- \*udarasarpinām 9.6.4d *uda-hārī- udahāryas* **9**.7.13a uddeha- uddeham 9.10.7b udbhit- udbhit 9.27.11b udvata udvatas 8.9.12a unmocana-pramocanaunmocanapramocane 9.13.2c,4c *upa* präv. 8.1.2b,6e 8.6.9d,10b 8.7.1b 8.13.1b,2c 8.14.1b,6b 8.16.6b,11c **8**.18.1b,5d,6b,7a,d,11c **8**.19.4d **9**.7.1b 9.8.9b 9.12.3c 9.14.5a 9.23.1c,6c 9.27.3d 9.29.2c *upaikam* **9**.23.9b upa-eka*upajīkās* **9**.10.7a upajīkāupatrnya- upatrnya 8.2.5a upadrastarupadrastāras 8.15.3c upaveśana- upaveśanam 9.28.7b upaśaya- upaśayās 8.7.5d upasadyaupasadyas 9.14.1a upastha- upasthāt 8.14.4c upasthe 8.14.5b ubj +vi vi ubjāmi 8.20.11c [+Akk. +Instr.1 ubha- ubhā 8.10.11c 8.20.1b,2e ubhe 8.3.10c 8.9.12d 8.14.5c,6a,7b **8**.15.13c **9**.13.2d,4d **9**.17.7d *ubhava*- *ubhayebhis* 9.12.3b ubhayā-dant- ubhayādan 9.18.8c ubhavādatas 9.5.10b

uru- uru 8.1.11c 8.14.9a urvīs 9.21.4b,c uru-gāya*urugāyam* **9**.15.10d uru-gūlāurugūlāyās **8**.2.7a uru-vvacas- uruvyacasas 9.1.5c uloka- ulokam 9.24.5d ulkusīmant- ulkusīmān 9.15.4d *ulba- ulbam* **9**.11.6c usāsānaktā usāsānaktā 9.1.6b usnihā- usnihābhyas 9.3.10a usriva- usriyābhis 9.27.1b *ūti- ūtave* **9**.12.11b *ūrū* **9**.5.5d *ūrubhyām* **8**.16.4a ūru-9.3.13a *ūri- ūrjam* **9**.15.10c *ūrjasvant- ūrjasvantam* 8.11.2a ūrjasvatīs 8.18.3c *ūrdhva*- *ūrdhvas* **8**.14.5b **8**.20.1c ūrdhvā (n.) 9.1.1b ūrdhvās (f.) **9**.1.1a **ūrdhva-māyu-** ūrdhvamāyus **9**.27.3a **ūrmi**- ūrmis 8.13.1a ūrmim 8.13.11d 8.14.10a ūrmayas 8.13.6c ūrmibhis 8.13.7d 8.14.10b **ūsman- ūsmanā 8**.19.3b rc- rcas 9.5.11b 9.21.3c 9.26.1a rta- rtam 9.26.11a rtasya 8.15.5d **9**.15.1d  $^{\circ}$ rta-  $\rightarrow an$ -rtarta-jāta-  $\rightarrow$  jan<sup>i</sup> rtāvu- rtāyavas 9.11.13b rtāvan- rtāvari 8.5.1c,11c rtu- rtavas 9.21.6c,e 9.26.3a rtūn 8.14.3d 9.21.6d rtūnām 9.21.6e,h,i,j,k rtuşu 9.21.6e rtv-ij- rtvijas 8.9.6d rśya- rśyasya 8.12.3c rśyāsas 9.6.7a *rṣa- rṣās* **9**.6.10b rsabha- rsabhas 8.9.7a 8.20.4d 9.21.8e 9.27.2b rsi- rsī 9.13.10a rsayas 8.9.9a 9.19.6a rsibhis 9.25.1b rsīnām 8.15.6c °**rsi-** → eka-rsi- $\rightarrow mah\bar{a}$ -rsi-  $\rightarrow$ sapta-rsiŤ

*eka- ekam* 8.1.6a 8.13.4cc,d 8.14.3bb 9.12.1d 9.15.5b ekena 8.1.6b ekasmin 8.15.7c ekā 8.5.1a  $^{\circ}$ eka-  $\rightarrow upa$ -eka-  $\rightarrow try$ -eka-  $\rightarrow$ dvy-ekaeka-ṛṣi- (eka-ṛṣi-) ekarṣis 9.21.1c,eee ekarşim 9.21.1b,d ekarses 9.21.1h,i,j,k eka-kāma- ekakāmam 9.20.1a *ekadhā* 9.16.6d eka-pad- ekapāt 9.20.1a eka-rūpa- ekarūpas 9.12.2d ekavṛsas 8.4.1a ekavrsaeka-śata- ekaśatam 9.19.5a eka-śarāva- ekaśarāvam 9.21.11a ekādaśa- ekādaśyā 9.20.11cc ekādaśa-śarāva- ekādaśaśarāvam **9**.11.1a ej °ejant-: anejatas 9.6.12d etāvant- \*etāvatas 8.1.7c edh iddha-: iddhas 8.14.9c +adhi-sam adhi sam idhyatām 9.28.10a [+Lok.] +ava avainddha 9.7.3d [+Akk. +Dat.] +sam sam ... indhe 9.17.7c [+Akk. +Lok.1 ena- enam 8.3.5c,12a 8.15.13c 8.19.7b 9.12.4b 9.17.7d 9.21.11,8e,121 enā 8.1.5c,6a enām 9.16.3c 9.17.7a enas- enas 9.22.5b 9.24.5a enasas 9.13.4a 9.22.1c 9.24.7d enāmsi 8.15.4b eva 8.8.11c 8.9.13a 8.15.5d 8.18.11d 9.4.1a,5a,7a 9.5.4a 9.12.3a 9.13.1c 9.15.3a 9.16.6d,7a 9.17.4c 9.18.6a 9.21.1b,d,g.1,2b,d,g-11b,d,g,12b,d,g,1 9.24.6c 9.29.7d *eva- evais* **8**.14.6b evam 9.21.1e.f,12e,f evā 8.6.5d,9c 8.12.3d 8.14.11a 8.20.10a,b,c,d 9.4.4c 9.28.2c,3c 9.29.4c.6c <sup>1</sup>es ichasi 8.12.7d ichant-: ichan **8.15.13b** ichatas **8.15.8d** 

<sup>2</sup>es īṣire **9**.18.9b īṣamāṇa-:.īṣamānās 8.13.6d isita-: isitau 8.9.13d °isita-: purușeșitāt 9.3.8a esa- esa 9.21.1c,5c,11c 9.28.5a etat 8.7.3c,4a,11a 8.13.2d 8.16.9d,10a,b,c **8**.18.2c **9**.8.4a **9**.11.8c,12a **9**.19.4a 9.28.10b etam 9.8.2a etau 9.21.2c ete 8.13.6c 9.21.6c,7c,9c,12c etāni 9.21.3c etān 8.19.2a esā 8.16.8c 9.15.3c 9.17.10d 9.21.8c,10c etām 8.1.2b 8.16.5c,6c 9.17.1a 9.21.1g-12g etasyām 9.15.6a etās 8.13.5a 9.21.4c °**eşana-** → gav-esanaaikahāyana- aikahāyanāt 9.22.4a aida- aidas 9.28.9d aidena 9.29.5b aindra- aindras 9.27.2d oghaoghas **9**.3.7d ojas **9**.20.8a oiasod +vi vyundant-: vyundatī 8.19.5d [ø] *odana-* odanas 9.22.3c 9.24.2c odanam 8.19.6b 9.22.2c 9.24.7a odanasya 9.22.1a odanās 8.19.1b odanān 8.19.2b °**odana-** → pañca-odanaopaśa- opaśas 8.8.5b opaśena 8.8.5b +vi vy osatu 9.28.1d [ø] osadhi- osadhis 8.2.11b 9.3.9f,13f osadhe 8.5.1b,11b 8.6.2d,5d 8.7.1d. 2d,9c 8.18.12c 9.7.7a 9.9.4c osadhim 8.7.10c 9.6.1a,10c,11c oṣadhyā 9.3.9c,13c osadhayas 8.9.4a 9.21.8c 9.26.4b oṣadhī- oṣadhīs 9.4.5d 9.9.2b 9.16.4c **9**.28.1a osadhībhis **8**.17.5a osadhīnām 9.28.1b osadhīsu 8.10.1a aurdhvanabhasa- aurdhvanabhasas **8**.12.6a ka- kas 8.9.1d 8.14.4a 9.19.3d kim 8.1.5c,d 8.2.6d 8.3.4d 8.12.7d 8.18.11b 9.5.5cc,d 9.6.2d 9.22.4b 9.23.2b,5b 9.24.2b *kam* 8.1.2b kena 8.1.2c,d ke 9.5.10b kās 8.2.8c 9.16.4d

°**kakud-** → tri-kakud-

*kanvās* **8**.15.2a kanvakatamat **9**.29.7c katamakatidhā 9.5.5b *kathā* 8.1.1ab *kadā* 9.29.6b,d kanitrima- kanitrimās 8.2.8c 8.8.8c kanīnikā- kanīnikā 8.3.8a 8.6.3b **kanyā-** kanyās **8**.13.9a *kapāla-* kapāle **9**.10.3b *kam* 9.24.7b kam<sup>i</sup> kāmaye 8.11.11b kāmayāmahe 8.12.11b kar kṛnomi 8.10.6b 8.20.3d 9.10.12d 9.11.12d 9.13.5d krnu 8.7.1d.2d 9.1.11a 9.4.12c krnuhi 8.1.11c kuru 8.6.10d krnotu 8.2.11b krnutām 8.12.1d krnutā 9.1.7c kṛnvant-: kṛnvantas 9.15.9c kṛnve **9**.29.1b *krnute* **8**.14.8a,10a **8**.15.10a akar 8.2.7d 8.7.7f karas 9.7.14c,d karat 8.5.1d,11d 9.4.1c krdhi 8.7.3d, 4b.11b *cakāra* **8**.12.6b **9**.9.3d 9.10.7d 9.22.3b cakrathus 9.8.3d cakratus 8.12.6d cakrmā 9.22.5b cakre 9.5.12c karisvasi 8.2.6d karisyatha 9.6.2d kṛta-: kṛtas 9.6.10d,11d 9.27.6a kṛtam 8.16.10d **8.**18.10c **9.**8.3b **9.**25.1b *krtās* 9.5.13b °krta-: duskrtam 9.22.3b,5a duskṛtāt 9.22.1c 9.24.7c duskṛtāni **8**.15.4b *devakrtam* **9**.19.3a pitrkrtāt 9.13.4b mātrkrtāt 9.13.4a *krtvā* **9**.15.10b +āvis āvis kṛnuṣva 8.6.11a [+Akk.] +tiras tiras karas 8.6.6d [+Akk.] +*nis* nis karan **8**.8.4c [+Akk.] +sam-ā samākaram 9.4.10a [+Akk.] °karana- → ayaksmam-karanakarna- karnā 8.2.8a karnayos 9.3.9b °karna- → amrta-karnakartar- kartāram 9.3.8d kars carkysus 9.8.1c +adhi adhi ... acarkrsus 9.8.2b [+Lok.]

**8**.18.1a [ø] kalaśa- kalaśam 9.8.3a kalmāsa- kalmāsam 9.3.6b kalmāsa-pucha- kalmāsapucham **8**.7.9c kalp kalpate 8.19.8b 9.16.2c kalpante **9**.21.4e,6e,9e,10e,12e akalpayat 9.11.1d akalpayan 9.5.16d kalpayāt 9.12.12c kalpayatām **8**.18.6a *klpta-: klptas* **9**.27.12c +vi vy akalpayan 9.5.5b [ø, elliptisch?] kalvāna- (f. °nī-) kalvānyas 8.13.8b *kavi-* kavis 8.14.4d (\*kavis),8c kavitara-: kavitaras 8.1.4a  $kavitara- \rightarrow kavi$ kaśīkā- kaśīkāyās 8.12.7a kaśyapa- kaśyapasya 8.6.6a kānda- kāndāni 8.8.1c *kāma*- *kāmas* 9.28.2c,5d 9.29.1d kāmam 8.2.5c 8.18.4d kāmena **8**.1.2a **9**.29.6c *kāmasya* **9**.28.10c  $\circ$ kāma-  $\rightarrow$  eka-kāma-  $\rightarrow$  dhanakāmakāma-ratha- kāmarathas 9.29.3d  $\circ k\bar{a}mv\bar{a} \rightarrow anna-k\bar{a}mv\bar{a} \rightarrow dhana$ kāmyā  $\circ$ kāra-  $\rightarrow$  bahu-kāra-  $\rightarrow$  vasatkāra- → sphāti-kārakāvya- kāvyena 8.1.2c,3a kāś +abhi abhi cākaśīmi 8.13.5c [+Akk.],9b [ø, elliptisch] kāśyapa- kāśyapas 8.15.1b kāsthakāsthā 8.13.7d kitava- kitavās 8.9.11b kimīdinam 8.6.7d kimīdinas kimīdin-**8**.6.8b *kilāsa- kilāsam* 9.3.3d,4c,5d,7c,9d,13d kilāsa 9.3.6c,8b kilāsena 9.23.3a kilāsasva 9.3.3a kilāsa-bhesaja- kilāsabhesajam 9.3.5b kilbisa- kilbisam 8.15.7d 9.24.6d kilbise 8.15.4a,8c,10d,11d

+pra prakrsant-: prakrsantas

(kilbise),13a kilbisāni 8.15.1d,2d,6d kilbisebhvas 9.22.1b °kilbişa- → ni-kilbişa- → brahmakilbisakilbisya- kilbisyam 8.15.3d kīkasākīkasābhvas 9.3.10b kīnāśa*kīnāśās* **8**.11.5c **9**.8.2d *kīrti- kīrtim* **9**.27.9d kīlāla- kīlālam 8.11.3c kīlāle 8.10.4d kīlāla-varcasa- kīlālavarcasena 8.20.2d kutsa- kutsās 8.15.2a kunakhin*kunakhinā* **9**.22.8a kumārās **9**.15.8b kumārakumbhakumbhebhis 8.8.8d °kumbha- $\rightarrow$  hiranya-kumbhakurmala- kurmalam 9.18.3a *kula- kulam* **9**.11.7d *kulyā-* kulyā **8**.19.5c kulyāyās **9**.18.9c kuṣītaka- kusītakas 8.16.7b kustha- kusthas 9.28.3a kustham **9**.29.7a kusthāt **9**.28.4a kusīda- kusīdam 9.23.8a krcchra- krcchrāt 9.14.1d  $\circ$ kṛt-  $\rightarrow duṣ-kṛt- \rightarrow paridhiskrt \rightarrow$  praveda-kṛt  $\rightarrow$  bhūta-krt-  $\rightarrow$  $śloka-krt- \rightarrow su-krt- \rightarrow havis$ krt**kṛtyā-** kṛtyā **8**.3.5b kṛṣi- kṛṣau 9.8.4a kṛṣā 9.10.11d °**keta-** → śrevah-ketakevata- kevatān 8.16.6b **keśa-** keśān **9**.18.9d kesaraprābandhākesaraprābandhāvās 9.18.6c kairandā- kairandā 9.8.7a kailāta- kailāta 8.2.5a kauśika- kauśikas 8.15.1a °**kratu-** → śata-kratu**krand** kanikradat 8.20.5c +abhi abhi kranda 9.27.8c [+Akk.] abhikradant-: abhikrandan 9.27.2b [+Akk.]  $+\bar{a}$  ākanikradam 8.20.5b [+Akk.] °kranda- → aśva-krandakrami

+ati ati krāmāmi 9.24.5a [+Akk.] +anu-vi vy akrāmat ... anu 9.5.2cd [+Akk.] +apa apakrānta-: apakrāntam 8.10.9c [ø] +ud ud akrāmat 8.17.1a [+Instr.], 9a [+Instr.],11a [+Instr.] *ud akrāman* **8**.17.10a [+Instr.] **krimi-** krimīn **9**.6.12d ?krokodhyā- krokodhyām 9.10.9d kroda-ada- krodādās 9.6.6b krodh kruddha-: kruddās 9.23.1a  $^{\circ}$ *kloman*- → yaka-kloman**kṣatra-** kṣatram 9.17.3a 9.20.10a *kṣatriya-* kṣatriyas 9.16.3c kṣatriyasya 9.15.3d **ksam-** ksām **8**.14.10b 3ksay °ksita-: aksitas 8.18.9b ksar +**pra** pra ksarati **9**.28.4a [+Abl.] ksā +*pari* parikṣāya **8**.18.10d [+Akk.] kṣāman-\*kṣāman **8**.10.4a ksipanu- ksipanos 8.13.6d  $^{\circ}$ kşu- → puru-ksukṣudra-sūkta- kṣudrasūktānām 8.15.6b ksetra- ksetram 9.23.4a ksetrasya **8**.16.9c *kşetre* **9**.19.2d kṣetriya- kṣetriyāt 8.3.6b kṣṇav kṣṇuvāna-: kṣṇuvānas 9.27.1c **khada-** khade **9**.7.4b khanakhane **9**.11.9c khani khanāmi 9.6.1a,10c khanāmasi **9.3.2d** akhanam **9.3.3c** khanamāna-: khanamānam 9.11.9a khanamānās 8.8.9a 8.12.10b °khāta-: anabhri-khāte 9.9.4c +pra prakhāya 9.8.5b (\*prakhāya) [ø, elliptisch] 9.11.11b [+Akk.] khanitar- khanitā 9.3.2c *khala-* khalas 8.11.4d 8.18.9c khala **8**.11.1a,b *khale* **8**.11.7d,8d,9a khalva- khalvān 8.18.1d khādant-: khādantas 9.18.9d khād khed

niskhidam **9**.17.6b [+Akk.]

°gana- → marud-gana-°**gada-** → a-gada-\*gandh (\*gen- $d^h$ ?) +abhi-vi abhi vijangahe 9.19.1b (mit *vāvat*) gandharva- gandharvas 8.3.9b 9.11.7a gandharvās 8.11.6c,7c 9.29.5c gandharva-apsarasgandharvāpsarasas 9.26.5a gabhīra- gabhīras 8.1.3a gam gata-: gatān 9.13.1d °gata-: agatasya 8.15.13d +abhi °abhigata-: ādhārābhigatena **9**.23.3c +ava ava gachati 8.3.12b [+Akk.]  $+\bar{a}$   $\bar{a}$  ... gachāt 9.29.7d [+Instr.]  $\bar{a}$ ... agan 9.2.3c [+Instr.] ā gamat 9.12.2a [+Instr.] *āgamat* 8.20.10a [+Akk.],b [+Akk.],c [+Akk.],d[+Akk.] ā gata 9.12.11a [+Dat. +Instr.]  $+upa-\bar{a}$  upa ...  $\bar{a}gan 9.12.3c$ [+Akk.] +ni nijagmima 9.23.1b [ø, elliptisch?] +parā parāgata-: parāgatās **8**.19.5a [ø] +*pari-ā* paryājagan **9**.3.8b [+Abl.] +sam samgata-: samgate 9.4.8d [ø] samgatesu 9.28.8a [ø] gamistha- gamisthas 9.27.12a gambhīra- gambhīrāt 9.14.1c gambhīre **8**.8.9b **9**.11.9b gambhīrās **8**.12.8b gav<sup>i</sup> jinvata 9.12.11c  $gara-g\overline{i}rna- \rightarrow {}^{2}gar^{i}$ gar<sup>i</sup> gṛṇant-: gṛṇate 8.1.10c gṛṇāna-: grnānā **9**.1.8c +abhi abhi gṛṇīta 9.1.7b [+Akk. +Instr.1  $+\bar{a}$   $\bar{a}$  ... gurasva 9.27.3c [+Akk.] <sup>2</sup>gar<sup>i</sup> °gīrna-: gara-gīrnas **9**.17.4b +ni ni girati 9.17.6a [+Akk.] garga- gargās 8.15.2b

Index verborum

garbha- garbhas 8.14.4c garbham 8.14.2a garbhe 9.22.3a garbhās 9.15.7a.8a gav- gaus 9.17.10d 9.18.6a gām 8.3.13c 8.12.9b 9.17.1d,2c 9.18.5c 9.19.3c 9.23.1c gos 8.2.11d 9.9.2c gavi 8.13.4b gāvas 8.9.7b 8.14.6b 9.5.10c 9.11.10b 9.25.10a gobhis **8.**14.8b **8.**16.12a gavām **8.**3.3b 9.4.10b gosu 8.10.4b 9.23.5a gavaka- gavakasya 8.7.3a gav-esana- gavesanas 9.27.11b *gavya- gavyam* **8**.13.10a *gavyant- gavyan* 9.27.4b,10d gahana- gahanesu 8.16.5a gahvara- gahvare 8.18.3b gā gās 9.13.1c +anu anu gās 9.13.1d [+Akk.],6c [+Akk.] +**upa** upa gāt **8**.6.9d [+Lok. (iha)] +*vi vi gātana* **9**.24.6b [ø] gātu- gātum 8.14.10a °**gāya-** → uru-gāyagiri- gires 8.2.8b girau 8.16.11a giribhyas 8.12.12d gulgulu- \*gulguluni 8.10.3a guhā 8.18.3d 9.12.2d guhya- guhyam 8.13.1c guhyām **9**.11.13c °gūla-→ uru-gūlāgrhas 8.20.11b grhe 8.12.6c *gṛhyās* **9**.27.3b grhya-°grha-→ bhūmi-gṛha**go-aja-** goajam **9**.7.2c gotama- gotamās 8.15.1c godhā-pṛṣṭi- godhā-pṛṣṭes 8.7.3b godhūma- godhūmasya 9.11.12b gonasi- gonases 8.7.2b gop gopāyat 9.11.3a gupita-: gupitam 9.15.3d +abhi abhy agopāyat 9.11.2c [+Akk.] go-patigopate **9**.18.1a goptar- goptāras 9.13.10c go-varcasa- govarcasam 8.10.5a

goh guhyamāna-: guhyamānam **8**.13.4a +apa apa gūhathās 8.6.11b [+Akk.] go-hiranya- gohiranyasya 8.20.6c gaura- gauras 8.13.2d grbhnāmi 8.2.2c 9.7.5a grhnanti 8.12.9a grhnīta 8.18.10c grhnāna-: grhnānas 9.27.3b agrabham 8.2.1c,2b 9.7.6e 9.10.4d agrahīt 9.16.6c jagrabha 8.7.6d 9.7.7b grbhīta-: grbhītam 9.7.10d grbhīte 9.7.10c grāhya-: grāhyas 9.15.3a °grhya: lāṅgūla-grhya **9.8.1c** hasta-grhya **9.15.2d 9.27.5c** +ud udagrabham 8.6.8a [+Akk.] +sam sam agrabhīs 8.10.8c [+Akk.] *samgrbhya* **9**.12.3d [+Akk.] grabhi- grabhis 8.2.1c grāma- grāmam 9.15.4b grāmān 9.27.4d grāmaghosin- grāmaghosī 9.27.9b grāmya- grāmyān 9.5.12d grāvan- grāvā 9.27.10c grāvnā **9**.6.9c grāvabhis **8**.15.12b **grāhī-** \*grāhīm **9**.10.9e  $gr\bar{a}hva- \rightarrow grabh^i$ grīvā- grīvābhyas 9.3.10a grīsma- grīsmas 9.5.8d *gha* 8.2.9b,10b ghas jighatsas 9.17.1d jagdhvā **9**.18.5c **9**.19.3c ghṛta- ghṛtam 8.13.4b ghṛtena 9.1.2b,3a 9.3.5a ghrtasya 8.13.1c, 2a,5c,6c,7c,8c,9d,10d **8**.19.5c **9**.9.4a ghṛtavant- ghṛtavatīs 8.9.6a 8.18.3c ghora- ghorāt 8.3.6c ghosa- ghosas 9.27.8a °ghosa- → uccair-ghosa $ghosa-buddha- \rightarrow bodh$ *ca* 8.1.11d 8.2.4b,6a,b,8c 8.3.1c,d,4d 8.5.1aa-11aa 8.6.2b,4d,9a,10b 8.7.5d, 7cc,d,8b 8.8.4b 8.10.12cc 8.11.6c,7e 8.12.6dd 8.15.4b 8.16.1aa-3aa 8.17.1dd,11dd 8.18.11b 8.19.4b,5b, 9b,c,10c **8**.20.5dd,9b **9**.1.4c **9**.3.1b,

dd.2d 9.4.5b,12b 9.5.3b,4b,9d,10bb, 12d,15cc 9.6.12aa,b 9.7.12b 9.9.2a 9.10.4b,12b 9.11.5c,12b 9.12.7b 9.13.5b,9b,10b,d 9.14.6d 9.15.7b 9.16.4d 9.18.2c,9b 9.19.2d,6d 9.20.1a,bb,2a,bb,3bb,4a,bb,5bb,6bb,7 a,bb,8aaaa,bb,9aaaa,bb,10aaaa,bb,11a a,bb,12bb 9.21.1dd,2cc,3dd,4dd, 5cccc,dd,6dd,7dd,8ccccccc,dd,ee,9 dd,10dddd,11dd,12dd 9.22.1c,4b 9.23.2b,5b 9.24.2b,7d 9.26.11b,12b 9.29.2b cakra- cakrena 8.20.11a cakrīvant- cakrīvat 8.18.11b caks +*vi vi caksva* **9**.27.3b [ø]  $\circ$ caksas-  $\rightarrow$  nr-caksas-  $\rightarrow$  sahasracaksas*caksu-* \**caksos* 9.5.15b caksus- caksus 8.6.6a 9.9.5c 9.11.9c,14c 9.14.3b *caksusā* 8.19.3c 9.14.4a 9.21.1h-12h cakşuşas 8.3.6c caturaksa- caturaksas 8.6.5a caturaksī 9.18.10a caturaksyās **8**.6.6b caturgavās 9.8.10b caturtha- (f. °thī-) caturthyā 9.20.4cc *caturdhā* 8.19.2a caturvṛṣa- caturvṛṣas 8.4.4a caturhanus 9.18.10b catur-hanucatuh-śatacatuhśatam 8.18.10d catuḥ-śarāva- catuḥśarāvam 9.21.4a catuh-śrnga- catuhśrngas 8.13.2d catuh-śrotra- catuh śrotrā 9.18.10b catus-pad- catuspāt 9.20.4a catuspadas 9.20.4a catvar- catvāri 8.13.3a catasras 8.5.4a 8.11.1a,c 9.16.3b 9.21.4b,c catvārimsat- catvārimsat 8.5.4a cana 8.3.4d 9.19.3d 9.29.6b.d.7c candra-mas- candramās 8.6.9a **8**.17.4a **9**.5.15a **9**.21.8c °candramas- → sūrvā-candramas*car* carati 8.14.10d 9.15.5a 9.16.3a **9.17.4a** caratas **8.14.1a** acaras

**8.**16.9a carāni **8.**20.5c,9c carant-:

caran 8.9.8d carantam 9.17.7d 9.29.2c.3a +abhi abhicerus 9.13.2a [+Akk.] +*ava* ava-carantikā **8**.2.8b [+Abl.] +ā ācarant-: ācarantīs 8.8.6a [+Abl.] **8**.12.10a [+Abl.] +ud uccarant: uccaran 8.20.1c [ø] +nis niś carati 8.14.4d [+Abl.] carama-aja- caramājām 9.18.6d *caru- carum* **9**.29.1c carman- carmanā 9.17.10b carmanas 9.28.9a °carman- → duś-carman- $^{\circ}$ cala-  $\rightarrow pum\acute{s}$ -cala*cārus* **8**.14.5a °cit- → vipaś-cit  $^{\circ}$ *citti-*  $\rightarrow a$ -*citticid* 8.1.4d,6b 9.11.13d,14a 9.14.1d cukākanī- cukākani 8.16.5d,6d cet<sup>48</sup> cikitsati 8.15.10b acikitsīs **8**.1.1d *citta-: cittāt* **9**.17.7b  $+\bar{a}$   $\bar{a}$  ciketa 8.14.4a [+Akk.] +ni nicikyat 9.27.12c [+Akk.] cetistha- cetisthas 9.1.4c *ced* 9.15.3b 9.16.6c cyav +pra pracyuta-: pracyutās 9.27.4d [ø]  $^{\circ}$ *cyut-*  $\rightarrow acyuta-cyut$ chadis- chadis 9.7.2d chand chāntsus 9.28.6c chandas- chandas **9**.20.1a,2a,4a,6a,12a *chandāmsi* 9.2.2c 9.5.11c *chāyā*- *chāyā* **9**.11.6b ched achinat 9.8.8b  $\circ$ **ja-**  $\rightarrow \bar{a}tma$ -ja-  $\rightarrow prathama$ -ja- $\rightarrow vasti-ja- \rightarrow samudra-ja- \rightarrow$ sauksmveia*jagat*- *jagat* 9.10.11b 9.15.7b *jathara- jathare* **9**.21.1k.2k,12k jatharesu 8.14.10c <sup>48</sup> Hier wird nur eine Wurzel angenommen, s. Kümmel 2000, 178ff, und Hettrich 2007. C.b.II.20, 50-53.

jana- janas 8.1.4d 9.13.2b janamjanam 8.12.8d jane 8.3.12c 9.4.8d janās 9.18.8b janāsas 8.1.7d,8a janesu 8.1.8c 8.14.2c ianatā- janatās 9.19.5a jan<sup>i</sup> jāyate **8**.9.7d (\*jāyate) **9**.19.1d ajāvathās 9.11.2d,6d ajāvata 9.5.6d, 11d,15b,d ajāyanta 9.5.10a,14c 9.18.7a jāyamāna-: jāyamānāt 8.14.5c ajījanas 8.1.11a jajāna **8**.13.4c *jajñiṣe* **9**.14.7c *jajñe* **8**.9.1c 9.10.3c 8.11.4c *jajñire* 9.5.10c,11b,c janayata 8.14.4b janayanta 8.14.2a *jāta-*: *jātas* **8**.9.5c **8**.19.2c **9**.5.7c,15a jātam 8.3.1b 8.7.3c,4a,11a 8.9.3c,9c **8**.12.4aa,c **9**.5.9b *jātena* **8**.1.2d,3b jātasya 9.5.14d jātās 8.9.9a 9.5.10d jātā **9**.6.8a,9a jātau **8**.9.11c jātā 8.2.7b 9.7.6c °jāta-: rtajāte 8.5.1c, 11c +pari pari jajñire 8.8.2b [+Abl.] jāta- ... pari: jātam ... pari 8.3.1b [+Abl.] **8**.12.4b [+Abl.] +*pra prajāvase* **8**.3.9c [+Abl.] prājāyata 9.11.11c [+Abl.] pra janayasva 9.27.11c [+Akk.] *janiman- janimā* 8.1.5b (Pl.) *janimāni* 8.1.4c 8.15.6c ianus- janusā 8.12.5a janya- janyās 8.12.8a iambh<sup>49</sup> jambhayāsi **8**.7.9d jambhayā **8.3.1c** *ajījabhat* **8.7.8d** +abhi abhijañjabhāna-: abhijañjabhānas 9.27.6c [+Akk.] °**jambhana**- → yātu-jambhanajay ajayatam 9.8.4a jesyant-: \*jesyan 9.27.1d +adhi jāta- ... adhi: jātasya ... adhi 9.5.14d [+Abl.] +parā °parājita-: aparājitas 9.14.7b ātmaparājitas 9.17.2b +vi \*vi ... jigīmahe 9.10.10b [+Akk.]

<sup>&</sup>lt;sup>49</sup> S. Mumm 1999, 295-312.

+sam samjayant-: samjayan **9**.27.3a [+Akk.] jar jāgāra 9.19.3d jāgratu 9.13.10d  $\circ$ *jara*- → a-jarajarad-aṣṭi- jaradaṣṭis 9.13.8b jaradastim 9.13.5d *jarant- jarat* **9**.10.10c *jaras- jarasas* 9.14.7f 9.21.2e,7e jarāyu- jarāyunā 9.7.14a jar<sup>i</sup> jīrna-: jīrnā **9**.4.3c *jaritar- jaritar* **8**.1.8b °*jala-* → śīta-jalajalāṣa- jalāsas 9.7.5d *jalma*- *jalma* **9**.10.10b °java- → mano-javajav<sup>1</sup> °jūta-: devajūtais 9.18.3d devajūtām 9.19.6b varsajūtavā **9**.3.9c,13c jas +**ni** ni jasyata **9**.6.7d [ø] °**jasra-** → a-jasra*jā*- *jā* **8**.1.9d,10a jāgrvi- jāgrvis 9.13.10b *jāta-vedas- jātavedās* **8**.1.2d,3b **8**.13.8d *jātasvedas* **8**.9.13a **9**.1.11a jātavedasam 9.12.2c *jāna-* jānā 8.14.3a jāmadagnya- jāmadagnyas 8.15.1a *jāmi- jāmis* **9**.13.5b *jāmi* **9**.19.7b (*jāmim*?) *jāmim* **9**.22.6b jāmi-yūtha- jāmiyūthesu 8.16.11d *jāyā- jāyā* **9**.15.6c *jāyām* **8**.15.5b **9**.15.5c **9**.23.6a °jāyā- → brahma-jāyā*jāra- jāras* **8**.16.4c °jit- → vasu-jit → samdhanā-jitjihma- jihmānām 8.14.5b *jihvā- jihvā* 8.13.1d 9.1.7b (Instr.) 9.6.5c 9.14.6b 9.18.3a 9.22.2a jihvayā **9**.4.4d jihvāyām **8**.10.7b *jihvās* **9**.6.2a jīv jīvati 9.21.2e,7e jīvanti 8.16.12d jīvāni 9.17.2d jīvātha 9.4.3d jīvant-: jīvato-jīvatas 9.13.7d jīvīs 8.2.3d +**upa** upa jīvata **8**.19.4d [+Akk.]

jīva-purā- jīvapurās 9.13.6d

*jīvala- jīvale* **8**.7.11b *jīvātu-* jīvātave **9**.10.1a iuhūjuhvam 9.15.5d *jetar- jetā* **9**.17.9c **9**.27.12b jos jusate 8.15.12a jusantām 9.1.11c juṣāṇa-: juṣāṇas 8.13.8d josayete 8.14.6a +prati prati josayete 8.14.5d [ø]  $\circ$  josas-  $\rightarrow$  sa-josas-+pra prajānant-: prajānan 9.2.1c [ø, elliptisch?] +sam sam jānīdhvam 9.4.3a [ø]  $\circ$ *jya-*  $\rightarrow$  brahma-jyaiyā jīyate 9.19.4c jīta-; jītam 8.15.9b,d *jyā*- *jyā* **9**.18.3a *jyām* **8**.2.4d *jyāyāms- jyāyān* **9**.5.3b jyestha- jyesthas 8.18.9c jyestham 8.9.1b 9.4.10d  $\circ$ **jyeştha-**  $\rightarrow$  brahma-jyestha*iyok* 9.21.2e,7e *jyotis- jyotisā* **8**.2.1d °jyotiṣ- → daksinā-jyotis*jrayas- jrayas* **8**.14.9a → aṅga-jvara-°ivaratakman- takmā 8.3.7 takmanas 9.14.6d takş +nis nis tataksus 8.13.4d [+Akk. +Abl. +Instr.] takşan- taksnām 9.22.9b *tatas* 8.3.9d 9.5.3b 9.8.4c,7c 9.11.11c *tatra* 8.16.11c,12c 9.7.4a 9.10.7c 9.16.1a *tathā* 8.11.11b 8.15.4d 9.5.2c,16d 9.10.6d 9.15.3d <sup>1</sup>tan atanvata **9**.5.8b tanvāna-: tanvānās 9.5.13c tanvānā 9.2.3d +anu-ā anv ā tatāna 8.9.12c [+Akk.]  $+\bar{a}$   $\bar{a}$  tatāna 8.9.1b [+Akk.] +vi vitata-: vitatam 9.24.3b [ø] tanū- tanūs 9.17.8b tanūm 8.2.3b tanvam 9.7.8a tanvā 8.2.3b (\*tanvā) **9**.14.4b

tanū-napāt- tanūnapāt 9.1.1d tantu- tantavas 8.9.6c  $^{\circ}$ tandra-  $\rightarrow$  a-tandratanyatu- tanyatus 8.2.1a *tap* tapati 9.21.1e,5e tapanti 9.29.7a tapatu 9.7.10b tapantu 9.28.1a  $+\bar{a}$   $\bar{a}$ tapant-: \* $\bar{a}$ tapan 9.21.5c [+Akk.] +vi vitapati 9.10.12a [ø, elliptisch?] +*sam sam tapatām* **8**.15.13c [+Akk.] tapas - tapas 9.15.1c 9.26.11b tapasā 9.12.1b 9.18.2c,3b tapase 9.15.6b tapāmsi 9.2.4a tapasvin- tapasvinam 9.18.4a tapuṣī- tapuṣīm 8.9.13c tamas- tamas 8.15.12d tamasas 8.2.1d 9.14.1d tamasi 9.18.4d tar<sup>i</sup> tārīt 8.3.4c +ava avātirat 9.18.6b [+Akk.] +*ud ut tirate* **8**.9.5d [+Instr.] taruna- tarunebhyas 9.6.11a tarş trsyate 8.8.11c tarh trnedhu 9.6.3d *talāśā*- *talāśā* **8**.10.8a *talpa- talpe* **9**.16.4b tastar- tastā 8.8.4d tastuva- tastuvam 8.2.10aa,b tastuvena 8.2.10c tābuva- tābuvam 8.2.9aa,b tābuvena 8.2.9c *tāra- tārās* **9**.7.9a tārakā*tārakām* **9**.15.4a tāvant- tāvat 8.20.6d,7c tāvantas 9.5.3a tigma-anīka- tigmānīkam 8.14.2c *titīla- titīlās* **9**.6.12b tiraści-rāji- tiraścirājīn 8.7.5c tiras präv. 8.6.6d tila- tilas 8.18.10b tilasya 9.11.12b tīkṣṇa-iṣu- tīkṣṇeṣavas 9.18.2a tīrtha- tīrthe 9.8.9c tumula- tumulān 8.7.1a \*turīpam **9**.1.9a turīpa-°tūrva- → mitra-tūrva-

trnam 9.29.3c trnatrtīvavā 9.20.3cc trtīvatrpra-\*trpram 8.16.7c *tṛṣṭa- tṛṣṭā* 9.17.10d tejas- tejas 8.20.10c 9.19.1c 9.20.8a taimāta- taimātas 9.10.3c taimātam 9.17.5a taimātasya 8.2.4a 9.17.4d *tokāni* **9**.18.8d tokatod +ud ut tudāt 9.28.8c [+Akk.] todān **8**.7.1a todatodin- todinas 9.6.10b *tman-*  $\rightarrow \bar{a}tman$ tray- trayas 8.3.7a 8.11.11d 8.13.3a trīni 8.14.3a 9.21.3b,c trīn 9.20.3aa tribhis 9.5.2a tisras 8.5.3a 8.6.2aa **9**.1.8a trayas-trimśat- trayastrimśat 8.15.7b trā trāyamāna-: trāyamānā 8.2.11c **8**.7.5a trimśat- trimśat 8.5.3a tri-kakud- trikakut 8.3.7d trikadrukā- trikadrukāni 9.21.3b,c *tridhā* 8.13.3c,4a tri-pad- tripāt 9.5.3d trivrsa- trivrsas 8.4.3a tri-śarāva- triśarāvam 9.21.3a *tris* 9.5.13b traikakuda- traikakudam 8.3.1a,10a traistubha- traistubham 9.20.6a try-eka- tryekam 9.23.9a tva- tvam 8.1.1d,2c,4c,5a,7a 8.2.9b, 10b 8.6.5d.9c.11c 8.10.8c 8.12.3d 8.16.12a 8.19.2b 8.20.7a 9.7.6a **9**.11.2d,4c,6d **9**.14.7c **9**.27.2c **9**.29.4c tvā 8.1.7d 8.2.3e 8.3.5d,12d 8.5.1d, 11d **8**.10.10a **8**.12.1a,c,6a,c **9**.3.2d,6d, 9e,13e **9**.6.1c **9**.7.2a,8c,14a **9**.10.6a 9.11.2a,c,3d,4a 9.13.2a,5d 9.14.5c,7e 9.21.1h,i,j,k-12h,i,j,k 9.28.1a,5d,6d, 8b,c,10d **9**.29.1d,3a,5d tvayā **8**.6.2c (\*tvayā) tubhyam 8.1.10b 9.17.1b tvat 8.1.4a,d tava 8.3.13d 8.10.7c 8.16.10a 9.7.4b 9.11.3b,6b (\*tava), 7b,d **9**.13.8d **9**.28.9d *te* **8**.1.6c,8b,9a 8.2.1b 8.2.2a,b,d, 3a,b,c,6b,c,11a

8.3.7d,9a,10c 8.8.2d, 3a,b,c,d, 7a,b,c,d,8a,c,11d 8.10.6b,7a,b,9a,c, 11a,c,12a,c,d 8.11.1a 8.12.5c,8a,10e 8.13.11a,d 8.14.9a 8.16.4a,7c,9d,10b, 11a 8.18.2c 8.19.4aa,b,5a 9.3.2c,9a,d, 10a-12a,13a,d 9.6.4c 9.7.4c,5c,d,6e, 7b,13b 9.8.10c 9.9.2a 9.10.1b 9.11.2b, 3a,5d,6a,c,7a,8d,9d 9.13.1a,b,e,2d,4d, 5aa,9b,10c 9.14.1b,5a,b 9.17.1a 9.27.2c,d,8b **9**.28.1c-4c,5a,6c,7a,c, 10b **9**.29.5a tvayi 8.10.9e yuvam 9.8.3d,8c yūyam 9.4.4c 9.6.2d vas 8.7.6c 8.14.4a 8.17.1b,d,11b,d 8.18.1b,2d, 3a,7a 9.2.1b 9.4.1a,b,2a,b,c,3c,5a,b,d, 6b,d,7a,8a,10a,c,11e 9.6.2a,3b,c,4c, 9a **9**.10.7a yuşmākam **9**.4.8c tvar tvaramāṇa-: tvaramāṇās 9.23.10a tvastār tvastā 9.1.9b 9.2.5a 9.11.1d 9.12.8b tvastus 8.14.2a,5c tvisīmant- tvisīmatī 8.18.4b tves tvisita-: tvisitas 9.27.10b tvesa- tvesam 8.14,8a tvesa-nrmna- tvesa-nrmnas 8.1.1b damś °dasta-: ahi-dasta- 8.7.10a **9**.8.9b dakṣa- dakṣānām 8.14.6c dakṣa-pati- dakṣapatis 8.14.6c daksina- daksine 8.6.4b daksinābhis 8.17.6a daksinatas 8.14.6d dakşinā- dakşinām 8.1.1c dakṣiṇā-jyotiṣ- daksinājyotisam 8.19.11d dant- datsu 8.10.7a  $\rightarrow ubhay\bar{a}$ -dant-  $\rightarrow \dot{s}y\bar{a}va$ -°dantdantdanta- dantā 9.6.2b,5d dantās **9**.18.3b °dabdha-: adabdhebhis 8.14.9d dabh damayant-: damayan 9.27.1c dam  $^{2}day^{i}$ *dīdāya* **9**.21.1e,5e  $dar^{(i)}$ dadrusī 8.2.7c darp drpta-: drptas 8.15.3b darbhadarbhāsas **9**.6.7b

darś dadrśe 8.14.1d darśaya **8**.6.7a,b,d *dṛṣṭa-: dṛṣṭās* **9**.6.12a °drsta-: adrstās **9**.6.2a,6d,7c,9b,12a adrstebhyas 9.6.11a adrstānām **9**.6.5a,8a +**ā** ādrśya **9**.9.5c [+Akk.] darh drdha-: drdham 9.13.1e dav +**pra** pra dunoti **9**.15.4c [+Akk.] **9**.17.3b [+Akk.] daśa daśa 8.5.1a 8.5.10a 8.14.2a 9.16.6a °**daśa** → pañca-daśa daśajihva- daśajihvas 9.3.2a daśama- (f.  $^{\circ}m\bar{i}$ -) daśamyā 9.20.10cc daśamāsva- daśamāsvās 9.15.8b daśarātra- daśarātreņa 8.19.8a daśarātre 9.3.3a daśavrsadaśavṛṣas 8.4.10a daśa-śatadaśaśatās 9.18.5b daśa-śarāva- daśaśarāvam 9.21.10a daśaśīrsadaśaśīrsas **9**.3.2a daśāṅguladaśāṅgulam 9.5.1d das +upa upa dasat 9.14.5a [ø] dasyu- dasyūnām **8**.16.5c,6c,8c dah dahati 9.28.9a dahet 8.16.8a dahant-: dahan 9.29.3d dhaksvāmi 8.16.7c dahyate 9.28.3b dahyatām **9**.28.3c +*pra* pra daha 8.16.5d [+Akk. +Abl.],6c [+Akk. +Abl.] pra ... dhakşyāmi 9.3.6d [+Akk. +Instr.] +vi vi dhāk 9.7.7d [+Akk.],10b [ø, elliptisch] +sam sam daha 9.6.12c [+Akk.] <sup>1</sup>dā dadāmi **8**.1.8b,10b dadāti **9**.6.1c 9.16.3c,5c dadati 8.19.6a adadus 9.15.9a,b 9.17.1a dadat (Koni.) **8**.12.12b dehi **8**.1.9b dattam **8**.20.11d,e dadatu **8**.12.10e dadat-: dadat 8.19.11d dadante 9.1.5b dadus 9.10.7b dadāvān 8.1.1c °datta-: adattam 8.1.9b.10b indradattena 9.10.12c

 $+\bar{a}$   $\bar{a}$  dade 9.11.8c [Akk.] 9.29.5a [Akk.] +punar punardāya 9.15.10a [+Akk.] °punardāya: apunardāya 9.16.4a [+Akk.] <sup>4</sup>dā dadau **9**.23.9b  $^{\circ 4}d\bar{a}$ -  $\rightarrow b\bar{i}ja$ - $d\bar{a}$ - $\circ d\bar{a}nu$   $\rightarrow su$ - $d\bar{a}nu$ dāva-āda- dāvādas 9.17.8c,9b dārvva- dārvvasva 9.10.4b *dāśa- dāśās* **8**.9.11a °dāśa- → dur-dāśadāsa- (f. °sī-) dāsas 8.1.3c dāsasya **8.**12.6c *dāsās* **8.**1.6e **8.**3.7a **8.**9.11a dāsī 8.2.7b 8.16.8c dāsīm 8.16.5c,6c 9.23.6a digdha-viddha-  $\rightarrow$  vyadh didhisū-pati- didhisūpatyā 9.23.7c divya- divyena 8.10.10b divyasya 8.6.3a divyānām 8.8.10a divyayā **9**.8.3b \*divve **9**.1.6a divyās **8**.18.3a diś- diśam 8.14.3c diśas 8.19.3c 9.5.16c 9.12.12c 9.20.5a 9.21.4c,d,e 9.25.4b diśām 9.21.4e,h,i,j,k  $\circ$ dih-  $\rightarrow$  su-dih*dīksā*- *dīksā* **9**.4.6a **9**.26.11b dīrgha- dīrgham 8.15.10a dīrgha-sattra- dīrghasattrena 8.19.8c duchunā- duchunā 9.19.4d duchunām 9.15.4b dundubhi- dundubhis 9.27.1a dundubhe 9.27.6d,7a,10d dundubhes 9.27.5a *dur-ita-*  $\rightarrow ay$ durga- durgāni 9.10.9a dur-gandhi- durgandhi 8.16.9c dur-dāśa- durdāśam 8.1.6b durdhām 9.15.6d dur-dhāduryonās 9.16.4c durvonadur-hārd- durhārdas 8.3.6c duś-carman- duścarmanā 9.23.3a dus-krt- duskrtas 9.24.5c  $dus-krta- \rightarrow kar$ dusvapnya- dusvapnyāt 8.3.6a duhitar- duhitā 8.2.7a

*dūta- dūtāya* **9**.15.3c *dūtau* **9**.13.6c dūtān 9.29.1b *dūra- dūrāt* **9**.18.2d dūra-ājāna- \*dūraājānam 9.29.7b °dūsana- → viṣa-dūsanadūsay dūsayāmasi 9.10.2d dūsaya **9**.9.4d *drti- drtes* **9**.6.5b drś*dṛśe* **8**.6.10d **8**.18.3d deva- devas 8.1.10c 8.6.4a 8.10.12b **8.**12.12a **8.**13.3d **9.**1.2aa,2e **9.**2.1c 9.4.1d,2c 9.12.2a,8a,10c deva **8.**20.7a devāva **8.**1.10c devasya **8**.9.7c **9**.5.14a **9**.24.3a *devās* **8**.9.2d 8.11.9c 8.12.2b 8.15.3c,4d,7b,9c 8.17.10a 8.18.1b,7a 9.1.11c 9.5.8b, 9c.13c 9.7.2a 9.8.2a 9.10.7a 9.11.4a, 8a,13c **9**.12.1a,7a,9a **9**.15.5d,6a,9a 9.16.5d 9.17.1a 9.19.2a,7d 9.21.6c, 9c.12c.e **9**.26.8a **9**.29.5c devāsas **8.**13.4b *devān* **9.**3.8c **9.**21.6b,9b, 12b,d devais 8.16.10d 9.12.10c **9.**15.10b *devebhis* **8**.3.8c **9**.12.2a devebhvas 8.8.6b 9.1.10b devānām 8.11.4d 8.13.1d 9.14.7b 9.15.5b 9.21.12e,h,i,j,k devesu 8.1.8d 9.1.2a °**deva-** → viśva-deva $deva-krta- \rightarrow kar$ *deva-jūta-*  $\rightarrow jav^i$ devatā 8.13.10c devatā- devatām 9.21.1g-12g devatās 9.26.2b devatāt- devatātā 8.14.8d deva-pīvu- devapīvus 9.17.4a (\*devapīyus),7b devapīyūn 9.18.3c deva-bandhu- devabandhum 9.17.3c devar- \*devrbhyas 8.10.10d deva-samhita-  $\rightarrow dh\bar{a}$ devī- devī 8.10.11b 8.12.1b 9.11.4c devi 8.6.1d,2d 8.12.8c devīm **8**.18.7d **9**.10.9e devyās **9**.11.14c devīs 8.8.6b 9.1.5a 9.1.8a 9.15.1d deś dista-: distas 9.14.7d deśa- deśebhyas 8.19.1b

deh digdha-: digdham 9.16.5d digdhā **9**.18.1a,c **9**.28.5b °digdha-: sudigdhās **9**.18.3b daiva- (f. °vī-) daivās 9.1.7a daivīm 9.27.3c daivya- daivyena 9.11.12c doṣ- dorbhyām 9.3.11a dogh duhe 9.16.1a duhāna-: duhānā 8.18.4c dyav- dyaus 8.14.11d 9.5.16b 9.10.11a 9.11.3a 9.21.5c,8c dyām 8.6.1c 9.5.2a divam 8.6.10c 8.9.1b 8.19.3a 9.18.7b divā 9.11.5b 9.13.10d dive 8.1.1a divas 8.12.4b 9.7.9a 9.10.2a,b 9.12.12a 9.16.3d divi 8.14.3b 9.5.3d 9.12.7e divas (Akk.Pl.) 8.6.2a dyām-pāta- dyāmpātasya 8.7.3a dyāvā-pṛthivī dyāvāpṛthivī 8.9.2a,12d 8.15.13c 9.7.10c 9.25.3a (dyāvāprthivī) dyumant- dyumat 9.27.6d dyumattama-: dyumattamā 9.1.1c dyumattama-  $\rightarrow$  dyumant- $^{\circ}$ dyota-  $\rightarrow p\bar{a}rsni$ -dvota- $^{\circ}$ dyotana-  $\rightarrow hrd$ -dyotanadravina- dravinena 8.20.9b dravināni 8.13.10b druvaya- druvayas 9.27.2a drogh druhyati 9.19.7c druhyāt 8.15.8a \*dudrohitha 9.13.3a drugdha-: drugdhās 8.15.2c °drugdha-: aksadrugdhas 9.17.2a dva- dve 8.5.2a 8.13.3b 8.14.1a dvādaśa- (f. °śī-) dvādaśyā 9.20.12cc dvādaśa-śarāva- dvādaśaśarāvam **9**.21.12a dvādaśāha- dvādaśāhena 8.19.8b dvār- dvāras 9.1.5a dvijihva- dvijihvā 9.18.10c dvitīvadvitīyayā 9.20.2cc *dvi-pad- dvipāt* **8**.9.8c **9**.20.2a dvipadas 9.20.2a dvi-prāṇa- dviprānā 9.18.10c dvi-meya- dvimeyam 9.23.8b dvirājadvirāje 9.27.9d dvivrsadvivrsas 8.4.2a

dvi-śarāva- dviśarāvam 9.21.2a dves dvistas 9.17.7d dvisant-: dvisantas 9.19.2b dvisatām 9.27.12d dvy-eka- dvyekam 9.23.9a dhana- dhanam 8.3.4b 9.17.5c dhane 9.23.5a dhana-kāma- dhanakāmas 9.17.7b **dhana-kāmyā** 9.23.8b dhanuṣ- dhanurbhis 9.18.3d → <sup>2</sup>dhanvandhanyatikā- dhanyatikā 9.10.8b <sup>1</sup>dhanvan- (,,Wüste") dhanvan 8.14.10a dhanvani 9.3.4b <sup>2</sup>dhanvan- ("Bogen") dhanvanas 8.2.4d  $\rightarrow$  dhanusdhanvanya- dhanvanyās 8.8.8a <sup>1</sup>**dhav**<sup>i</sup> dhavati **9**.16.3d +**upa** upa dhāpayete **8**.14.1b [+Akk.] dhar dhārayāmā 8.13.2b dharisye 8.1.3d °dharman-→ satva-dharmandhavi +ava ava dhūnute 9.18.10d [+Akk.] +vi vyadhūnuta 9.19.5b [+Akk.]  $^{\circ}$ dhas-  $\rightarrow vayo$ -dhasdhā dadhāti 9.15.6d dehi 9.2.10b dadhātu 8.10.12d dhatta 8.13.10b dhatte 8.14.10c dadhāna-: dadhānas 9.27.10b hita-: hitam 8.13.4a hitāya 8.18.2c +*api* api dhāyi **9**.14.5b [ø] apihita-: apihitas 8.20.11b [+Instr.]  $+\bar{a}$   $\bar{a}$  dadhati 8.20.6a [+Akk. +Instr.] adadhus ... ā **9**.11.8ab [+Akk. +Lok.] *ā dadhat* **8**.6.4b [+Akk. +Lok.] ādhattam 9.8.8d [+Akk. +Abl.] ā dhattām 8.10.9f [+Akk. +Lok.],11d[+Dat. +Akk.]  $\bar{a}$ dadhus 9.11.14b [+Akk. +Lok.] āhita-: āhitau 9.4.12d [+Lok.] +ni ni dhatte 8.15.4c [Akk. +Lok.] nihita-: nihitam 9.10.3a [+Lok.],b [+Lok.] 9.18.4d [+Lok.]

Index verborum

+pari parihita-: parihitas 8.11.4a [+Instr.] **8**.20.9a [+Instr.] +puras puro dadhe 9.14.2d [+Akk.] purohita-: purohitas 9.12.10c [+Instr.] +vi vy adadhus 9.5.5a [+Instr.] vi dadhau 8.14.3d [+Akk.] +sam sam adadhāt 9.11.1b [+Akk.] samadadhus 9.11.4a [+Akk.] °samhita-: devasamhitam **9**.17.9d  $\circ dh\bar{a}$ -  $\rightarrow dur$ - $dh\bar{a}$ -  $\rightarrow vasu$ - $dh\bar{a}$ *dhātar- dhātā* **8**.10.12d **9**.11.1b 9.12.8a (\*dhātā) °dhāna- → yātu-dhānadhānya- dhānyam 8.12.9b 8.18.10a dhānvena 8.11.4b dhānyāni 9.4.5a °dhānya- → bahu-dhānyadhāman- dhāma 8.14.9b dhāmadhāma 9.7.5b dhāmnā 9.1.5c dhāman **8**.13.11a <sup>1</sup>dhārā- ("Strom") dhārām 9.16.3d dhārāyās 8.12.7b dhārās 8.13.5c,7c, 8c,9d,10d **9**.7.9b <sup>2</sup>dhārā- ("Kante") dhārās 8.11.1c dhāv dhāvatu 8.12.2d,9c 9.27.5c adhāvavas 9.7.2b +vi vi dhāvatha 8.8.1d [+Abl.] dhī- dhīs 8.14.8c dhībhis 9.27.6a dhīra- dhīra-tara-: dhīrataras 8.1.4b  $dh\bar{\imath}ratara- \rightarrow dh\bar{\imath}ra$ *dhur- dhuram* **9**.16.1b dhūma- dhūmena 8.19.3a dhṛṣṇuṣeṇa- dhṛṣṇuṣeṇas 9.27.9a dhenā- dhenās 8.13.6a dhenu- dhenus 9.16.1a 9.21.10c dhenum 9.21.10b dhairva- dhairyena 8.15.3b *dhvā dhvāvet* **9**.21.1g-12g dhrūksna- dhrūksnām 8.16.5b dhvani- dhvanayas 9.27.8b <sup>1</sup>na (,,nicht") 8.1.2a,3cc,4aa,b 8.2.9a,b, 10a,b 8.3.5a,bb,c,12a,b,c,13b 8.8.6d 8.9.8d 8.12.10d 8.13.5b 8.15.2c,3a, 5aaa,bb,8a,bb,11a,bb **8**.16.10a,b 8.19.7a,b,c,10d 9.3.5d 9.6.2a,b,cc,3b,

5d,8b 9.9.2a 9.10.1a,c,6c,8cc 9.12.4b 9.13.8a 9.15.3c 9.16.1a,b,2a,c,d,5c, 7bb 9.17.1a,3d,6b,7b,8a 9.18.2b,4d, 7b **9**.19.1d,3c **9**.21.2e,6e,7e **9**.24.5c 9.28.7d,8a 9.29.6b,7c <sup>2</sup>na (,,wie") 8.2.1a 8.13.6a,7a 8.14.6a,b 9.1.6a 9.15.5d nakt- naktam 9.11.5b 9.13.10d nakş naksati 9.1.2c +abhi abhi naksati 8.14.10c [+Akk.] naksatrā- naksatrāni 9.3.7b 9.25.5b naksatrais 8.17.4a nada- nadasya 9.7.12b nadesu **9**.7.11b nadī- nadyas 9.26.6a nadībhis 8.17.7a °napāt- → tanū-napātnabhas- nabhasā 8.2.1a nabhasas 8.8.2b nabhasī 9.17.7d 9.27.8a namas- namas 9.3.8c 9.14.2aa,b namasā 9.1.3b namobhis 8.13.2b namasy namasyāmas 9.3.8c nav<sup>i</sup> navanti 9.14.2b navata 8.13.10c nayate 9.16.2d nīta-: nītām 9.15.5d +apa apanīta-: apanītā 9.15.6c [ø]  $+\bar{a}$   $\bar{a}$ nava 9.29.4d [+Akk. +Dat. +Lok. (iha)] ā nināya 9.15.2d [ø, elliptisch] +niş niş ... nayati 9.17.3a [+Akk.] +pari pari ... nayanti 8.14.2d [+Akk.] +**pra** pra nayāmi **8**.17.1b [+Akk. +Akk.],11b [+Akk. +Akk.] +vi vi nayāmas 9.14.6c [+Akk.] +sam sam nayān 8.15.3d [+Akk. +Lok.] narāśamsa- narāśamsas 9.1.2d nart nrtyantu 9.4.6c nrtya 8.16.11c +adhi adhi ngtya 9.27.10d [+Akk.] nava nava 8.5.9a 8.16.1a 9.21.9b,c nava- navā 8.14.7d navāsu 8.14.10d navati- navatis 8.5.9a 8.16.1a navama- (f. °mī-) navamyā 9.20.9cc navavṛṣas 8.4.9a nava-śarāva- navaśarāvam 9.21.9a

<sup>1</sup>naś aśnute **8**.3.5c aśyāma **8**.13.11d ānaśa 8.8.4d +upa-sam upa ... sam ... ānat 8.13.1b [+Akk. +Instr.] <sup>2</sup>naś naśya 9.3.6c naśyantu 8.16.1c,3c neśat 8.2.2d naśisyasi 8.16.7d nāśayāmi 9.3.3d,9d,13d nāśayant-: nāśayan 9.3.7c nīnaśat 9.3.4c nasta: nastas 9.4.3c nastam **8**.19.9b +pari pari ... nāśayāmi 9.3.9bcd [+Akk. +Abl. +Instr.],11b [+Abl.],12b [+Abl.] nas nasanta 8.13.8c nah +api api nahyeya 9.6.4c [+Instr. +Akk.] apinahya-: apinahyam 9.6.5a [ø] *nādī- nādī* 8.12.5a nādīkā- nādīkās 9.18.3b nāth nāthita-: nāthitasya 8.15.8c *nāthitā* **9**.27.5b nātha- nātham 8.6.10c nādh nādhamāna-: nādhamāne 8.15.3a nābhi- nābhis 8.13.1d nābhim 9.1.9c 9.11.1d nābhyās 9.5.16a *nāman- nāma* **8**.3.7d,8d,9a **8**.7.6d 8.12.5a 8.13.1c,2a 9.7.5a,c,d,6e,7a,b 9.8.7a nāmnī 8.3.10c nārada- nārada 9.17.5d *nārī*- *nārī* 9.27.5c *naryās* 8.10.1e,5c *ni* adv. 9.7.11a [+Lok.],b [+Lok.] präv. 8.9.3b,4a 8.15.4c 8.16.8d 8.18.10a 9.6.6b,7d 9.10.3a,b 9.12.3d, 4b 9.15.6b,8c 9.16.4b 9.17.6a 9.18.4d 9.22.10b 9.23.1b 9.27.12c *nims* \**nimsīta* **8**.15.5b nikarana- nikaranī 8.10.7c ni-kilbisa- nikilbisam 9.15.10b nicāyaka- nicāyakas 8.11.7a ninya- ninyam 8.14.4a nimanksin- nimanksī 8.7.8c nimis- \*nimise 8.2.5d nivatas 8.9.12a nivatnividnividas 9.2.3a

niveśana- niveśanam 8.12.10d nis adv. 8.12.7a [+Akk. +Abl., elliptisch],b [+Akk. +Abl., elliptisch] präv. 8.8.4c 8.13.4d 8.14.4d 9.12.3a 9.13.8c 9.17.3a,6b 9.19.1c 9.21.1a,b-12a,b 9.22.1a,2d,e 9.23.4b 9.25.9b **9**.26.3b niskartar- niskartā 9.6.5c O  $niskhidam \rightarrow khed$ *nīcais* 8.1.6e °**nīti-** → śardha-nītinīlagrīva- nīlagrīvas 8.7.9a *nīṣāh*- *nīsāt* **9**.27.11a **nu** 8.1.4d 8.2.7d 9.2.5a,8a 9.12.3c 9.13.1c nr-cakṣās 8.15.12b *nr-pati- nrpate* 9.17.1b 9.18.1a °nrmna- → tveṣa-nṛmnanod nutta-: nuttas 9.13.9d nuttās 8.16.1d,3d *nau- nāvam* **9**.19.4b nyañcana- nyañcanam 8.16.9d,10b **9**.6.3b paktar- paktā 9.22.1b pakva- pakvam 8.11.7b  $^{\circ}$ *pakva*- → *a*-*pakva*pac pacāmi 9.24.7a pacati 9.19.6c pacatas 8.19.10d pacanti 8.19.6b apeciran 9.18.6d pacyamāna-: pacyamānā 9.19.1a,6c paktvā 8.19.4c pañca- pañca 8.5.5a 8.16.3a 9.29.5aa pañcabhyas 9.16.7d pañca-odana- pañcaudanas 8.19.1d, 3d,8d,9d pañcaudanam 8.19,4c,7d. 10c.11c pañca-daśa pañcadaśānām 8.15.7a pañcama- (f. °mī-) pañcamas 8.19.2d pañcamyã 9.20.5cc pañca-mūrdhan- pañcamūrdhā 9.21.5c pañcamūrdhānam 9.21.5b pañcavṛṣa- pañcavṛṣas 8.4.5a pañca-śarāva- pañcaśarāvam 9.21.5a pañcāśat- pañcāśat 8.5.5a 8.16.3a paṇi- paṇayas 8.1.6d \*paṇīn 8.1.7c panibhis 8.13.4a

```
<sup>1</sup>pat patati 8.6.10a patayanti 8.13.7b
   +ati aty apaptāma 9.10.9a [+Akk.]
   +ud utpatanti 9.3.7a [ø] utpatya
   8.7.7e [ø]
   +nis nir apaptat 9.12.3a [+Akk.]
    +pra pra pata 8.16.7a [+Abl.
   (atas)] 9.28.1e-2e [+Abl. (atas)],3d-
   4d [+Abl. (atas)],5e-6e [+Abl.
   (atas)],7f [+Abl. (atas)],8d [+Abl.
    (atas)],9e-10e [+Abl. (atas)] 9.29.1e-
    6e [+Abl. (atas)] prāpaptat 9.13.9c
    [ø]
<sup>2</sup>pat patyamāna-: patyamānās 9.1.5c
    [+Instr.]
patatrin- patatrinas 8.10.8d
    patatrinīm 9.4.7c
patayisnu- patayisnunā 9.8.1b
    patayisnavas 8.8.2a
pati- patis 8.19.11b 9.12.12a 9.16.6d,
    7a patim 8.10.8b,12a,b,c,d 8.19.10a
    patayas 9.16.6a
^{\circ}pati- \rightarrow adhi-pati- \rightarrow go-pati-
    \rightarrow daksa-pati- \rightarrow didhis\bar{u}-pati-
    \rightarrow nr-pati- \rightarrow paśu-pati- \rightarrow
    praj\bar{a}-pati- \rightarrow loka-pati-
    vanas-pati- \rightarrow s\bar{\imath}ra-pati- \rightarrow
    havis-pati-
pativatnī- pativatnī 8.10.10c
patnī- patnībhis 9.2.3b
pathi-stha- pathisthān 8.7.1b
pad
    +ava avapadyante 9.15.7a [ø]
     avapadyamāna-: avapadyamānam
     9.15.4b [+Akk.] avāpadran 9.7.9a
     [+Abl.]
     +ni nipadyate 9.16.4b [+Lok.]
     +pra pra padyatām 9.28.5b
     [+Akk.] *prāpādi 9.15.4d [+Lok.
    (yatra)]
 pad- pāt 9.5.2b,3c padā 9.23.1c
     pādā 8.13.3a 9.5.5d 9.6.5b pādau
     9.4.12d padbhyām 9.5.6d,16c
     9.14.3d padbhis 9.5.2a
 \circpad- \rightarrow astā-pad- \rightarrow eka-pad-
     \rightarrow catus-pad- \rightarrow dvi-pad- \rightarrow tri-
     pad- \rightarrow sahasra-pad-
```

 $\circ$  pada-  $\rightarrow$  sapta-padapada-vāya- padavāyas 9.17.9a padvant- padvatā 9.8.1b panispada- panispadā 9.14.6b panthā- panthās 8.15.5d panthām 8.15.13d pathas 9.1.2b 9.13.7b payas- payas 9.12.8c payasā **8**.10.10b payāmsi **9**.2.7a pavasvant- payasvatīs 8.18.3c  $pav^i$ +pra prapīna-: prapīnām 9.16.3d [ø] par pipṛta 9.2.2d *para- pareṣām* **9**.27.4c parama- paramas 8.1.11d parame 9.15.6d 9.24.5b paramesthin- paramesthi 9.26.8b paras adv. 8.1.5c [+Instr.],6a [+Instr.],b [+Instr.] paras-tara-: parastaram 9.13.9d präv. 8.8.1b 9.3.6c paras-tara- → paras *parā* präv. **8**.6.1b **8**.18.12a **8**.19.5a 9.7.13c,d 9.14.7b 9.17.2b 9.18.5d,7d 9.19.5d parāvat- parāvatam 9.7.13c parāvatas 9.13.1a,b <sup>1</sup>par<sup>i</sup> pūrņa-: pūrņas **8**.20.8a pūrņau 8.11.6a +**ud** ut prnat 8.11.9b [+Akk.] ut pṛṇāt 8.18.8a [+Akk.],b [+Akk.] ut prna 8.11.10c [+Akk.] +**sam-ā** sam ā pṛṇa **8**.18.4d [+Akk.] pari adv. 9.7.4b [+Lok., elliptisch?] präv. 8.3.1b,4ab 8.8.2b 8.11.4a 8.12.4b,8c,12d 8.14.2d,3a,8c,9a 8.18.10d 8.20.9a 9.3.8b,9bcd,11b,12b 9.7.1d,6d,9d,14b 9.12.1a 9.14.1cd 9.23.7aa,b 9.24.7cd paridhi- paridhis 8.3.8d paridhayas 9.5.13a 9.25.6b paridhişkrt- paridhişkras 8.11.5b paripāna- paripānam 8.3.2a,3a,b 8.6.8a paripāņāya 8.3.3d paribhū- paribhūs 9.26.7b

parivācana- parivācanam 8.3.9b paruṣ- → parvanparusaparusas **9**.10.6a parc +sam sampṛñcāna-: sampṛñcānas 8.14.8b [+Akk.] parjanya- parjanyas 8.18.2d parṇa- parnāni 9.11.7c 9.29.6a  $^{\circ}$ parna-  $\rightarrow$  su-parnaparyāyin- paryāyinas 8.3.12a parvata- parvatasya 8.3.8b parvatās 8.9.12b 9.26.7a parvatebhyas 8.8.6a **8**.12.10a parvatānām **8**.3.7c parvan- parus 9.11.1b parus-parus 8.3.11b 9.7.5b 9.9.1b *palālin-* palālinas 9.11.12a pavana- pavanāya 9.24.7b pavanais 9.22.1d pavanīs 8.11.5a pav<sup>i</sup> apunāt 9.24.4a apunan 9.24.3c punātu 9.3.1a 9.22.1d 9.24.3d,4d 9.25.1d 9.26.12d punītana 8.11.2b punantu 9.3.1a apunīta 9.24.4b pavate 9.3.1b pavante 8.13.10d pavamāna-: pavamānas 9.25.1d 9.26.12d apāvayat 9.6.8d pāvayatām 9.3.1d pūyate 9.26.11b pūyamāna-: pūyamānās 8.13.6b pūta-: pūtas 9.25.8a 9.26.6b,7b,9a, 10a pūtam 9.25.2a,7a 9.26.1b,11a, 12a pūtau 9.25.5a,9a pūte (n.) 9.25.4a pūtās 9.25.5b,6b,10a,b 9.26.2a,b,4a,5b,7a,8a pūtā (n.) 9.24.4c pūtā (f.) 9.15.6a pūte 9.25.3a (pūté) pūtās 9.25.3b (pūtās), 4b **9**.26.1a,4b,5a,6a +abhi abhi ... pavante 8.13.9d [ø] pavitra- pavitras 9.22.1d,3d 9.24.2d pavitram 9.22.2c 9.24.3a,7b paś paśyāmi 9.21.1-12h paśyasi 8.6.1b,d apaśyat 8.19.1c paśyāni **8**.6.2d,4c,8c paśyant-: paśyan 9.17.5b paśyatām 8.20.3d +abhi-vi abhivipaśyasi 8.20.7b [ø, mit yāvat] abhivipasyati 9.10.12b [ø, mit yāvat] 9.16.4d [+Akk.] abhi vi paśya 8.20.7c [+Akk. +Instr.]

 $+\bar{a}$   $\bar{a}$  paśyasi 8.6.1a [+Akk.] +parā parā paśyasi 8.6.1b [+Akk.] +prati prati paśyasi 8.6.1a [+Akk.] prati paśyāsi 8.6.11d [+Akk.] +vi vipaśyati 8.9.4d [ø, mit yāvat] vipaśyatas 8.6.9b [+Akk.] vi paśvatāt 8.6.9c [ø] paśu- paśum 9.5.13d paśavas 9.4.5b 9.21.10c paśūn 9.5.12c 9.20.2a,4a 9.21.10d paśubhyas 9.12.5a paśu-pati- paśupate 9.12.5a *paścāt* 8.11.8a 9.5.7d 9.12.9c pā pāhi 8.3.6d,10d 8.14.9d pātu 9.22.3d 9.24.2d +pari pari ... pari ... pāhi 8.3.4ab [+Akk.] <sup>2</sup>pā pibati **9**.17.4d,5a pibet **8**.15.5a papima 9.22.10b papivāms-: *papivān* **9**.9.3c  $^{3}p\bar{a}$ +ud utpipāna-: utpipānām 9.27.8c [ø]  $^{\circ 1}$ pā-  $\rightarrow abhi\acute{s}asti-pā$ pānkta- pānktam 9.20.12a °**pāta-** → dyām-pāta-°**pātra-** → pūrṇa-pātrapāpa- (f. °pī-) pāpas 9.17.2b pāpīm 8.16.5b *pāpayā* 9.16.1d pāyu- pāyubhis 8.14.9d pārthiva- pārthivam 9.7.10d pārthivānām 8.14.3c pārśva- pārśvābhyām 9.3.12a pārsni- pārsnibhyām 8.16.4b 9.3.13b pārsni-dyota- pārsnidyotas 8.8.5d pāvaka- pāvaka 8.14.11b °**pāvan-** → madhu-pāvanpitar- pitā 8.2.6a 8.3.7d 8.19.4a 9.7.5d 9.12.2b 9.13.5a pitaram 8.1.11b 9.22.6a pitre 8.1.1b pitrbhyām 9.4.4b pitaras 8.19.5b pitrbhis 9.12.3b pitrbhyas 9.14.2b pitrnām 9.17.3d *pitu-* pitus 8.7.10b 8.20.2a pitu-bhojana- pitubhojanam 8.3.2d

pitr-krta-  $\rightarrow kar$ 

pitṛ-han- pitṛghnā 9.22.7b piśanga-rūpa- piśangarūpas 9.3.6a piśāca- piśācam 8.6.6d,10d  $^{\circ}$ pītha- $\rightarrow soma$ -pīthapīyaka- \*pīyakān 9.18.1d  $\circ$ *pīyu-*  $\rightarrow deva-pīyu$ pumś-cala- pumścalānām 9.22.9a °*pums*-  $\rightarrow str\bar{\iota}$ -pums- 8.9.11c °pucha- → kalmāsa-pucha*punya- punyam* **9**.24.6c °punyajana- → sarpa-punyajanaputthagī- putthagi 8.16.7d,8d,11d putthajñī- putthajñīm 8.16.4d putthajñyas 8.16.1d,3d (\*putthajñyas) putra- putras 9.4.4a putram 8.15.5b 9.2.2d 9.27.5c putrāsas 9.7.7c ° putra-  $\rightarrow$  aśma-putra-  $\rightarrow$  śūraputraputra-suvana- putrasuvanam 8.16.6a *punar* adv. **8**.10.9e **8**.15.9b,d **9**.5.2b 9.8.8d 9.9.5d 9.13.6a,7a 9.15.2b ?präv. (allesamt zu  $^{1}d\bar{a}$ ) 8.1.8b 9.15.9a,b,d,10a 9.16.3c,4a 9.16.5c punar-bhū- punarbhuvā 8.19.11b punar-magha- punarmaghas 8.1.2a punarmagha 8.1.1d punarmaghesu **8**.1.7b pumāms- pumān 9.19.1d puṃse 9.13.3b pumsas 8.10.8c 9.28.4a *pur- puram* 8.17.1b,11b puras adv. 9.5.7d [ø] 9.12.9c [ø] präv. 9.12.10c 9.14.2d purastāt 8.11.8a 9.11.5a,10a °**purā-** → jīva-purā*purā* adv. **9**.14.7f [+Abl.] **9**.21.2e [+Abl.],7e [+Abl.] *puru- puru* 9.11.5c puru-ksu- puruksu 9.1.9a puruṣa- (pūruṣa-) puruṣas 8.9.8c 9.5.1a,3b,4a 9.13.2a pūrusas 8.8.6d 9.5.7b purusa 9.14.7d pūrusa 8.3.13d purusam 9.5.5a,9b,13d **9**.12.4a *pūrusam* **9**.19.2b,7d purusena 9.5.8a purusāt 8.2.11d

9.5.14d 9.9.2d purusān 9.7.7d purusānām 8.3.3a °**purusa-** → sahasra-puruṣapurușa-ișita-  $\rightarrow$  <sup>2</sup>eș puruṣādin- purusādinas 9.6.9b puro-gava- purogavas 8.11.2d puskara- puskare 9.11.14b puskara-sraj- puskarasrajā (Nom.) 8.10.9f,11d 8.12.1d 8.20.2f puskarasrajā (Vok.) 8.10.1b,6d 8.20.11e puspa- puspam 9.9.4b puspāt 8.10.2a °puspa- → visa-puspapuspaka- puspakam 8.12.7a pūruṣa- → purusa-°pūrusa- → bahu-pūrusapūrņa-pātra- pūrņapātrā 8.18.4b pūrva- pūrvas 9.27.7a pūrvam **8**.19.10a *pūrve* **8**.19.5a **9**.15.6a 9.16.6b pūrvān 9.13.1d pūrvām 8.14.3c *pūṣan- pūṣā* **9**.12.7c pūṣa-rakṣita- → rakṣ pṛtanā- pṛtanās 9.27.3a prtanāsāh- prtanāsāt 9.27.12b *prthak* 9.3.7a 9.27.8b *pṛthivī*- *pṛthivī* 8.14.11d 9.6.8b 9.10.11a 9.11.3d 9.21.5c,8c prthivvās 8.11.3c 9.10.2c 9.11.14c 9.15.10c pṛthivyām 9.4.5c pṛthivīs **8**.6.2a prthivī-ksit- prthivīksitas 9.6.6d prdāku- prdākos 8.7.2b prdākūnām **8**.7.11a (zu *pṛdākū*-?) pṛdākū- pṛdākūs 9.17.10b (\*pṛdākūs) **9**.18.1b *pṛdākūnām* **8**.7.11a (zu prdāku-?) prśni- prśnim 8.1.1c,2b,8b prśne **8**.2.5a prsad-ājya- prsadājyam 9.5.12b prsti- prstibhis 8.4.4b prstibhyas **9**.3.12a °**pṛṣṭi-** → godhā-pṛṣṭiprstha- prsthe 9.27.7b *petva-* \**petvas* **9**.18.8c peś pimśatu 9.12.8b

paidva- paidvena 8.7.7a **poṣa-** poṣam **9**.1.9b °**poṣa-** → sahasra-posapauruṣā- pauruṣāsas 9.6.7a pra adv. 8.14.3c [+Akk. (elliptisch?)] präv. 8.1.6c,7a,11c 8.3.5a,8c,9c,11a, 12c **8**.7.5a **8**.8.1a,5b, 6c **8**.12.8c 8.13.2a 8.14.3d 8.15.1d, 2d,4c,5c,6d 8.16.4d,5d,6c,7a,11c,12c 8.17.1b,c, 11b,c 8.18.1a 8.20.4c 9.2.1b,c,2b 9.3.6d 9.4.4a 9.5.9a 9.6.9d 9.7.3a 9.9.1a 9.11.5a,11b,c 9.12.2c,9a 9.13.9c 9.15.2b,3c,4c,d,8a 9.16.3d,7c 9.17.3b,5b 9.21.1j-12j,1f,1, 2e,2f-11f 9.27.4d,5a,6a,11c 9.28.1e-2e,3a,d, 4a,d,5b,5e-6e,7f,8d,9c,9e-10e **9**.29.1e-6e prajanana- prajananam 8.16.10d *prajā-* prajā **8**.15.6b prajām **8**.15.11a **9**.12.8a (\**prajām*) **9**.19.5c *prajayā* 8.16.12b prajāyai 8.15.10b prajās **9**.12.6c *prajābhis* **8**.17.11a prajā-pati- prajāpatis 8.17.11a **9**.26.8b,9b,10a prajāpatim **9**.20.12a prajāpatau 9.12.7a pranejana- pranejane 8.8.10c pratanka- pratankam 8.2.7c pratankin- pratankinī 8.16.9b *pratara-* prataram 8.16.12b *prati* präv. 8.6.1a,11d 8.14.5d 9.14.3d 9.18.9a praticakṣaṇa- praticakṣaṇāt 8.10.9d pratīka- pratīkam 8.10.7d °**pratīka-** → su-pratīka-°*pratībodha-* → bodha-pratībodhapratyañc- pratyañ 8.6.5c pratyak 8.2.3e 9.3.8d 9.13.5c pratīcī 8.14.5d prathama- prathamas 8.9.1c 8.12.6b 9.15.2a prathamam 9.7.4c 9.10.6a prathamās 9.15.1a \*prathamā 9.10.3d *prathamayā* 9.20.1cc prathama-ja- prathamajās 9.15.1d *pradiś-* pradiśas **8**.6.2b **9**.16.3b **9**.20.5a **9**.25.4b prapada- prapadābhyām 9.3.13b prapharvā- prapharvās 9.4.6c

*prabhu-* prabhus 8.11.4b 8.18.9c → vāta-pramī-°pramī- $^{\circ}$ pramocana-  $\rightarrow$  unmocanapramocanaprayaj- \*prayatsu 9.1.3c,4b pray prīṇāna-: prīṇānas 9.1.2d prav +abhi abhi pravanta 8.13.8a [+Akk.] praveda- pravedas 9.27.9a pravedakṛt- pravedakṛt 9.27.9b pravrājin- pravrājinīs 9.11.10b praś +sam sam \*prche 8.1.2b [+Akk.] praśū- praśūsu 8.14.10d prasravaṇa- prasravaṇāt 8.12.12c prasravaņās 8.15.2a (EN) *prahye*  $\rightarrow hay$ *prāna- prānas* 9.5.15c 9.14.3a,5a prānena 9.14.4a prānasya 9.13.10c prānās 9.12.4b prānān 9.20.7a *prānesu* **9**.12.5c °**prāṇa-** → dvi-prānaprāṇa-apāna- prāṇāpānau 9.12.6b 9.21.2b,c,d prāṇāpānayos 9.21.2h,i,j,k prāṇa-apāna-vyānaprāṇāpānavyānās 9.21.7c **prādhvana-** prādhvane **8**.13.7a *prāvṛṣ-* prāvṛsā **9**.5.9a *priya- priyas* **9**.21.4e,6e,9e-12e priyam 8.3.4a 8.20.3d 9.4.4b,d priya-tama-: priyatamas 9.14.7a priyatamā 9.17.8b *priya-tama-*  $\rightarrow$  *priyapraisa-* praisā 9.2.3a prokṣaṇa- prokṣaṇībhis 9.2.3c phalavant- phalavatī 8.18.5a phāla- phālam 8.18.6a phena- phenam 9.10.1d banda- bandena 9.23.3b bandasya 8.7.2a bandh badhnāmi 9.13.1e abadhnan 9.5.13d baddha: baddhas 8.13.3c vibaddha: vibaddhas 9.27.2a [ø]

bandhu- bandhus 8.1.9d,11d bandhum 8.2.6c °bandhu-→ deva-bandhubabhru- babhro 8.2.5a babhros 8.2.4b 8.7.4b (\*babhros),c barhis- barhis 9.1.8a 9.25.7a barhisā 9.2.3c barhisva- barhisvam 8.19.9a *bala-* balam 8.2.3a 9.14.3b 9.20.8a balena 8.2.3a 9.14.4b  $^{\circ}$ *bala*- → *hrd-balabalāsa-* balāsas **8**.3.7b **bahu-** bahu **8**.12.2d,9c **9**.27.7b bahubhyas 9.27.9d bahvī 8.18.12c *bahvīm* **8**.11.9a *bahvīnām* **8**.14.4c bahu-kāra- bahukāras 8.18.9a **bahudhā** 8.15.4b 9.2.4a-7a 9.2.5a,6a 9.27.3b.9b bahu-dhānyabahudhānyam 8.18.6c bahupūruṣam 8.18.6d bahu-pūrusa*bādh bādhe* **8**.2.1b +vi vi bādhasva 8.3.11c [+Akk. +Abl.] 9.9.1c [+Akk. +Abl.] vi bādhatām 9.8.10c [+Akk. +Dat.] *bāhīka- bāhīkam* **9**.7.6b *bāhu*- *bāhū* 8.14.7a 9.5.5c,6b *bāhubhyām* **9**.3.11b **9**.6.8c °bāhu- → sahasra-bāhubimbī-vadha- bimbīvadhas 9.5.10d, 11d *bila- bilam* **9**.7.4b *bīia- bīiasva* **8**.11.2c bīja-dā- bījadās 8.11.5d budbuda- budbudam 8.12.10e budhnabudhnam 8.14.8c,9a brhat-sāman- brhatsāmānam 9.18.8a brhant- brhatas 9.5.14a brhatī **9**.19.6d *brhatīm* **9**.19.6b brhas-pati- brhaspatis 8.10.12b 8.18.6b 8.19.1c 8.20.2b 9.4.1d **9**.12.10a **9**.15.5c **9**.29.4b *brhaspate* 8.19.2b 9.2.10a baindaka- baindakasya 9.10.4a **bodh** °buddha-: ghosabuddhā **9**.27.5b bodha-pratībodha-bodhapratībodhau 9.13.10a

brav<sup>i</sup> bravāmi 8.1.2a bravāma 8.1.1a abravīt 8.2.8a 9.10.8a 9.19.3b +**pra** pra bravīmi **8**.1.6c [+Akk. +Dat.] pra bravīsi 8.1.7a [+Akk. +Lok.] *pra brūmas* **8**.15.1d [+Akk. +Dat.],2d [+Akk. +Dat.],6d [+Akk. +Dat.] pra bravāmā 8.13.2a [+Akk.] pra bravītu 8.7.5a [+Akk.] prabruvant-: prabruvan 9.16.7c [+Akk. +Dat.] brahma-kilbisa- brahmakilbise 8.15.5c 9.15.1a brahmagavī- brahmagavī 9.19.1a brahmacarya- brahmacaryena 9.18.4b brahmacarye 9.23.2a brahmacārin- brahmacārī 9.15.5a brahmacāribhis 8.17.8a brahma-jāyā- brahmajāyā 9.15.3b,4c,7d,8d 9.16.3a brahmajāyām 9.15.2a,9d,10a **9**.16.4a,5c brahma-iya- brahmajyam 9.16.2b 9.19.2c,6c brahma-jyestha- brahmajyesthā 8.9.1a brahman- (bráhman-) brahma 8.9.1b, 2a,b,c,d,3a,b,4a,b,c,5aa,6a,c,7a,b,c, 9c,10a,b,c,11aa,b,d,12aa,b,c, 13a 8.17.8a 9.12.10a 9.20.10a 9.21.3d brahmanā 8.9.1d,3d,5b,d,6b, 10a,b,c,d 8.20.11c 9.2.9a,10a 9.7.5a 9.22.2d 9.26.1b brahmanas 8.9.3c, 5c,9a,b,c,d,11c **9**.21.3h,i,j,k brahman- (brahmán-) brahmā 8.9.1c (\*brahmā) 9.16.6c 9.18.3c brahmanām 9.17.6c brāhmana- brāhmanas 8.9.3a 8.15.10c,11c (brāhmanás) 9.5.6a **9**.16.1c.7a **9**.17.8a **9**.19.4c *brāhmanam* 9.17.3c,4c 9.18.4a,8b,9a 9.19.7a 9.21.3c brāhmanasva 8.15.4a,8c,10c,11c (brāhmaņásya), 12c,13a **9**.15.6c **9**.17.1c,2c,5c,10c **9**.18.1c,5c **9**.19.3c **9**.23.1b brāhmane 8.15.3a,7d brāhmanās **8**.15.2c,9a **9**.18.2a brāhmaņeşu **8**.15.8d *brāhmanīm* **9**.19.5c

 $^{\circ}$ brāhmana-  $\rightarrow a$ -brāhmanabrāhmana-varcasabrāhmaṇavarcasam 9.20.10a **brāhmanavarcasin-** brāhmanavarcasī **9**.21.3e **bhamsas-** bhamsasas **8**.16.4b **9**.3.12b bhaksabhaksam **9**.12.3c bhaksay +pari paribhaksita-: paribhaksitena 9.23.7b [ø] *bhaga-* bhagas 8.11.2d,9d 8.12.11c 8.20.10a 9.2.8a 9.3.1c bhaga **8**.10.9b *bhagam* **8**.10.11a,b,c bhagena 8.20.5d,9a bhagasya 8.11.3a 8.20.8a,11b °**bhaga-** → su-bhaga*bhaj* bhaktvā 9.15.10c +vi vi bhaja 9.27.9d [+Akk. +Dat.] vibhejima 9.23.8a [+Akk.] bhadra- bhadras 8.12.5c bhadram **8**.9.10c **9**.22.2b *bhadre* **8**.3.10c 8.14.6a bhadrau 9.22.2a bhadrā 8.13.10b 9.22.2a *bhadrayā* 8.16.12d 9.4.3d bhadra-retas- bhadraretās 8.9.7a *bhadrikā*- *bhadrikā* 8.7.11c bhay bibhes 9.13.8a bibhāya 8.1.4d bibhyatus 8.14.5c bhīta-; bhītā 9.27.5d bhar bharathas 9.8.8a bibharti 8.3.5d,12d bibhrati 8.10.1c +adhi-sam adhi ... sambhrta-: adhi ... sambhrtam 8.10.2ab [+Abl.] +ava avabhrta-: avabhrtam 9.8.3c +**ā** ābharat **9**.8.5b [+Akk.] **9**.11.2b [+Akk. +Dat.],11b [+Akk.] ā bhara 8.11.7b [+Akk.],11a [+Akk. +Dat.] **9**.9.4a [+Akk.],b [+Akk.] *ājabhāra* **9**.26.20b [+Akk. +Lok.] *ābhṛta-*: ābhrtas 8.13.11c [+Abl.] 9.28.4b [+Instr.] *ābhṛtam* **9**.28.9b [+Instr.] ābhrtās 8.8.8d [+Instr.] +**ud** ud ... bharatam **9**.8.9d [+Akk.] ud bhare 9.7.12d [+Akk. (+Abl. elliptisch)]

+**ud-ā** ud ābharan **9**.11.13d [+Akk. +Abl.] udābhrtya 9.11.14a [+Akk. +Abl.] +upa upa bharasva 9.27.3d [+Akk.] +**pari-ā** paryābhṛta-: paryābhṛtas 8.12.12d [+Abl.] paryābhrtā 9.7.6d [+Abl.] +pra pra bharasva 9.27.6a [+Akk.] +sam sam abharas 8.19.2a [+Akk.] sambhṛta-: sambhṛtas 9.27.1b [+Instr.] sambhrtam 8.10.3b [+Lok.] 9.5.12b [+Abl.] sambhṛtā 8.9.1a [ø] bharad-vāja- bharadvājās 8.15.1c *bhartar-* bhartā 8.11.4c bhava- bhavas 9.11.2a bhavā-śarva- bhavāśarvau 8.9.13c **bhav**<sup>i</sup> bhavati **8**.14.1c **8**.19.11a **9**.3.6a 9.15.5b 9.17.4b 9.18.3a 9.21.1e,3e-6e,9e-12e bhavatha 8.8.10d bhavanti 9.1.1a abhavat 8.19.1d.2d 9.5.2b,4d,6b 9.8.4d,7d 9.11.6b,11d bhava 8.12.3a,b,d,5b 8.16.12b 8.18.12c 9.7.6a 9.13.1c bhayatu 9.22.2b bhayata 8.18.3d bhayantu **8**.1.6d **8**.8.2d *bhavant-*: *bhavan* 9.12.2d abhūt 8.9.13a bhuvat 9.14.4d bhavat (Konj.Aor.) 9.4.11b bhūyāt 8.20.6d babhūva 8.14.6c,8d bhavisyasi 9.13.8b bhūta-: bhūtas 9.28.1d *bhūtam* 8.6.4d 9.5.4b 9.26.10b,12b *bhūtasya* 9.11.3c bhūte 9.11.2d,6d bhūtā 8.6.9b bhūtāni 9.5.3c bhūtānām 8.9.1c bhavya-: bhavyasya 9.11.3c bhāvya-: bhāvyam 8.6.4d 9.5.4b 9.26.12b bhūtvā 8.20.8a 9.18.10c +adhi-sam sam abhavat ... adhi **9**.5.7ab [+Abl.] +abhi abhi ... bhūs 8.1.7c [+Akk.] +*parā* parābhavan **9**.18.5d [ø],7d [ø] **9**.19.5d [ø] +sam sam abhavat 8.19.1a [+Abl.] **9.11.1**a [ø] °sambhavva-: asambhavyam (adv.) 9.18.7d 9.19.5d bhavitar- bhavitā 9.18.4c

bhā +vi vi bhāhi 8.14.11b [+Instr.] bhāga- bhāgam 9.1.11b °bhāga- → adho-bhāgabhāratī- bhāratī 9.1.8c **bhāvya-**  $\rightarrow$  bhav<sup>i</sup> bhiyas- bhiyasā 8.2.2d bhisak-tara- → bhisajbhisai- bhisak 9.3.2b 9.9.3a 9.10.10c 9.11.9cc bhisagbhyas 8.8.9c bhisak-tara-: bhisaktarās 8.8.9c bhīma- bhīmas 8.14.7b bhīmā **9**.15.6c bhuvana- bhuvanam 8.13.11a bhuvanasva 8.11.7c bhuvanāni 9.24.4c  $^{\circ}bh\bar{u}$ -  $\rightarrow punar-bh\bar{u}$ -  $\rightarrow mayo-bh\bar{u}$ bhūta-krt- bhūtakṛtas 9.25.5b *bhūmi- bhūmis* **9**.5.16c **9**.19.5b bhūmim 8.6.1c,3c,10b 9.5.1c,7d bhūmyās 9.10.2a,b 9.27.7b bhūmi-grha- bhūmigrhas 9.14.4d *bhūyāms- bhūyas* **8**.11.11a **8**.18.7b °bhūyāms- → asti-bhūyāms**bhūri**- bhūri **8**.1.7b bhūs +pari pari bhūṣanti 8.14.3a [+Akk.] bhrgu- bhrgum 9.18.7c °*bhrtra*- → vi-bhrtrabhed bhindant-: bhindan 8.13.7d abhaitsam 9.6.6c bhinna-: bhinnām **9**.19.4b +ava ava bhindanti 9.18.2d [+Instr.] bhesaja- (f. °jī-) bhesajam 9.3.3b **9**.13.5c *bhesaiī* **8**.7.4c  $\circ$ bhesaja-  $\rightarrow \bar{a}dyutta$ -bhesaja-  $\rightarrow$ kilāsa-bhesaja-°bhoga- → sahasra-bhoga-°bhoiana- → pitu-bhojanabhrātar- bhrātā 9.13.5b bhrātaras 8.19.4b bhrūna-han- bhrūnaghnā 9.22.7b ma- (Stamm von 1.Pers.Sg.)  $\rightarrow aham$  $^{\circ}$ magha- $\rightarrow$  punar-magha-

majjant-: majjantam **9**.8.9c maii +ni nimajjya 9.22.10b [ø] majjan- majjñas 9.28.9c majjasu 9.28.2d mani- manau 9.8.2b mathi mathnātu 9.29.3c mad mādayati 9.10.8c mādayant-: mādavantī 8.12.8d madhu- madhu 8.5.1d,11d 8.10.1c, 2b,c,3b,c,4a,b,d 9.8.3d,4b, 5b,8a 9.11.11b *madhvā* 9.1.2b,c madhunā 9.4.8b 9.8.2a 9.12.8c madhos 8.12.3b 8.20.4a madhutara-: madhutaras 8.20.4a madhutarā 8.12.3b madhugha- madhughāt 8.20.4b madhughe 8.10.3c madhu-tara-  $\rightarrow madhu$ madhu-pāvan- madhupāvānam 9.8.6a  $madhumat-tara- \rightarrow madhumant$ madhumant- madhumān 8.13.1a madhumat 8.13.10d madhumantam **8**.13.11d *madhumat-tara-*: madhumattaras 8.20.4b madhumattaram 8.10.7d madhumattarā 8.10.10d madhula- madhulā 8.5.1d,11d madhūlaka- madhūlakam 8.10.7b *madhva-* madhvam 8.2.2c 8.11.1b 9.5.6c 9.6.2c madhyāt 9.10.2aa madhve 8.12.12e 8.13.5d 9.10.2c **9**.18.9c madhyatas 8.11.10d madhyama-śī- madhyamaśīs 8.3.11d 9.8.10d 9.9.1d <sup>1</sup>man manyate **8**.6.10c **9**.17.4c,6d manyamāna-: manyamānas 9.17.7a +abhi abhi ... manyate 9.17.5d [+Akk.] *manas-* manas 9.4.2b,10c,11e,12a 9.14.3a 9.28.3c,7c,e (\*manas) 9.29.5a manasā 8.1.1d 8.13.6b 9.13.6b 9.21.1g-12g manasas 9.5.15a manāmsi 9.4.12b °manas- → sam-manas-

manīsin- manīsinam 9.18.4b manīsinas 9.19.6a *manusya-* manusyās **9**.15.9b **9**.29.5c manusyānām 8.11.4c manusya-vardhanamanusyavardhanīm 8.11.1d mano-java- manojavān 9.29.1b *mantra-* mantram 9.27.11c mantham **9**.9.3c manthamandramandrāsu **9**.1.4b manyu- manyus 9.4.3c manyunā **9**.18.2c *manyos* **8**.2.4c manyutas 9.23.1a <sup>1</sup>*may- mita-: mitās* **8.**9.5b mayas- mayas 8.8.11c 9.11.11a mayāravant- \*mayāravat 8.18.11a  $may^{i}$   $m\bar{i}m\bar{a}va$  8.1.3d +*pra* pra mīyate 8.3.12c [+Lok.] *pramīyate* **9**.21.2e [ø],7e [ø] mayūlaśa- mayūlaśas 8.12.12a *mayo-bhū-* mayobhuvas 9.15.1c *mar-* mrivate 8.19.9b marat 8.7.10a mrthās 9.14.7f mrta 9.14.4c mṛṣīṣṭās 8.2.3d marisyasi 9.13.8a °mṛta-: a-mṛta- (s. dort) martave **9**.10.1a  $^{1}mar^{i}$ +pra pra mṛnīmasi 8.16.4d [+Akk.] **9**.6.9d [+Akk.] marīci*marīcīs* **9**.11.7c *marut-* marutas 9.2.2c 9.8.2d 9.12.11a **9**.29.7a marud-gaṇa- marudganās 8.12.2b marj mrjant-: mrjantī 8.7.8d +pari pari marmṛjyate 8.14.8c [+Akk.] *mṛḍa* **9**.12.5a mard  $martu- \rightarrow mar$ martya- martyān 8.13.3d martyesu **8**.11.8b **9**.17.4a  $^{\circ}$ *martya-*  $\rightarrow$  *amartya-martyamarya- maryas* **9**.12.3c \*malvas 9.17.6c malva-→ candra-mas-°mas*mastiska-* mastiskas 8.12.12e *mah māmahantām* 8.14.11c

mah- mahī 9.1.8b 9.6.8b mahīm 9.11.13a mahīs 8.6.2b *maha- mahas* 8.13.3d *mahas- mahas* **9**.20.9a mahā-āñjana- mahāñjane 8.18.12a mahā-rsi- (mahā-rsi-) maharsayas 8.15.6a *mahānt- mahān* 8.14.4d **9**.9.3b 9.12.2b,3c 9.28,10c mahāla*mahālam* **8**.9.13b mahitvam 8.1.3c mahitva*mahiman- mahimā* **9**.9.3b mahimānam 9.1.4a mahimānas 9.5.3a *mahisa-* mahisasya **8**.14.9b *mā* 8.1.7c,d,8a 8.2.3d,5c 8.3.4c,d 8.6.6d,9d,11b 8.7.10a 8.16.10a 8.18.3d 9.3.2c 9.7.7d,8a,b,10b 9.12.5c 9.13.1c,d,6c,8a 9.14.4c,d, 6a,b,7f 9.17.1c,2d 9.24.6a,b 9.28.6c **9**.29.6d  $^2m\bar{a}$ +adhi-nis adhinirmita-: adhinirmitas 9.25.9b [+Abl.] 9.26.3b [+Abl.] +vi vimāya 9.12.12b [+Akk.] +sam sammita-: sammitas 8.19.8a [+Instr.],c [+Instr.] *māṃsa- māṃsam* **9**.23.10b māmsebhis 9.28.10b °māmsa-→ asthi-māmsa*māksika- māksikam* **8**.10.2b *mātar- mātā* **8**.2.6b **8**.19.4a **9**.2.2d 9.7.5c 9.11.3c 9.13.5a 9.22.3b *mātaram* **9**.22.6a *mātīrs* **8**.14.4b *mātrbhyas* **8**.14.7d *mātariśvan- mātariśvā* **9**.11.1a **9**.15.1b 9.21.2c,5c  $m\bar{a}tr$ -krta-  $\rightarrow kar$ *mātr-han- mātrghnā* **9**.22.7a *mātrā- mātrām* **9**.22.1a *mādhyama- mādhyamās* **8**.15.6a mānavebhvas **9**.16.7d mānavamānusamānusesu **8**.1.8d *māyī* 8.1.4d māvin-°māyu-→ ūrdhva-māvu-

*mālvya-* \**mālvyena* **8**.15.3b mās- māsas 9.21.9d māsām 9.21.9e,h,i,i,k *māsa- māsās* **9**.21.9c,e *māhīna- māhīnās* **9**.18.7c *mitra- mitras* **8**.14.11c **8**.17.1a **9**.15.2c mitram 9.16.2d 9.27.10b mitrāva **9**.19.7c *mitrais* **9**.27.7d  $^{\circ}$ *mitra-*  $\rightarrow a$ -*mitra*mitra-tūrya- mitratūryāya 9.27.8d mitrā-varunā mitrāvarunā (Nom.) 8.10.11a 8.12.1a *mithas* 9.15.7c mukha- mukham 8.20.3a 9.5.5c,6a 9.6.5b mukhāt 9.5.15d mukhasya 8.10.9d mukhāni 9.6.4d muñja- muñjesu 9.7.11a *mudgalās* 8.15.2b muști- muștī 8.11.6a °mūra- $\rightarrow a$ - $m\bar{u}ra$ mūrdhan- mūrdhānam 8.10.1d,5c **8**.16.8b *mūrdhnas* **9**.5.14a °**mūrdhan-** → pañca-mūrdhan*mūla- mūlam* **9**.11.7a mrga- mrgās 8.13.6d  $^{\circ}$ mrta-  $\rightarrow a$ -mrtamrtyu- mrtyave 9.14.2a,7d mrtyos 9.14.1c,5c *mrdu- mrdum* **9**.17.7a *mrdh- mrdhas* **9**.27.12b *mrsā* 9.18.2b medin- medinā 9.29.5b °**medhas-** → su-medhas**menā-** mene **8**.14.6a  $^{\circ}$ meya-  $\rightarrow dvi$ -meya*meh mehatu* 8.12.12f maitrāvaruņa- maitrāvarunam 9.16.2a  $\rightarrow m\bar{a}$ mo moc muñca 8.8.5c mucyatām 9.22.1b +pari muñcatu ... pari 9.24.7cd [+Akk. +Abl.] +vi vi muñcāmi 8.2.4e [+Akk. (elliptisch)] mauñja- mauñjās 9.6.7c *va- vas* 8.2.6b 8.3.5d,12d 8.4.1a-11a **8**.6.10a,b,c **8**.7.8b,c,9a,b **8**.13.11c

**8**.15.1aa,b,3a,8a,bb,10c,11c (yás), 12c,13a 8.16.12c 8.19.4a 9.3.1b 9.8.5a,9a 9.11.11a 9.13.9b,10b **9**.14.2c **9**.16.3c,4a,5c **9**.17.3c-6c,7a 9.21.1a,e,f,2a,e-11a,e,12a,e,f **9**.28.10c *yat* **8**.1.3d,9b,10a,b **8**.2.2a **8.**3.1a,4b **8.**6.4dd **8.**8.4a,bb **8.**10.1a, 2a,c,3a,c,4a,b,d,5a,9c **8**.13.1c **8**.14.8a **8**.18.1b,7a,10c,11b **8**.19.9bb,c 9.4.11a,c,12a 9.5.4bb,d,5a,6c,8a,13c 9.7.2a,6b,11a,b,cc,13b,d 9.8.6a,8a 9.9.4d 9.10.2c,7a 9.12.1c 9.13.2a,b, 3a,4a,5aa 9.15.7b 9.16.6a 9.19.6d 9.21.1c-12c 9.22.3a,4a,5aa,b,6aa,b, 7aa,b,9b,10a **9**.23.1a,2aa,3b,4a,c,5aa, 6b,7c,8a,9aa,b,10a **9**.24.1a,2aa,3a,5a **9**.26.12bb *vam* **8**.8.6c **8**.14.6d 9.7.3c,8c 9.8.10a,b 9.19.7d yena 9.24.3c,4a,b,c,5c 9.25.2a,3a (yéna), 4a,b,5a,b,6a,b,7a-10a **9**.26.1a,b,2a,b, 3aa,4a,b,5a,b,6a,b,7a,b,8a,9a,10a,11a, 12a *vasmai* **9**.3.2d **9**.14.7c *vasya* **8.3.11a 9.9.1a** *yasmin* **9.15.8c** 9.25.2b yābhyām 9.25.9b ye 8.7.5d 8.9.6d 8.11.6c 8.15.1c.2c.6a 8.19.4b **8**.19.5a,b,6a,b **9**.5.9d,10b,12d **9**.6.6d, 9a,10aa,bb,11aa,b **9**.9.5a **9**.14.2b 9.15.6b,7a,c 9.18.4a,5a,6c,8a,9a,b vāni 8.15.4b,6c 9.3.7a 9.4.12b yān 9.6.4b *vebhyas* 9.6.10d,11d 9.26.3b vesām 8.19.9d vā 8.15.6b 8.16.6a **8**.19.4a,10a *yām* **8**.12.2a,c,11b 9.11.4a 9.15.4a 9.18.2b 9.19.6a yasyās **8**.12.9a yās **8**.2.8c **8**.8.8d 8.15.4a 8.16.1a,2a.3a 9.11.5a,10a 9.16.4d 9.19.5b *vāsām* 8.12.10c,d vaka-kloman- yakaklomabhyas 8.8.3c yaksma- yaksmas 9.13.9c yaksmam 8.3.11c 9.9.1c 9.13.8c 9.24.6a °**vaksma-** → a-vaksmavai avajanta 9.5.9c yajamāna- (s. dort) yaksat 9.1.4a ista-: istam 9.21.11.121 vaiamāna- vajamānāva 9.2.10b yajus- yajus 9.5.11d 9.26.1b yajūmsi 9.2.1a,3a 9.21.3c

vaiña- vaiñas 8.9.5a 8.13.9c 8.17.6a 9.2.10b 9.3.1c 9.4.6a 9.21.10c 9.25.8a,9b *vajñam* 8.13.10c 9.1.2c. 6b **9**.2.3d,9b **9**.5.8b,9a,13c **9**.21.10d yajñasya 8.9.6c yajñāt 9.5.11a,12a yajñe 8.13.2b 9.2.1a,d,2a,c (\*yajñe), 4b.8b yat yatate 8.14.7b yatta-: yattās **9**.12.7a *vatas* 8.3.9c *yatra* 8.11.10b 8.13.9cc 8.16.9c,12d 8.18.2c 9.15.4d 9.16.1c 9.19.4c *yathā* 8.6.5a,b,c,9a 8.8.11c 8.10.10c 8.11.11b,c 8.12.3c 8.16.7b 8.18.6c 8.20.5c,9c 9.4.4a 9.10.6c,9b 9.21.11, 121 **9**.28.2a,3a,b,5c,7d **9**.29.4a,6a,7c *yadā* 8.16.8a,b *yadi* 8.3.10a,b 9.3.8a vam yachatu 8.17.1d,11d vemire **9**.12.7b +**ā** āyata-: āyatas **9**.12.7c [+Lok.] *āyatām* **9**.12.5b [ø] +ud ud yamyamīti 8.14.7a [+Akk. (elliptisch)] udvata-: udvatā 8.9.6b [+Instr.] +ud-ā udāyachāti 9.14.5d [+Akk. +Abl. +Instr.] +*pra prāyachat* **9**.15.2b [+Akk.] prayata-: prayatām 9.27.5a [ø] yama- yamāya 9.14.2a yamasya **8**.19.6c **9**.13.6c 1vav +sam samyuta-: samyutam 9.8.2a [+Instr.] **'yav** yāvayāt **9**.9.2c +vi vi yosatas 8.19.10d [ø] *yava-* yavas 8.18.10b 9.8.4c,7c **9**.9.2c,3aa **9**.11.11c *yava* **9**.9.1a,2a yavam 9.8.1d,2a,3c.9a yavasya **9**.9.3b,c **9**.11.12a,c  $^{\circ}$ yava-  $\rightarrow vr\bar{\imath}hi$ -vavayaśas 8.20.10d yaśas-°**yaśas-** → sva-yaśasvas +pra prayasyati 9.28.3a [ø] pra

*yāsayāt* **9**.28.9c [+Akk.]

*yaska- yaskās* **8**.15.2b *yahva- vahvās* **8**.13.7b <sup>1</sup>yā yāhi 9.27.12d yātam 9.12.8d +adhi-pra adhi pra yāmasi 9.7.3a [+Abl.]  $+\bar{a}$   $\bar{a}$  ...  $y\bar{a}mi$  8.1.9a [+Akk.]  $\bar{a}$ *yāhi* **8**.1.8c [+Akk.] +*pra* pra yātana **9**.12.9a [+Dat.] yāc yācāmi 8.15.9b yācāmas 9.10.9f *yātu- yātūn* **8**.3.1c **8**.6.2c yātu-jambhana- yātujambhanam 8.3.2b yātu-dhāna- (f. °nī-) yātudhānam **8**.9.13b yātudhānāt **8**.6.8b yātudhānān 8.6.7a 8.7.6a yātudhānyas 8.3.1d 8.6.7b 8.7.6b \*vāman **9**.10.10b yāmuna- yāmunam 8.3.10b yāvan- yāvānas 9.21.6c,9c yāvnas **9**.21.6b,9b *yāvant- yāvat* **8**.9.4d **8**.20.6c,7a **9**.10.12a,b **9**.19.1b  $^{\circ}$ *yuj-*  $\rightarrow$  *su-vujvujvas* **8**.1.9c yujyayuvati- yuvatayas 8.14.2b *yuvan- yuvā* **9**.8.5a **9**.10.10c vuvantyuvadbhyas 9.6.11b yūtham 9.27.4a yūthā 9.4.10b yūtha-°yūtha-→ jāmi-vūtha $y\bar{u}yam \rightarrow tva$ °**yoga-** → astā-vogayoj yunaktu 9.2.1b,c,2b,4a-8a yuñjāthām 8.11.3b yujyate 8.9.8b yukta-: yuktās 9.2.2d,3b +sam samyujyant-: samyujyantas **8**.18.1a [ø]  $^{\circ}$ *yodhya*-  $\rightarrow a$ -*yodhya*yoni- yonim 9.11.13a yonā 9.1.6a *yosās* **8**.13.8a yosā*yosit- yositas* **9**.11.5b rakş rakşanti 9.12.4d °raksita-: pūsaraksitā 8.18.4c +abhi abhy araksatām 9.11.1c [ø] abhi raksatu 9.11.3d [+Akk.] 9.12.10b [+Akk.] abhirakṣant-: abhiraksan 9.12.6b [+Akk.]

<sup>1</sup>**rai** °rakta-: lāksāraktam **9**.28.2a <sup>2</sup>raj rñjant-: rñjan **8**.14.7b <sup>1</sup>raias- (..dunkler Raum") rajasas 8.1.5c,6a 9.7.10d <sup>1</sup>ratha-("Wagen") rathas 8.9.8b ratham 8,20.8b rathasya 8.9.7c rathe 9.4.12d rathān 8.2.4e  $^{\circ 2}$ ratha- (...Wunsch, Lust")  $\rightarrow k\bar{a}ma$ ratharatharvī-\*ratharvyas 8.7.7d radhra- radhram 9.8.9c randh arandhayat 9.29.4b randhayāti 9.28.10d randhavantu 9.29.5d randhayādhvai 9.4.7b *rapas-* rapas 9.7.6b,13b,d rabh  $+\bar{a}$   $\bar{a}$  rabhe 9.3.2b 9.21.1i-12i [+Akk. +Instr.] ā rabhāmahe **9**.10.1b [+Akk.] *ā rabhadhvam* **8**.11.2a [+Akk.] *ārārabhe* **8**.11.10b [+Akk.] *ārabdha-: ārabdhas* **9**.17.3b [ø] ram ramāsai 9.28.7d,8a ramadhvam 8.2.5d +ati ati ramsthās 8.16.10a [ø] *rayi- rāyas* **9**.1.9b rava- ravas 8.2.1a rav<sup>i</sup> roravīti 8.13.3c +*abhi abhi ruva* **9**.27.4b [ø] raśmi- raśmibhis 9.14.5d raśmisu 9.12.7c rasa- rasas 9.28.1b rasam 8.2.1c 9.10.1c  $^{\circ}$ rasa-  $\rightarrow a$ -rasa-<sup>1</sup>rā rarāna-: rarānas **9**.1.10a rāi arājan 9.18.5a +*vi vi rājati* **9**.21.8e [+Lok.]  ${}^{\circ}r\bar{a}j$   $\rightarrow sam-r\bar{a}j$   $\rightarrow sva-r\bar{a}j$ *rājan- rājā* **8**.10.12a **9**.9.3a **9**.12.12a **9**.15.2a **9**.16.4b,7b **9**.19.3b *rājñas* **8**.7.5b **9**.5.14c *rājānas* **9**.15.9c *rājanya- rājanyas* **9**.5.6b **9**.17.2a rājanya 9.17.1c,10c rājanyās 8.9.9b 9.9.5b rājanyānām 8.9.10a °rāii- → tiraści-rāji*rājya- rājyāt* **8**.19.6c

°rāti- $\rightarrow a$ -r $\bar{a}ti$ *rātri-* rātrim **9**.16.1d rātrī- rātrī 8.9.3b 9.11.2c rātryā **9**.12.4c **9**.20.1c-12c  $^{\circ}$ *rādhas-*  $\rightarrow a$ - $r\bar{a}dhas$ *rāśi- rāśim* **8**.18.8c rāśi-vāhana- rāśivāhanau 8.11.3b *rāstra-* rāstram 9.4.2d 9.15.3d,4c 9.17.3b 9.18.4c 9.19.4a,d,6d rāstrasya 9.19.1c rāstre 9.15.8c 9.19.3d *ripu- ripuṇā* **8**.13.5b *ripra-* ripram 9.24.5b riprās 8.1.6e *rudra-* rudras **8**.15.11b **9**.11.2b rūpa- rūpam 8.14.8a 9.12.1d rūpamrūpam 9.12.1b rūpāņi 8.6.11a 9.2.5a **9**.12.8b °**rūpa-** → eka-rūpa- → piśaṅga $r\bar{u}pa- \rightarrow vi-r\bar{u}pa$ rec+ati ati ricyate 8.18.11d [+Akk.] aty aricyata 9.5.7c [+Akk.]  $\circ$ retas-  $\rightarrow$  bhadra-retasreph riphant-: riphantas 9.25.6b revant- revat 8.14.11b revatīs 9.24.4a res risyāti 8.8.6d risam 8.3.2c rīrisas 9.7.8b 9.12.5c rista-: ristam **8.**8.4d °*rista*-: *ariste* **8.**7.3d *resman-* resmā **9**.29.3c reh rihanti 9.9.2b *roga-* rogān **9**.14.6c °**roga-** → aṅga-roga- → śīrsarogaroc rocamāna-; rocamānas 9.27.7b rocamānam 8.20.3b,9d (\*rocamānam) +vi vi rocate 8.9.3d [+Instr.] virocamāna-: virocamānam 8.14.2d [ø],9b [ø]  $^{1}$ rodh +apa apārundhan 9.7.2a [+Akk.] +ava ava ... rundhe 9.20.1b-12b [+Akk.] **9**.21.1d-12d [+Akk.] +*ni nirudhyate* **9**.15.8c [+Lok.] rop arupyan 8.15.7c ropayati 9.10.8c aropayas 9.10.6c

*ropi-* ropayas 8.15.4a 9.10.11c ropīs 9.14.6d roh rohati 9.12.7e arohat 9.5.2a rohatu **9**.7.4a +anu-ā ārūdha- ... anu: ārūdhās ... anu 8.16.1b [+Akk.],3b [+Akk.] +abhi abhy aruksat 9.11.2a [+Akk.]  $+\bar{a}$   $\bar{a}$ roh $\bar{a}$ ma 9.7.8d [+Akk.]  $\bar{a}$ ruhema 9.24.5d [+Akk.] āruksam **8**.20.8b [+Akk.] *ā rurohitha* **8**.6.3c [+Akk.]+vi vi rohati 9.3.4a [+Lok.] vv arohat 9.8.4c [Abl. (tatas)],7c [Abl. (tatas)] vi rohatu 8.18.5b [ø] *roha-* roham **9**.12.7e rohita- rohitas 9.21.11c rohitam 9.21.11b rohitaka- rohitakasya 9.7.12c  $lav^{l}$ +*ni ni lavisvate* **8**.16.8d [ø] *lalāta-* lalātāt **9**.3.9b lavana- lavane 8.10.2c  $l\bar{a}ks\bar{a}$ -rakta-  $\rightarrow$   $^{1}raj$ lāngala- lāngalena 9.8.1a  $l\bar{a}ng\bar{u}la-grhya \rightarrow grabh^i$ lep limpant-: limpantī 9.16.3b +ni ni ... alipsata 9.6.6b [ø] *loka-* lokas 9.14.7a lokam 9.17.3d **9**.21.1d-12d *loke* **8**.19.6d **9**.21.8e lokān 9.5.16d 9.20.3a 9.26.10a °loka- → samāna-lokaloka-pati- lokapatīn 9.20.3a lop +*apa* apālupat **8**.15.12d [+Akk. +Abl.] *apalupyate* **9**.15.7b [ø] lohitāvant- lohitāvatīm 9.23.6b vakṣaṇā- vakṣaṇās 8.16.1b,3b vac avocat 9.15.3b vocan 8.1.7d.8a vakṣyāmi 8.3.13b ucyase 8.3.10b ucyate 9.17.9b ucvete 9.5.5d +upa upocire 8.18.1b [ø],7a [ø] +nis nir avocam 9.13.8c [+Akk. +Abl.1

+pra prokta-: proktas 8.15.4c [ø] proktam 8.3.8c [+Instr.] prokte 8.15.5c [ø] *vacas*- *vacas* **8**.18.2b **9**.22.2b *vacasā* 8.2.1b 8.7.7b °vacas- → adho-vacasvajra- vajras 8.9.13b *vatsa*- *vatsas* **8**.14.4b **9**.26.9b *vatsam* 8.14.1b vadāmi 9.13.2d,4d vadati 8.9.3a 8.15.11d (vádati) 9.4.4b 9.14.6a vadanti 9.10.5a avadan 9.15.1a vada 9.27.6d,7b vadata 9.4.4d vadant-: vadantīm 9.27.5a avadanta 9.15.6a vadātai 8.15.8b ūdima **9**.22.4b **9**.23.2b,5b **9**.24.2b *udita*-: uditam 9.4.8d +achā achā vadāmasi 8.8.9d [+Akk.] +ud ud vada 9.27.11d [+Akk. +Dat.1 \*pravāvadat **9**.4.4a [ø] +pra +samsam vadadhvam 8.15.9a [+Instr.]  $^{\circ}$ *vadya-*  $\rightarrow a$ *-vadya*vadh avadhisam 9.6.6a vadha- vadhāva 8.9.13d \*vadhānām **9**.27.5d  $^{\circ}$ *vadha*-  $\rightarrow bimb\bar{\imath}$ -*vadha*vadhūvadhūs 8.6.3d vadhrivadhrayas 9.27.2c  $^{\circ}$ *vadhri-*  $\rightarrow$  *sapta-vadhri*van<sup>50</sup> vanvāna-: vanvānas **9**.27.9c vāvana 8.9.11d vanas-pati- vanaspate 9.1.10a vanaspatayas 9.26.4a vap +anu-nis anu nir vapet **9**.21.1b-12b [+Akk.]+ni ny upyate 8.18.10a [+Lok.] +niş nir vapāmasi 9.22.2d,e [+Akk. +Instr.] *nirvapet* **9**.21.1a-12a [+Akk.] *nir vapa* **9**.22.1a [+Akk.]

vam<sup>i</sup> avamīt 8.13.2d avāmayatam **9**.8.6b vami- vamyās 9.8.7b  $vavam \rightarrow aham$ vayuna- vayunāni 9.27.9c *vayo-dhas- vayodhās* 8.1.10c  $^{2}$ var vrtvā 9.5.1c +abhi abhīvṛta-: +abhīvṛtas 8.11.4a [+Instr.]  $+\bar{a}$   $\bar{a}vrta$ :  $\bar{a}vrtas$  9.7.1c [+Instr.] +pari parīvṛta-: parīvṛtas 9.7.1d [+Instr.] parivṛta-: parivṛtas 9.7.9d [+Instr.] varuna- varunas 8.1.6c 8.10.12a 8.14.11c 9.3.1a 9.15.2c 9.19.3b 9.24.4b *varuna* 8.1.1c,4b,5a,7a, 9d.11a varunānī- varunānīm **9**.10.9c *varcas*- *varcas* 8.10.7a,9c 8.20.4c, 6c,d,10b 9.17.3a 9.19.6d varcasā **8.**10.10a **8.**20.1a,d,2a,b,5d,6a,b,7c,9b **9.3.4d** *varcasas* **8.20.8b** °*varcas*- → *su-varcas*- $^{\circ}$ varcasa-  $\rightarrow k\bar{\imath}l\bar{a}la$ -varcasa-  $\rightarrow$  govarcasa- → brāhmana-varcasa- $\rightarrow$  hasti-varcasa-  $\rightarrow$ hiranyavarcasavarcasya varcasyam 8.20.5b varcasvant- varcasvat 8.20.3a varna- varnas 9.3.9e,13e °varna- → hiranya-varnavart  $+\bar{a}$   $\bar{a}$  ... vartayatām 8.10.6c [+Dat. +Akk.]  $\bar{a}$  vartayantu 8.15.9d [+Dat. +Akk.+vi vi vartatām 9.28.4c [+Lok.] +sam sam avartata 9.5.16b [+Abl.] vardh vardhate 8.14.5a vardhamāna-: vardhamānās 9.12.1b vṛdhāna-: vrdhānas 8.14.11a vardhayāt 8.18.8c vardhayant-: vardhayantau **9**.2.9b *vrddha-: vrddhā* **9**.7.6c vardhana- vardhanāni 8.1.9a °vardhana- → manusya-vardhanavarman- varma 8.17.1d,11d 9.12.10a vars varsanti 8.9.4b vrse 8.18.11b

+abhi abhi varsati 9.16.2b [+Akk.] abhi ... avṛṣat 8.18.2d [+Akk.] varsa- varsam 9.11.6a 9.16.2a varsāt 8.12.4a  $\rightarrow jav'$ varsa-jūtavarsistha- varsisthas 8.3.7c varsya- varsyās 8.8.7d varh +sam sam vrha 9.12.5b [+Akk.] °**valśa-** → śata-valśavaśa- vaśam 9.16.2d vasat-kāra- vasatkāras 9.25.8b vaṣaṭkāreṇa 9.2.9b <sup>3</sup>vas vasati **9**.16.1d vasana- vasanā 8.14.7d vasantas 9.5.8c vasantavasistha- vasisthās 8.15.1c vasu- vasus 9.1.4c vasu 8.12.9b vasos 8.11.8c vasavas 9.5.9d °vasu- → vibhā-vasu- → viśvavasu- → sarva-vasuvasu-jit- vasujit 9.27.10a vasu-dhā- vasudhā-tama-: vasudhātamas 9.1.4c vasudhā-tama- → vasu-dhāvasti-ja- vastijās 9.6.10a vah vahati 8.9.8a vahanti 9.8.10a vahatu 8.20.8c vahata 9.2.3b  $+\bar{a}$   $\bar{a}$  vahatam 8.11.3d [+Abl. +Akk. +Lok. (iha)] ā vahantu 8.11.7d [+Akk. +Lok.] \*āvāṭ **8**.12.11d [+Akk. +Dat.] +sam-ā sam ā vahān 8.11.6d [+Akk. +Lok. (iha)] sam  $\bar{a}$  vaha 8.11.8d [+Akk. +Lok.] vahatu- vahatum 8.13.9a vahni- vahnis 9.12.3d vahnim 9.1.3b vahva- vahvam 8.6.3d *vā* 8.3.10a 8.19.6b 9.3.8a 9.22.6b 9.23.1c,3c,4b  $^{1}v\bar{a}$  $+upa-\bar{a}$  upā vantu 9.7.1b [ø, elliptisch?] *vāgvin- vagvī* **9**.27.11c *vāc*- *vāk* 9.18.3a *vācam* 9.4.8b 9.10.4d 9.27.1c,3c,5a 9.27.6a,11c

<sup>&</sup>lt;sup>50</sup> Hier wird nur eine Wurzel angenommen, s. Hettrich 2007, C.b.II.57, 166-172.

vācā 9.10.2d 9.13.2d,4d,9d 9.19.7a vājin- vājī 8.13.7c vājinas 8.8.10d vājinīvatī- vājinīvatī 8.18.4a vājinīvati 8.12.7c 9.6.1d *vāta- vātās* **9**.7.1b *vāta-pramī-* \**vātapramiyas* **8**.13.7b vānaspatya- vānaspatyas 9.27.1b vānaspatyās 8.9.12b 9.26.4a  $^{\circ}$ vāya-  $\rightarrow pada$ - $v\bar{a}va$ *vāyavya*- *vāyavyān* **9**.5.12c *vāyu- vāyus* **8**.17.2a **9**.5.15c **9**.12.6a **9**.21.8c **9**.25.2b °**vāra-** → viśva-vāra*vāśitā- vāśitām* **8**.20.4d **9**.27.2b vāśra*vāśrās* **8**.14.6b vāsas- vāsas 8.3.13c vāsāmsi 9.7.8b °vāhana- → rāśi-vāhanavi präv. 8.2.4e 8.3.11c 8.6.9b,c 8.8.1d 8.9.3d,4d,13d 8.11.6a 8.14.11b 8.14.2d,3d,9b 8.18.3b,5b 8.19.5d,10d 8.20.7b,c,11c 9.1.9c 9.3.4a 9.5.2cd. 5a,b 9.7.7d,10b,13b 9.8.4c,7c,10c 9.9.1c 9.10.10b,12a,b 9.11.4d,10a 9.12.12b 9.14.6c 9.16.4d 9.19.1b,5b 9.21.8e 9.23.7a,8a 9.24.3b,6b 9.27.2a,3b,7a,9d 9.28.1b,4c 9.29.2d vimśati- vimśatis 8.5.2a °vikankata- → svādu-vikankatavikeśī- vikeśīm 9.15.4a vik-sad- viksadas 8.9.10b vijāni*vijānis* **9**.16.1c vijñānavijñānam 9.4.1b,10d,11f vidathavidathā 9.27.12c vidradha- vidradhas 8.7.8b vidradhasya 8.7.8a vidradhānām **8**.7.8c vidhartarvidhartā 9.3.1c vipaś-cit*vipaścit* **9**.27.10b vipra- vipras 8.1.10d vipra 8.1.8d vipram 9.11.9b viprāya 8.1.10d *viprās* **8**.8.9b vibhā-vasu- vibhāvasus 8.20.9d *vibhu- vibhus* **8**.11.4b **8**.18.9c vibhrtra- vibhrtram 8.14.2b vimocanavimocanam 9.7.3b virāt 9.5.7a 9.21.8c virājam

**9**.20.6a **9**.21.8b,d *virājas* **9**.5.7b 9.21.8h,i,j,k vi-rūpa- virūpās 8.15.2b (EN) virūpe 8.14.1a ?vilikhin- ?vilikhī 8.2.6a vivāha- vivāhas 9.4.6b viśva- viśvam 8.1.8c 8.13.11a 9.10.11b **9**.26.10b *viśvasmāt* **9**.24.7d *viśve* 8.11.9c 8.12.2b 8.15.3c,9c 9.1.5a,11c 9.12.9a 9.21.12c,e 9.26.8a viśvā 8.1.4c 8.6.9b 8.14.10c 9.5.3c 9.24.4b viśvāni 8.1.5b viśvān 9.21.12b,d viśvebhis 8.14.9c viśvesām 9.21.12e,h,i,j,k *viśvatas* 8.2.6c 8.6.5c 9.5.1c viśvadānīm 9.3.1b viśva-devaviśvadevam 8.1.11b viśva-vasuviśvavasū 9.20.11a viśva-vāraviśvavāras 9.1.2d viśva-vedas- viśvavedās 9.1.1d *vis* visas 9.15.5a *visa*- *visam* 8.2.2a,3c,e,8d,9c,10c, 11a,d 8.7.1c,2c,10b 8.15.3d 9.8.10c 9.9.2d,4d 9.10.2c,3a,b,5d,6d,7d,8d, 10c,12d,ee,f 9.11.4d,12d 9.16.5a,b 9.17.5a 9.19.3a visa 9.10.6b visena 8.2.3c *visasya* 9.10.1c,4a,b,c 9.10.11c (\*viṣasya) 9.17.4d viṣāṇām **9**.10.5c °**viṣa-** → agha-viṣavisa-dūsana- visadūsanas 9.8.4d,7d **9.11.11d** *viṣadūsanam* **9.10.9f 9**.11.8d,9d,14d *visadūsanī* **8**.7.4d,11d **9**.10.3d *visadūsanīs* 9.11.5d visa-puspavisapuspam 9.10.8b visāsahi- visāsahi 8.20.3b vi-skandha- viskandham 8.3.5c visnu- visnus 9.2.4a \*visnos 9.12.7d visvag-artha- visvagarthānām 9.10.5c visvañc- visvañ 9.5.2c vīdu-haras vīduharas 9.15.1c *vīdhra- vīdhre* **8**.6.6c *vīra- vīras* **9**.19.1d *vīrās* **9**.15.7c vīrebhyas 8.16.10c vīraka*vīrakas* **9**.3.2b

vīrana- vīranasya 9.7.12b vīraṇās **9**.6.7b vīrudh- vīrut 8.7.11c vīrudhā **9**.3.3b,6d,7d *vīrudhas* **8**.9.12b **8.**10.1c **9.**4.5c **9.**26.4b *vīrudhām* 9.3.5c 9.16.5b vīrva- vīrvam 9.9.3d vīrvena 8.17.9a vīrvāni 8.9.1a 9.2.6a 9.4.7a  $^{\circ}$ *vīrva*-  $\rightarrow su$ - $v\bar{i}rya$ vrka- vrkam 9.8.6a vrkena 9.8.1d vrkasya 9.8.7b vṛkṣa- vṛkṣas 8.12.5d vṛkṣasya **9**.7.12c *vrkse* **8**.10.8b *vrtra- vrtrasya* **8**.3.8a **8**.8.1c vrtra-han- vrtrahā 9.4.1c 9.6.3d vṛṣan- vṛṣā 8.2.1a 9.27.2c,4a vṛṣaṇas **9**.1.6a vrsabha- vrsabhas 8.13.3c vrsti- vrstyā 9.12.11a vrstayas 8.9.4b vetasa- vetasas 8.13.5d vetasasya 9.7.12a <sup>1</sup>ved- vindate 8.19.10b avidam 9.10.1c vittvā 8.19.10a +anu anv avindat 9.15.5c [+Akk. +Instr.] anv avindan 8.13.4b [+Akk. +Lok.] 8.15.7d [+Akk.] anvavindan 9.11.13b [+Akk.] anu vidyate 9.3.5d [+Akk.] +pari parivitta-: parivittena 9.23.7a [ø] +pari-vi parivividāna-: parivividānena 9.23.7a [ø] +sam sam vidām 9.14.3c [ø] samvidāna-: samvidānas 9.12.3b [+Instr.] <sup>2</sup>ved- veda 8.1.10a 9.3.3b 9.14.2c 9.21.1e,12e *vettha* 8.1.4c,5b 9.14.4c veda 8.3.9a vidma 8.2.6c vidmas (sek. Präs.) 8.15.6c vidāna-: vidānas 9.27.4a *vidvāms*-: *vidvān* 8.1.6c 8.3.13a 9.13.7b 9.21.1f,12f 9.27.9c vidvāmsas 9.24.2a °vidvāms-: avidvāmsas 9.24.2a +**pra** pravidvān **9**.2.1b [ø],2b [ø] ¹vedasvedas 9.27.3d,10d °²vedas- $\rightarrow j\bar{a}ta$ -vedas- $\rightarrow vi\acute{s}va$ -

vedasvedis 8.9.6b 9.15.6a vedim vedi-8.11.1d vedhas- vedhās 8.1.4a 9.27.3c vena- venāt 8.13.4d veś veśayanti 8.15.4d +anu-pra anu pra viśatu 8.20.4c [+Akk.] +abhi-sam abhisamviśanti 9.12.1c [+Akk.]  $+\bar{a}$   $\bar{a}$  viśanti 9.12.4a [+Akk.]  $\bar{a}$ viśata 8.17.1c [+Akk.],11c [+Akk.] ā viveśa 8.13.3d [+Akk.] +ni ni viśate 8.9.3b [+Akk.] ny avista 9.12.3d [+Akk.] nivista-: *nivistās* **9**.12.4b [ø] +pra pra viśata 8.17.1c [+Akk.],11c [+Akk.] vevisat **9**.15.5a ves vest  $+\bar{a}$   $\bar{a}vistita$ -:  $\bar{a}vistit\bar{a}$  9.17.10a [ø] *vai* 8.1.10a 8.3.8d 8.18.11c 8.19.1d,6c 9.11.10c 9.15.9a 9.17.3a,9a 9.19.2a, 4a,5a 9.21.1a,c-12a,c vaitahavya- vaitahavyās 9.18.5d vaitahavyān 9.18.6b vaida- vaidas 8.3.9a vairāja- vairājas 9.21.8e *vairūpas* **9**.6.1d vairūpa*vaiśva- vaiśvas* **9**.5.6c **9**.16.7b vaiśvānara- vaiśvānaras 9.21.5c,eee 9.26.7b *vaiśvānaram* 9.21.5b,d vaiśvānarasva 9.21.5h,i,j,k °vyacas- → uru-vyacasvyath vyathate 8.9.8d +pra pra vyathante 9.15.8a [ $\emptyset$ ] vyadh vidhyati 9.18.1d,3c vidhya 9.27.4c vidhyatu 9.28.5d 9.29.1d viddha-: viddhe 8.15.7c °viddha-: digdhaviddhas 9.8.9a digdhaviddhās **9**.9.4a +vi vi \*vidhya 9.29.2d [+Akk.] vyā +pari pari vyayāmasi 9.7.14b [+Akk. +Instr.]

→ prāna-apāna-vyāna-

°vvāna-

vy-ālakavyālakam **9**.10.10a vyomanvyoman 9.15.6d vraja-→ śata-vrajavratavratam 8.1.3d vratā 9.1.5b vraśc āvṛścate **9**.21.6e [+Lok.]  $+\bar{a}$ vrīhis 8.18.10b vrīhes 9.11.12c vrīhivrīhi-yava- vrīhiyavau 9.25.9a śams śasyamāna-: śasyamānam 8.13.2c pra-śasta-: praśastam 8.1.11c +pra [ø] *śamsa- śamsam* 9.4.10a śak śaknoti 9.17.6b śakalaśakalam 9.9.2a śakuniśakunayas 9.10.9b śakuntikā- śakuntikā 9.10.8a śakra- śakras 9.6.3d,8d śakvan- śakvarīs 8.18.3a *śata- śatam* 8.5.10a,11a 8.8.1a,b,c 9.14.6d śatānām 8.15.7a °**śata-**  $\rightarrow$  eka-śata-  $\rightarrow$  catuḥ-śata-→ daśa-śataśata-apāsthaśatāpāṣṭhām **9**.17.6a śata-kratuśatakratus 9.8.2c śatadhāraśatadhāram 9.7.3c (\*śatadhāram) 9.25.1a śatadhārā 8.19.5d śatarcinśatarcinas 8.15.6a śata-valśaśatavalśā 8.18.5b śata-vrajaśatavrajās 8.15.3b śata-hastaśatahasta 8.11.10c śatru- śatravas 9.27.4d śatrūn 9.27.7a śatrūṇām 9.27.3d śatrūṣāh- śatrūṣāṭ 9.27.11a *śap śepise* 9.13.3a śapatha- śapathas 8.3.5a śapathāt 8.3.6b °śapha-→ ayah-śaphaśaphaka- śaphakān 8.7.7d śabala- śabalam 9.23.10a *śam* 8.8.2d,3a,b,c,d,7a,b,c,d,8a,b,c,d °**śamana-** → agni-śamanaśamala- śamalam 9.22.5a śamayāmi 9.7.10a śamayāmasi **9**.7.9e,11d

śamitar*śamitā* **9**.1.10c śayana- śayanam 9.28.7a śese 9.13.4b \*śayīta 8.15.5a śayāna-: śayānam 9.12.4a 9.28.8b **9**.29.2a śarad- śarat 9.5.8d śaravyā- śaravyām 9.18.2b °śarāva- $\rightarrow$  asta-śarāva-  $\rightarrow$  eka- $\dot{s}ar\bar{a}va- \rightarrow ek\bar{a}da\dot{s}a-\dot{s}ar\bar{a}va$ catuḥ-śarāva- → tri-śarāvadaśa-śarāva- → dvādaśa-śarāva-→ dvi-śarāva- → nava-śarāva-→ pañca-śarāva- → ṣaṭ-śarāva-→ sapta-śarāvaśarīra- śarīram 9.14.3c śarkārivant*śarkārivat* **8**.18.11a *śardha-nīti- śardhanīte* **8**.1.5b śarman- śarma 8.17.1d,11d śarvaśarvas 8.15.11a śarva 9.12.5b śaluna*śalunās* **9**.6.12b śavas*śavasā* **9**.1.3a śaśa*śaśas* **9**.15.4d śas *śasanti* **9**.12.4b śā +sam sam ... śyāmi 9.4.8a [+Akk.] *śākhā- śākhās* **9**.11.7b *śārī- śārīs* **9**.10.9b śārvya- śārvyam 9.10.8d śās śista-: śistās 9.2.3b +pra praśāsat-: praśāsat 8.14.3d [+Akk.] śimidvant- śimidvatīm 8.16.5b śiras- śiras 9.6.2c 9.10.1b śīrsnā 8.8.4b śīrsnas 9.3.9a 9.5.16b śilā*śilāvās* **9**.10.3c śivas **9**.7.10b śivās **8**.8.11a śivaśiśundha- śiśundhānām 9.22.9a °śī-→ madhvama-śīśīta- $\rightarrow \dot{s}y\bar{a}$ śīta-jala- śītajalās 9.7.1a śītikā **9**.7.5c śītike **9**.7.14c śītikā*śībham* 9.27.8b,12d *śīrṣa- śīrse* 8.13.3b śīrṣan- → śirasśīrṣa-roga- śīrṣarogas 9.13.9a śukra- śukras 8.14.1d śukram 8.14.7c

*śukrā* **9**.1.1b *śukrais* **8**.14.10b śukla- śuklam 9.18.9b *śucā* **9**.27.4c śuc-→ śvanśunīśuskāksa- śuskāksas 9.28.6a śusma- śusmas 9.27.2d śūghana- śūghanāsas 8.13.7a śūdra- śūdras 9.5.6d śūdram 8.6.8d *śūdrās* **8**.9.10a **9**.9.5b **9**.10.5b śūra-putra- śūraputrām 9.10.9e śrnga- śrngā 8.13.3a °śŗṅga- → catuh-śṛṅga**šes** \**šiset* **9**.6.8b +ud ud aśisyanta 8.15.7b [ø] śoc +abhi abhi śocatu 9.28.6d [+Akk.],8b [+Akk.] śocis- śocimsi 9.1.1b śocīmant- śocīmat 9.28.7a,b,c °śuddha-: aśuddhām **9**.23.6c śaunaka- śaunakās 8.15.2b śvā śīta-: śītam 9.7.14c śītās 9.7.1a *śyāva- śyāvas* **8**.6.5b **9**.6.1c śvāva-dant- śvāvadatā 9.22.8a *śvena- śvenas* **8**.10.8d **9**.13.9c śrama-sāta- → san<sup>i</sup> śram<sup>i</sup> śrānta-: śrāntam 9.18.4b śrāntā 8.6.3d śrav śrita-: śritam 9.4.11d +adhi adhi śrita-: adhiśritas 9.12.6a [+Lok.] adhi śritas 9.25.2b [+Lok.] *adhi sitam* **8**.13.11a [+Lok.] śrav śrnotu 8.18.2b śrnvantu 9.4.8c  $+\bar{a}$   $\bar{a}$  ...  $\dot{s}_{rnuta}$  8.2.5b [+Dat.] āśrnvant-: āśrnvatī 9.27.5b [+Akk.] āśrāvavant-: āśrāvayantas 8.2.5d [ø, elliptisch?] +*upa upa* ... *śrnavat* 8.13.2c [+Akk.] śravas- śravasā 8.14.11b śreyah-keta- śreyahketas 9.27.10a śreyāms- śreyas 9.27.9c śrestha- śrestham 9.4.11f śroni- śronibhyām 9.3.12b śrotra- śrotrāt 9.5.15c,16c °**śrotra-** → catuh-śrotraśloka-krt- ślokakrt 9.27.8d śvan- (f. śunī-) śvā 8.6.5a śunyās 8.6.6b *śvas* 9.17.2d śvāvidh- śvāvit 8.2.8a śvitra- śvitrānām 8.7.2c śvaitna- śvaitnasya 9.10.4c sat-śarāva- satśarāvam 9.21.6a *sad-yoga- sadyogās* **9**.8.10b sadvrsas 8.4.6a sas- sat 8.5.6a 8.6.2b 9.21.6b,c sasti- sastis 8.5.6a sastha- (f. °sthī-) sasthyā 9.20.6cc sthev +prati pratyasthīvan 9.18.9a [+Akk.] sa- sa 8.1.4d 8.3.12c 8.8.6d 8.12.12b (\*sa) 8.14.6c 8.15.8a,10a,b 8.16.12a **8.**19.1d **8.**20.8c **9.**1.4a,b **9.**5.1c,7c 9.8.10c 9.12.2c,7e,12c 9.15.5b 9.16.3d 9.17.2c,3d,4d,5a 9.21.1f,l, 12f.1 9.24.7c 9.28.4c,10d sas 8.15.5d 8.19.2d 8.20.1d 9.8.4d,7d 9.11.11d 9.16.6d tat 8.1.6c,9b,10a 8.2.2b 8.6.1d 8.7.4b 8.8.4c 8.10.9e 8.12.4d 8.13.9d 8.14.11c 8.15.4c,d,7d 8.16.9d 8.18.2d,11c 9.1.9a 9.3.3c 9.4.11b,d,12c 9.5.6c 9.8.3d,8c 9.10.2d,5a,7d,12e 9.11.8d,9d 9.12.1d 9.14.2d.3d 9.16.6c 9.17.9d 9.19.4a,d 9.20.1b-12b tam 8.2.1b,c 8.3.5a **8**.6.10d **8**.13.11d **8**.15.12a (*tám*) 8.19.4d 8.20.3c,11c 9.5.9a 9.8.9d 9.10.6c 9.14.2d 9.24.5d tena 8.6.8c 8.9.1d 8.10.1d,2d,3d,4e,5c 8.20.2e 9.5.9c 9.7.9e,11d 9.10.12c 9.15.5c 9.24.3d,4d tenā 9.25.1c 9.26.12c tasmai 8.1.11c 8.15.8a 9.14.7e **9**.16.5d tasmāt **8**.3.6d,11c 9.5.10a,c,d,11a,c,d,12a 9.9.1c 9.22.3c 9.24.2c tasya 8.6.3b 8.7.6d 8.18.10c **8**.20.11d **9**.11.8c **9**.17.7c **9**.22.1b tasmin 8.15.3d 8.18.10a tau 8.19.10c tābhyām 8.3.10d te 8.11.6d 8.15.9d 8.19.6c 9.6.2d 9.9.5d

9.12.4a,c 9.13.10c 9.15.1a 9.18.2d,5c,

9c **9**.29.5d *tān* **8**.7.1b,7f,8d **8**.19.1c 9.5.12c 9.6.8c,9d,12c 9.15.7d 9.18.6a tais 9.6.4c tebhis 9.18.3c tebhyas 8.8.1d 8.15.1d,2d,6d 8.19.5c 9.6.10c tesām 8.19.9a 9.18.8c sā 8.2.7d 8.6.3c 8.12.2d,5b,9c 8.14.8d 8.16.7d 8.17.1d,11d 9.11.2d,4c,6d 9.15.4c 9.17.10c 9.18.1c,2b,10d 9.19.1b,6c tām 8.6.4a 8.12.11cc,d 8.16.5c,6c 8.17.1b,cc,10b,11b,cc 8.18.1c,7c 9.11.13c,14b 9.17.6b tayā 8.6.4c 9.7.6e 9.14.6c 9.18.1d,2d tasyās 9.7.7b te 9.1.6a tās 8.8.2d,11a,d 8.12.10e 8.13.8d 8.16.1c,3c 9.11.5d tābhis 8.2.2b tāsām 8.2.8d samvat- samvatas 8.9.12a samvatsara- samvatsaras 9.26.3b samvatsaram 8.16.9a 9.20.12a saṃsad- samsadi 9.29.3b saṃsthāna- saṃsthānam 8.12.10c saṃsrava- saṃsravas 8.18.12d samsravana- samsravanāt 8.12.12c sakhāy- sakhā 8.1.9c,11d 8.12.5c sakhyus 8.2.5c 9.23.6a samkāśa- samkāśe 9.3.5c samkṛtayas 8.15.2c (EN) samkrtisamkrandana- samkrandanas 9.27.9a samgava- \*samgave 9.12.10b +**ā** ā sacasva **8**.10.8a [+Akk.] sa-josas- sajosasas 9.12.9b sata- satasya 8.12.12e  $\circ$ sattra-  $\rightarrow$  dīrgha-sattrasatya- satyam 8.1.3a,b 8.3.13b

 satya satyam 8.1.3a,b 8.3.13b

 8.15.11d (satyám) 9.15.9c 9.17.9d

 9.26.11a satye 9.12.6a 9.19.7c

 satyām 8.18.1c

 satya-dharman satyadharmāṇas

 9.12.11b

 satyāvan satyāvānas 8.18.2a

 satvan satvanās 9.27.7c

 satvanāyant \*satvanāyan 9.27.1a

 sad
 sādayāmi 9.21.1k,12k
 sanna-:

 sannān 8.3.12b
 +ā
 ā

 -ā
 ... sadantu 9.1.8a [+Akk.]

+ni nisedus 9.15.6b [+Dat.]-+*pra* pra sīdati **9**.17.5b [ø]  $^{\circ}$ sad-  $\rightarrow vik$ -sad-  $\rightarrow sabh\bar{a}$ -sadsadana- sadanam 8.14.8b sadvas 9.8.8c sadhastha- sadhasthe 9.24.5b sadhryañc- sadhryak 9.4.12c sana- sanāni 8.14.10c sani saneyam 8.3.13c °sāta-: śramasātām 9.19.6b sanisyadās 8.8.7c sanna-  $\rightarrow$  sad samdrś- samdrśi 8.3.6b,7b saṃdhanā-jit- saṃdhanājit 9.27.4b sapatna- sapatnās 9.27.2c sapatnān 9.27.1c sapta sapta 8.5.7a 8.9.2b 8.13.3b **8**.16.2a **9**.5.13a,b,14b **9**.6.8a,9a 9.20.7aa sapta-ṛṣi- (sapta-ṛṣi-) saptaṛṣayas 9.21.7c saptarsayas 9.15.6b saptaṛṣīn 9.20.7a 9.21.7b.d saptarsīnām 9.21.7h,i,j,k saptati- saptatis 8.5.7a 8.16.2a saptatīs 9.5.14b sapta-pada- saptapadas 8.1.9c saptama- (f. °mī-) saptamyā 9.20.7cc sapta-vadhri- saptavadhraye 9.7.3d saptavṛṣa- saptavṛṣas 8.4.7a sapta-śarāva- saptaśarāvam 9.21.7a sabhā-sad- sabhāsadas 8.9.10d sam präv. 8.1.2b 8.8.5a,b,d 8.9.1a 8.10.2ab,3b,8c 8.11.6b,d,8d 8.13.1b 8.14.8b 8.15.3d,9a,13c 8.18.1a,d,4d **8**.19.1a,2a,8a,c **9**.3.4d **9**.4.3a,8d,10a 9.4.8a 9.5.7ab,12b,16b 9.6.12c 9.8.2a 9.11.1a,b,4a 9.12.1c,3b,d,5b,6c 9.14.3c,4a,b 9.17.7c,9d 9.18.7d 9.19.5d 9.27.1b,3a,7c 9.28.8a,10a samasamā 8.1.9dd,10a samadsamadas 9.27.12a samanasamanā **8**.13.8a samarasamare 9.27.5d samāna- samānas 9.4.2c samānam 9.4.2a,b,10c,11e 9.12.1a samānās

9.4.5b samānīm 9.10.4d

samāna-loka- samānalokas 8.9.11a *samiti- samitis* **8**.14.8d **9**.16.2c samitim 9.4.8a samitha- samithāt 8.13.11c *samidh- samidhā* 8.14.11a 9.20.1c-12c samidhas 8.13.8c 9.1.1a 9.2.1a 9.5.13b samudra- samudras 8.17.7a 9.26.6b samudram 9.7.2b samudrāt 8.12.4c 8.13.1a,5a 9.11.13d,14a samudrasya **8**.11.10d **8**.18.12d **9**.11.13a samudre 8.12.10c 8.13.11b 8.14.3b 9.7.11c samudra-ja- samudraja 9.7.8c samudriyās **9**.7.9b samudrivasammanasas 9.4.3b sam-manassamyañc- samyak 8.13.6a sam-rāi- samrājam 9.20.6a sar +*upa upāsarat* **9**.8.9b [+Akk.] saraghā- saraghā 9.8.5a,8b saraghayā 9.8.3b saraghāyās 9.11.11a saras- sarasas 9.8.7a sarasvatī- sarasvatī 8.10.11b 8.12.1b, 11d **9**.1.8b sarasvatyām **9**.8.2b sarit- saritas 8.13.6a <sup>1</sup>*sari srja* **8**.4.1b,11b +ava ava srjā 9.1.10a [+Dat.] +vi vi srjasva 8.11.6a [+Akk.] vi srjatām 8.9.13d [+Akk. +Dat.] +sam sam srja 9.14.4a [+Akk. +Instr.] <sup>2</sup>sari sarjatas 9.13.5b sarp sarpatu 9.28.2c sarpant-: sarpantam 8.6.6c +anu anusrpta-: anusrptām 8.16.5a [+Lok.] +upa upasarpati 8.6.10b [+Akk.] **8.**16.6b [+Akk.] *upa sarpantu* **8.**1.6e [mit nīcais] +pra prasarpasi 8.3.11a [+Akk.] **9**.9.1a [+ Akk.] sarpa-punyajana- sarpapunyajanās **9**.26.5b *sarva- sarvam* **8**.6.1d,4c,8c **8**.8.4c 8.9.4c,12c 8.15.9b 8.18.11d 8.19.9a

**9**.3.7c **9**.5.4a **9**.21.2e,7e,12c **9**.26.12a sarvena 9.13.6b sarvasya 8.7.4c sarve 8.9.3 8.11.7d 8.15.7c 8.19.4d **9.**4.3b **9.**6.7d **9.**9.5c **9.**15.8a sarvān **8**.3.1c **8**.6.2c **8**.7.5b,6c,7f **9**.6.8d,9d, 12c **9**.28.9c sarvais **8**.3.8c sarvesām 8.7.1c,2c 9.6.6c sarvās **8.3.1d 8.16.1c,3c** sarvāsām **9.6.3c** sarvathā 9.10.5d sarvadā 8.19.6a 8.20.8c,9c 9.28.6b sarva-paśu- sarvapaśum 9.24.3d,4d sarva-vasu- sarvavasū 9.20.11a sarva-hut- sarvahutas 9.5.11a,12a salila- salilas 9.15.1b sav sūyate 8.13.9c sava- savas 8.19.3d,8d,9d savam **8.**19.7d savāva **9**.24.4b save **9**.12.8a savāsinsavāsinau **9**.29.2b savitar- savitā 8.14.7a 9.1.2d 9.2.1c 9.24.4a savitus 9.12.8a 9.24.3a sah sahate 9.16.1b sahātai 8.2.11d sahamāna-: sahamānas 9.27.11b sahamānā 8.2.11c sāsāha 8.7.6c sāsahāmahai 9.10.10d +vi vi sahasva 9.27.7a [+Akk.] saha 8.10.10b 8.11.11d 8.15.12b 9.3.9f,13f 9.4.1a,b,c,d,2d,3d,5a,c,d, 6aa,b,c,d,7a,b,c,10b 9.5.4d 9.13.6b 9.22.7b,8b 9.23.3b,7c 9.25.5b,6b **9**.26.1b-2b,4b-7b **9**.29.5b sahas- sahas 8.6.5c 8.7.7a,e 9.20.8a sahasā 8.7.6a,b,7e 9.27.4a **sahasra-** sahasram **8**.5.11a **9**.18.5a sahasra-cakṣas- sahasracaksas 8.6.11c sahasradhāra- sahasradhāram 9.24.3b sahasradhārena 9.25.1c 9.26.12c sahasra-pad- sahasrapāt 9.5.1b sahasrapuruṣām sahasra-purusa-**9**.11.4b sahasra-posasahasraposam 8.18.12b sahasrabāhus 9.5.1a sahasra-bāhusahasrabhogā 8.18.5c sahasra-bhogasahasrāksa- sahasrāksas 8.6.4a 9.5.1b

sahasrāksam 9.25.1a sahasvant- sahasvatī 8.2.11c sahīvāmssahīyān **9**.27.10a sa-hṛdayasahrdayās 9.4.3a sā +vi vi syatu 9.1.9c [+Akk.] *sākam* 8.7.7a 9.6.3c.7d sāmgrāmajitya- sāmgrāmajityāya **9**.27.11d sātrāsāha- sātrāsāhasya 8.2.4c sādanam 8.9.10c sādana-\*sādhu **9**.8.8b sādhusādhvasādhyās 9.5.9d sāman- sāmāni 9.5.11b 9.21.3c 9.26.1a °sāman-→ bṛhat-sāmansāraghasāragham **9**.8.4b sāvitrasāvitram 8.9.3c °sāha-→ abhimāti-sāhasimha- simhas 9.27.1d,2a simham 8.14.5d sicau 8.14.7b sinīvālīsinīvālī 9.11.7d sinīvālīm 9.10.9d sindhu- sindhus 8.14.11d sindhos 8.13.7a sindhau 9.7.11c sindhavas 8.9.2b 9.26.6a sindhutas 9.7.6d sima- simasmāt 8.14.7c sira- (siras-?) siras 8.12.6d *sītā* **8**.18.5a *sīm* 8.14.2d sīram 8.9.8a 8.18.2b sīrasīra-pati- sīrapatis 9.8.2c su 8.1.7c 9.14.4d sukatanādī- sukatanādi 8.16.7a su-krt- sukrt 9.1.2d sukrtas 9.24.5c sukṛtām 9.24.5d su-dānu- sudānavas 9.8.2d,3a su-digdha- $\rightarrow deh$ su-dih- sudiham 9.16.5d su-parnasuparnasya 8.6.3a su-pratīkasupratīkasya **9**.1.1c su-bhagasubhage 8.10.7a 8.12.3d sumanasy sumanasyamāna-:

sumanasyamānās 9.12.4c

su-medhas- sumedhās 8.1.10d su-yuj- suyujas 9.2.1d,2b,4b,8b surā- surā 8.12.2d,9c sure 8.12.1c, 6b,c,8c surām **8**.12.7b,11a surāyās 8.20.2c *surāyām* 8.10.4c surā-ādaraṇa- surādaraṇam 8.12.4d, 12b surādaranī 8.12.5b °suvana- → putra-suvanasu-varcas- suvarcās 8.14.1d suvarcasam 8.20.8d su-vīrya- suvīryam 9.1.9b *suși- suses* **8**.16.7b susirasusiram **9**.10.7b su-ștutisustutim 8.13.10a °sūkta-→ kṣudra-sūktasūtikāsūtikām **9**.23.6b sūtra*sūtram* **9**.28.2a sūd sūdayāti 9.1.10c sūnu*sūnos* **9**.1.1c sūnṛtā- sūnṛtām 8.11.7e sūnṛtāvant- sūnṛtāvat 9.27.6d *sūrya- sūryas* 8.2.1d 8.6.9a 8.9.4d 8.13.4c 8.15.12d 8.17.3a 8.20.1a,6b 9.3.1d 9.5.15b 9.10.12a 9.14.1b,5c 9.16.7c 9.21.8c sūrya 8.20.7a *sūrvam* **8**.6.6 sūryā-candramas- sūryācandramasau 9.25.5a srjavāsrjavās 8.7.7c \*sṛṇīkās 8.11.5b srnīkasec asiñcatām 8.12.2c asiñcan 8.12.2a sicyamāna-: sicyamānāyās 8.20.2c sicyamānāyām 8.10.4c anusicyate 9.28.2b [+Instr.] +abhi abhi siñcāmi 8.10.1e [+Akk. +Instr.],5c [+Akk. +Instr.] abhi ... asicam 8.10.10ab [+Akk. +Instr.] +**ā** āsikta-: āsiktam **8**.10.1b [+Lok.] 9.10.7c [+Lok. (tatra)] °**senā-** → amitra-senā*sev* \**sevasva* **9**.13.5c sairya- sairyās 9.6.7c sodarya- sodaryāṇām 8.15.7a sodaryatā- sodaryatām 8.15.8d soma- somas 8.11.9d 8.13.9c 8.17.5a 9.2.7a 9.15.2a 9.17.8c,9b somena

**9**.15.5d *somasya* **9**.5.14c **9**.6.9c soma-pīthasomapīthas 8.15.12a \*sauksmyejān 8.7.1a sauksmye-jasaudhanvanasaudhanvanās 8.12.2a saumanasas 8.11.6b saumanasaskand +upa-pra upapraskadya 8.16.11c [+Lok. (tatra)] skandha- skandhebhyas 9.3.9a °skandha-→ vi-skandhastanayitnu- stanayitnus 9.26.9a stan<sup>i</sup> astānīt 9.27.2a stanava 9.27.8c +abhi abhi \*tamstanīhi 9.27.1d [ø, elliptisch] stav stuvant-: stuvate 8.1.10d stosyāmi 8.11.1c  $\circ$ stuti-  $\rightarrow$  su-stutistena- stenas 8.19.9c stenena 9.22.8b steva-ada- stevādam 9.19.2c *stoka- stokas* **9**.28.4b,5a,8c stotra- stotram 8.1.8c stotrāni 8.1.9a °stoma- → agni-stomastrī- striyai 9.13.3b striyās 8.16.4c 9.16.6b striyas 8.9.11d 9.4.6d 9.28.6c strīnām 8.16.6a strī-pums- strīpumsau 8.9.11c  $\circ$ stha-  $\rightarrow$  pathi-sthasthavira- sthavirebhyas 9.6.11b sthā tisthati 9.12.12b tisthant-: tisthantam 8.6.7c 9.29.3a asthāt **9**.10.11aa,b asthus **9**.10.11c tasthise 8.3.3d tasthe 9.15.3c +ati aty atisthat 9.5.1d [+Akk.] +adhi adhi tisthati 9.3.4b [+Lok.] adhitisthati 9.6.4b [+Akk.] +api api sthāta 8.2.5c [+Akk.] +abhi \*abhitaṣṭhātha 9.23.4a [+Akk.] +ud uttisthāt 8.15.3a [+Lok.],8b  $[\emptyset]$  ud ... tisthet 8.15.5d  $[\emptyset]$  uttisthant-: \*uttisthatā 8.15.9a [ø] °ut-tisthant-: an-uttisthan 8.15.4c [ø] utthāya 8.15.13a [+Lok.] +upa upatisthant-: upatisthantam **9**.29.2c [ø] upa tasthus **8**.14.6b [ø, elliptisch?]

+ni ni tisthanti 8.9.4a [+Akk.] +prati prati tisthatu 9.14.3d [+Instr.] +vivitisthante 9.11.10a [+Abl.] sthālena 8.12.9a sthālasnā +abhi-ava abhyavasnāta-: abhyavasnātena 9.23.7b [ø] snāta-carva- snātacarve 9.23.2a **spardh** spardhitum **8**.9.1d sparś +ud ut ... aspṛśan 9.18.7b [+Akk.] sphā sphāyātai 8.11.11c *sphāti- sphātis* **8**.11.10a,b **8**.18.11c *sphātim* **8**.11.6d,7e,8d,9a,c,d **8**.18.8b sphāti-kāra- sphātikāras 8.18.9a sphātimant- sphātimantam 8.11.2b *sphira- sphiras* **8**.18.9b \**sphesthas* **8**.18.9b sphesthasmay smayamāna-: smayamānāsas 8.13.8b +apa apasismise 8.8.4a [+Instr.] apasmita-: apasmitam 8.8.5c [ø] syand +pra pra syandante 8.8.1a [mit arvāk],b [mit paras] prasyandante 9.11.5a [+Abl.] srakti- sraktīs 8.11.1a **srakva-** srakve **8**.16.7c,8a °sraj-→ puskara-srajsrav sravanti 8.13.6a sravant-: sravantīs 9.11.5c ā sravati **9**.19.4a [+Akk.] srucas 8.9.6a 8.11.5a 9.1.3c srotas- srotas 8.14.10a srotasya- srotasyānām 8.8.10b sva- svas 9.3.9e,13e 9.13.2b svais **9**.28.10b svās **8**.19.4b svām **9**.23.6a svaja- svajānām 8.7.4a,9a,b svadhā- svadhayā 8.13.4d svadhābhis 8.14.4b svadhāvan- svadhāvan 8.1.11 svadhāvant- svadhāvān 8.14.1c,4d svadhāvas 8.1.4b,5a svap svapāt 9.29.7c +ava ava svāpsīt **9**.29.6d [+Instr.]

 $^{\circ}$ svapna-  $\rightarrow a$ -svapnasva-yaśas- svayaśās 8.14.5b svayaśasam 8.14.2c svayaśobhis **8**.14.9c svar- svar 9.2.10b 9.25.3b 9.26.10b sv-aramkṛta- svaramkṛtas 8.9.7d svaray svarayant-: svarayantas **9**.29.7b sva-rāj- svarājam 9.20.6a svaru- svaravas 8.9.5b sv-artha- svarthe 8.14.1a svardhin- \*svardhī 9.27.8d *sv-asti- svastaye* **9**.7.8d **9**.12.9c svādīyāms- svādīyasī 8.12.3a svādu- svādu 9.17.6d svādos 8.12.3a svādvīm 8.12.1a,b,c **svādu-vikankata-** svāduvikankatas 8.12.5d svādhya- svādhyam **9**.29.7a svāhā 9.1.11a 9.2.1a,d,2b,c,3d,4b,8b, 9h sv-isti- svistim 9.1.7c **8**.3.9a **8**.6.3b **9**.5.10c **9**.10.6c 9.11.10d han hanmi 8.2.3a,b,c hanti 8.15.11a,b 9.17.3a,7a 9.19.4d,7b ghnanti **8**.3.12a **9**.19.2b,7d *jahi* **9**.6.12d jaghāna 9.7.2c hanyante 9.15.7c hanyamāna-: hanyamānā 9.18.6a °hata-: indrahatās 9.6.3a +ava ava janghanīhi 9.27.7d [+Akk. +Instr.] +nis nir hanti 9.19.1c [+Akk.] +*parā* parā jahi **8**.18.12a [+Akk.] °han- → pitṛ-han- → bhrūṇa-han- $\rightarrow m\bar{a}tr$ -han-  $\rightarrow vrtra$ -han- $^{\circ}$ hanana-  $\rightarrow$  adrsta-hanana*hanu-* hanvos **9**.6.2b,6d °hanu-→ catur-hanuhav +pra prāhaisīs 8.16.12c [+Lok. (tatra)] prahye 9.15.3c [neben dūtāva] 1har

+apa apajahrima 9.22.10a [+Akk.]

 $+\bar{a}$   $\bar{a}$  harāmi 8.7.10d [+Dat. +Akk.]

ā ahārsam **8**.10.9a [+Dat. +Akk.] āhārṣam 9.6.11c [+Dat. +Akk.] +parā parā harantu 9.7.13d [+Akk.] +vi vi ... harantu 9.7.13b [+Akk.] <sup>2</sup>**har** haryati **8**.13.8d  $^{\circ}$ haras-  $\rightarrow v\bar{\imath}du$ -haras-°hṛṇīyamāna-: ahṛṇīyamānas **9**.15.2b *ahrnīyamānās* **9**.12.4d hari- haris 8.7.9b 8.14.1c haraye 8.1.1b haritaharitas 8.7.8b 9.7.9c 9.28.6a hars +**ud** ud dharsaya **9**.27.6b [+Akk.] hav juhomi 9.3.5b huta-: hutam 9.21.11.121 *hav*<sup>i</sup> *hūta-*: *hūtas* **8**.15.10d +anu anu hvayāmasi 9.14.7e [+Akk. +Dat.] anuhūta-: anuhūtas **9**.13.7a [ø] +upa upa hvayāmahe 8.18.7d [+Akk.] +sam sam hvayasva 9.27.7c [+Akk.] havis- havis 8.9.5d 9.1.11c 9.5.8d 9.25.7b havisā 9.5.8a havirbhis 8.14.6d havis-krt- haviskrtas 8.9.6d,7b haviş-pati- havişpatis 8.11.5d *havva-* havvam **9**.1.10c hasta- hastam 9.16.6c hastena 9.15.3a haste 8.6.4b hastau 9.22.2a hastābhyām 9.21.1i-12i 9.22.2e hastayos 8.11.10a 9.3.11b hastāsas 8.13.3b °**hasta-** → śata-hastahasta-grhya  $\rightarrow$  grabh<sup>i</sup> hastin- hastinas 8.11.11d hasti-varcasa- hastivarcasam 8.10.5b hā jahāmi 9.24.5b jahāti 8.14.7d hāsista 9.24.6a hitvā 9.27.4d +*anu* anuhāya **9**.18.2c [+Instr.] °**hārī-** → uda-hārī- $^{\circ}$ *hārd-*  $\rightarrow dur$ *-hārdhi* 8.1.5a,7a,11a 8.7.10c 8.10.9a 8.11.3a 8.12.5c 9.17.8c

himsitar- himsitāras 9.18.4a *hima-* himas 9.7.2c,dd himam 9.7.14d himena 9.7.1c,d himāt 9.7.3d himasya 9.7.14a hime 9.7.3b,6c *himavant-* himavatas **8**.3.1b himavantas 9.26.7a himavatsu 8.16.11b *himikā- himike* 9.7.14d hiranya- hiranyam 9.24.3b hiranye 9.23.5a °hiranya- → go-hiranyahiranya-kumbha- hiranyakumbhas **9**.7.9c hiranyaya- hiranyayas 8.13.5d hiranyayam 9.8.3a hiranyayena 8.20.11a hiranya-varcasa- hiranyavarcasam 8.10.5b 8.20.3c hiranya-varna- hiranyavarnās 8.8.2c  $^{\circ}$ *hut-*  $\rightarrow$  sarva-huthuta-ad- hutādas 8.11.6c †*hura*† 9.27.3c

Index verborum

**hrd-** hrdā **8**.12.11b **8**.13.6b hrde 8.8.2d 8.13.11b hrdas 8.15.12c hrdi 9.4.11d 9.28.1c *hrdaya- hrdayam* **8**.8.5a **9**.4.2a,11a,c 9.27.4c 9.28.5a hrdayena 8.8.5a hrdayāya 8.8.3a hrdaye 9.4.11b 9.17.7c 9.28.4c,10a hrdavāni 9.4.1a °**hrdaya-** → sa-hrdaya*hrdaya-āmaya-* hrdayāmayas **9**.13.9b hrdayāmayin- hrdayāmayī 9.28.6b *hṛdayya-* \**hṛdayyābhyas* **8**.8.3b *hrd-dyotana- hrddyotanas* **9**.27.12d hrd-bala- hrdbalais 9.18.3d hrdya- hrdyāt 8.13.5a **heti-** hetim **8**.9.13c **9**.4.7d hetimant- hetimantas 9.18.2a <sup>1</sup>hes hinasti 9.15.7d 9.17.3c jihimsima 9.22.6b himsitvā 9.18.7c **9**.19.5c himsitavai **9**.17.8a haimavant- haimavatīs 8.8.7a **hotar-** hotā **8.**9.5a **9.**15.2d hotāras 8.11.5c 9.1.7a

## Index locorum

| AVP (= P)                |                       | P 2.70.1b    | zu 8.13.8              | P 5.12.4c                | zu 9.4.3                |
|--------------------------|-----------------------|--------------|------------------------|--------------------------|-------------------------|
| P 1.6.2ab                | zu 9.13.6             | P 2.76.1cd   | zu 8.9.4               | P 5.15.7cd               | zu 9.8.2                |
| P 1.8.4ab                | zu 9.10.7             | P 2.77.2ab   | zu 9.28.7              | P 5.17.8e                | zu 9.10.1               |
| P 1.11.4b                | zu 9.4.8              | P 2.77.3abc  | zu 9.7.12              | P 5.25.2a                | zu 8.3.9                |
| P 1.16.2c                | zu 9.3.9              | P 2.84.10b   | zu 9.12.4              | P 5.30.4a                | zu 9.7.3                |
| P 1.17.2d                | zu 9.4.11             | P 2.87.4b    | zu 8.7.1               | P 5.30.9cd               | zu 8.18.6               |
| P 1.18.2d                | zu 9.8.10             | P 2.90.1ab   | zu 9.29.5              | P 5.34.8d                | zu 8.6.11               |
| P 1.20.4d                | zu 9.12.10            | P 3.1.4c     | zu 9.8.10              | P 5.37.8cd               | zu 9.15.8               |
| P 1.31.3c                | zu 8.3.9              | P 3.13.8ab   | zu 9.10.5              | P 6.3.3a                 | zu 9.11.5               |
| P 1.32.3ab               | zu 9.9.2              | P 3.19.6b    | zu 9.4.8               | P 6.7.4b                 | zu 9.12.6               |
| P 1.43.3a                | zu 9.9.2<br>zu 9.20.1 | P 3.20.4cd   | zu 9.8.2               | P 6.7.4c                 | zu 9.8.3                |
| P 1.44.1ab               | zu 9.20.1<br>zu 8.2.4 | P 3.22.5     | zu 8.6.5               | P 6.8.8b                 | zu 9.6.1                |
| P 1.54.1b                | zu 8.2.4<br>zu 8.1.9  | P 3.22.6c    | zu 8.6.5               | P 6.9.6a                 | zu 8.20.8               |
| P 1.55.1ab               | zu 8.1.9<br>zu 8.20.5 | P 3.25.14cd  | zu 9.12.4              | P 6.10.5d                | zu 9.12.8               |
| P 1.55.2a                |                       | P 3.28.6d    | zu 9.11.10             | P 6.11.5cd               | zu 9.21.6               |
| P 1.56.3ab               | zu 8.20.5             | P 3.33.5b    | zu 9.27.10             | P 6.20.9ab               | zu 8.7.7                |
|                          | zu 9.27.8             | P 3.34.8b    | zu 8.9.5               | P 6.22.2b                | zu 9.24.5               |
| P 1.70.1d<br>P 1.73.1cd  | zu 9.14.1             | P 3.40.1d    | zu 8.3.5               | P 7.5.4ab                | zu 9.28.1               |
| P 1.73.1cd<br>P 1.81.4ab | zu 8.14.2             | P 4.14.6ab   | zu 8.2                 | P 7.5.4b                 | zu 9.17.8               |
|                          | zu 9.21.1             | P 4.14.8b    | zu 8.11.5              | P 7.7.6c                 | zu 9.6.8                |
| P 1.85.4cd               | zu 8.7.10             | P 4.15.5cd   | zu 9.11.1              | P 7.18.1b                | zu 8.11.4               |
| P 1.94.1cd               | zu 9.6.4              | P 4.15.7ab   | zu 9.11.1              | P 9.17.5a                | zu 8.2.4                |
| P 1.94.2cd               | zu 9.6.5              | P 4.16.2ab   | zu 9.11.7              | P 9.17.8ab               | zu 8.8.4                |
| P 1.107.5a               | zu 8.8.2              | P 4.18.3d,4d | zu 8.3.6               | P 9.17.8cd               | zu 8.8.4                |
| P 1.107.6bc              | zu 9.21.6             | P 4.19.3b    | zu 8.12.7              | P 10.12.10c              | zu 9.12.4               |
| P 1.110.1c               | zu 9.12.4             | P 4.21.1ab   | zu 8.2.4               | P 11.1.5ab               | zu 9.12.8               |
| P 2.2.3cd                | zu 9.10.1             | P 4.21.3ab   | zu 8.2.4               | P 11.4.3a                | zu 8.3.6                |
| P 2.8.4ab                | zu 8.6.5              | P 4.22.4ab   | zu 8.20.7              | P 11.11.1ab              | zu 9.8.2                |
| P 2.9.5                  | zu 8.10.11            | P 4.23.5c    | zu 8.1.7               | P 11.16.7c               | zu 9.21.11              |
| P 2.14.1d                | zu 9.6.1,6            | P 4.23.7c    | zu 9.8.10              | P 12.1.8ab               | zu 9.10.10              |
| P 2.15.2                 | zu 9.6.12             | P 4.37.6ab   | zu 8.9.13              | P 12.7.3ab               | zu 9.7.9                |
| P 2.15.3d                | zu 9.6.8              | P 5.2.7ab    | zu 8.1.11              | P 13.3.10d               | zu 9.7.3                |
| P 2.17.2c                | zu 8.7.2              | P 5.3.3d     | zu 9.6.7               | P 13.8.1c                | zu 9.17.4               |
| P 2.17.4ab               | zu 9.7.6              | P 5.3.6      | zu 8.4                 | P 14.5.8a                | zu 9.8.8                |
| P 2.22.2d                | zu 9.10.11            | P 5.3.6a     | zu 8.7.1               | P 15.3.1b                | zu 9.11.9               |
| P 2.26.2a                | zu 9.17.2             | P 5.3.7cd    | zu 9.6.12              | P 15.3.6a                | zu 8.3.1                |
| P 2.32.2ab               | zu 8.12.7             | P 5.8.1c     | zu 9.10.2              | P 15.5.1c                | zu 8.3.1<br>zu 9.9.4    |
| P 2.34.1c                | zu 8.20.6             | P 5.8.2b     | zu 9.10.2              | P 15.16.1ab              | zu 9.9.4<br>zu 9.11.10  |
| P 2.42.1e                | zu 8.6.7              | P 5.8.2c     | zu 9.10.8              | P 15.17.4ab              | zu 9.11.10<br>zu 9.16.5 |
| P 2.59.10                | zu 9.21.9             | P 5.9.1c     | zu 9.10.8<br>zu 9.10.1 | P 16.3.1c                | zu 9.16.3<br>zu 9.11.2  |
| P 2.70.1                 | zu 8.8.4              | P 5.11.5     | zu 9.10.1<br>zu 9.10.9 | P 16.3.16<br>P 16.16.3cd |                         |
|                          |                       | 1 J.11.J     | Zu 7.10.9              | r 10.10.300              | zu 9.10.4               |

| D 16 16 4     | 0.0.5                 | D 20 54 0 1 | 0.12.1                | 6.400                          | 0.2.2                  |
|---------------|-----------------------|-------------|-----------------------|--------------------------------|------------------------|
| P 16.16.4     | zu 8.2.5              | P 20.54.9d  | zu 9.13.1             | Ś 4.9.2                        | zu 8.3.3               |
| P 16.16.5     | zu 9.10.10            | P 20.57.3a  | zu 9.18.4             | Ś 4.9.3abcd                    | zu 8.3.2               |
| P 16.17.3c    | zu 9.10.1             | P 20.57.14b | zu 9.21.1             | Ś 4.9.4                        | zu 8.3.11              |
| P 16.17.6cd   | zu 9.11.8             | P 20.61.8ab | zu 8.15.11            | <i>5</i>                       | zu 9.9.1               |
| P 16.19.7ab   | zu 8.21.6             | P 20.62.8d  | zu 8.3.9              | Ś 4.9.5                        | zu 8.3.5               |
| P 16.21.6b    | zu 8.15.9             | L . L.      |                       | Ś 4.9.5d                       | zu 8.3.12d             |
| P 16.23.6d    | zu 9.12.4             | AVŚ (= Ś)   |                       | Ś 4.9.6                        | zu 8.3.6               |
| P 16.29.1ab   | zu 9.9.3              | Ś 1.1.2ab   | zu 9.13.6             | Ś 4.9.7                        | zu 8.3.13              |
| P 16.32.10a   | zu 9.26.9             | Ś 1.4.4c    | zu 8.8.10             | Ś 4.9.8                        | zu 8.3.7               |
| P 16.34.2     | zu 9.20.9             | Ś 1.19.4d   | zu 9.12.10            | Ś 4.9.9                        | zu 8.3.1               |
| P 16.67.7ab   | zu 8.1.5              | Ś 1.23.2cd  | zu 9.3.9              | Ś 4.9.10                       | zu 8.3.10              |
| P 16.67.8ab   | zu 8.1.5              | Ś 1.23.2d   | zu 9.18.9             | Ś 4.12.2cd                     | zu 9.11.1              |
| P 16.74.5     | zu 9.13.9             | Ś 1.25.1a   | zu 9.28.9             | Ś 4.15.2a                      | zu 9.8.3               |
| P 16.77.3ab   | zu 9.9.2              | Ś 1.25.2ab  | zu 9.28.9<br>zu 9.9.2 | Ś 4.16.2ab                     | zu 8.16.9              |
| P 16.85.7     | zu 9.11.1             | Ś 2.3.4ab   | zu 9.9.2<br>zu 9.10.7 | Ś 4.17.2c                      | zu 9.27.7              |
| P 16.98.3cd   | zu 9.21.1             | Ś 2.6.4c    |                       | Ś 4.19.5d                      | zu 8.3.8               |
| P 16.102.9ab  | zu 8.9.13             | \$ 2.7.4abc | zu 9.8.10             | Ś 4.20.1                       | zu 8.6.1               |
| P 16.112.3cd  | zu 8.1.2              |             | zu 8.3.4              | Ś 4.20.2                       | zu 8.6.2               |
| P 16.152.8b   | zu 8.9.1              | Ś 2.13.1c   | zu 9.9.4              | Ś 4.20.3                       | zu 8.6.3               |
| P 16.153.10a  | zu 8.8.1              | Ś 2.14.5b   | zu 9.3.8              | Ś 4.20.4abc                    | zu 8.6.4               |
| P 17.9.5ab    | zu 8.9.2              | Ś 2.15.3a   | zu 8.6.9              | Ś 4.20.5                       | zu 8.6.11              |
| P 17.13.3     | zu 9.6.3              | Ś 2.24.12   | zu 8.6.7              | Ś 4.20.5b                      | zu 8.9.5               |
| P 18.13.2b    | zu 9.10.8             | Ś 2.29.2    | zu 9.12.8             | Ś 4.20.6ab                     | zu 8.6.7               |
| P 18.66.3c    | zu 8.11.4             | Ś 2.30.4ab  | zu 9.7.6              | Ś 4.20.7                       | zu 8.6.6               |
| P 18.76.4     | zu 9.8.2              | Ś 2.30.5c   | zu 8.7.2              | Ś 4.20.8                       | zu 8.6.8               |
| P 18.80.1d    | zu 9.13.1             | 4           | zu 8.20.5             | Ś 4.23.5c                      | zu 8.1.7               |
| P 19.3.3c     | zu 9.16.5             | Ś 2.31.2    | zu 9.6.12             | Ś 4.28.6ab                     | zu 8.9.13              |
| P 19.7.14cd   | zu 8.12.7             | Ś 2.31.3d   | zu 9.6.8              | Ś 4.34.2b                      | zu 9.24.5              |
| P 19.8.10ab   | zu 8.2.4              | Ś 2.32.1d   | zu 9.6.1,6            | Ś 4.37.3ab                     | zu 9.7.9               |
| P 19.8.11a    | zu 8.2.4              | Ś 2.33.2ab  | zu 9.3.10             | Ś 5.6.4cd                      | zu 9.21.6              |
| P 19.9.10cd   | zu 8.4.1              | Ś 2.33.5ab  | zu 9.3.13             | Ś 5.8.1b                       | zu 8.11.4              |
| P 19.30.8b    | zu 8.3.9              | \$ 3.4.5d   | zu 8.15.8             | Ś 5.8.9d                       | zu 9.27.7              |
| P 19.30.14-15 | zu 9.11.9             | Ś 3.8.2d    | zu 9.8.10             | Ś 5.11.1                       | zu 8.1.1               |
| P 19.32.5     | zu 8.12.5             | Ś 3.19.6cd  | zu 9.27.8             | Ś 5.11.2                       | zu 8.1.2               |
| P 19.37.9cd   | zu 8.10.10            | Ś 3.22.4f   | zu 8.10.9             | Ś 5.11.3                       | zu 8.1.3               |
| P 19.46.14ab  | zu 9.22.7             | Ś 3.24.4a   | zu 9.7.3              | Ś 5.11.4                       | zu 8.1.4               |
| P 19.47.10ab  | zu 9.9.3              | Ś 3.25.1ab  | zu 9.28.8             | Ś 5.11.5                       | zu 8.1.5               |
| P 19.53.6a    | zu 9.20.9             | Ś 3.25.2d   | zu 9.28.5             | Ś 5.11.6                       | zu 8.1.6               |
| P 19.53.7a    | zu 9.20.9             | Ś 3.25.4a   | zu 9.27.4             | Ś 5.11.6e                      | zu 8.6.10              |
| P 20.3.10a    | zu 9.12.8             | Ś 3.28.6b   | zu 9.5.11             | Ś 5.11.7                       | zu 8.1.7               |
| P 20.4.6      | zu 8.1                | Ś 4.1.7ab   | zu 8.1.11             | Ś 5.11.8                       | zu 8.1.8               |
| P 20.12.5d    | zu 8.2.5              | Ś 4.4.3d    | zu 8.2.11             | Ś 5.11.9abc                    | zu 8.1.9               |
| P 20.14.6     | zu 8.2.3<br>zu 9.4.3  | Ś 4.6.1b    | zu 9.3.2              | \$ 5.11.10a                    | zu 8.1.9d              |
| P 20.14.7a    | zu 9.4.5<br>zu 8.7.5  | Ś 4.6.2c    | zu 9.10.2             | \$ 5.11.10a<br>\$ 5.11.10bc    | zu 8.1.90<br>zu 8.1.10 |
| P 20.26.1a    | zu 8.7.3<br>zu 9.23.8 | Ś 4.6.3b    | zu 9.10.6             | \$ 5.11.100c<br>\$ 5.11.11ab   | zu 8.1.10<br>zu 8.1.10 |
|               |                       | Ś 4.7.1c    | zu 9.10.7             | \$ 5.11.11ab<br>\$ 5.11.11cdef |                        |
| P 20.31.1     | zu 9.7.9              |             |                       | 5 5.11.11cde1                  | zu 8.1.11              |

| Ś 5.13.1     | zu 8.2     | Ś 5.17.12-17cd | zu 9.15.8  | Ś 5.26.1    | źu 9.2.1   |
|--------------|------------|----------------|------------|-------------|------------|
| Ś 5.13.1c    | zu 8.2.2   | Ś 5.17.18      | zu 9.16.1  | Ś 5.26.2    | zu 9.2.1   |
| Ś 5.13.1d    | zu 9.6.7   | Ś 5.18.1       | zu 9.17.1  | Ś 5.26.3    | zu 9.2.2   |
| Ś 5.13.2     | zu 8.2.2   | Ś 5.18.2       | zu 9.17.2  | Ś 5.26.4    | zu 9.2.3   |
| \$ 5.13.3    | zu 8.2.1   | Ś 5.18.3       | zu 9.17.10 | Ś 5.26.5    | zu 9.2.2   |
| \$ 5.13.4bcd | zu 8.2.3   | Ś 5.18.4ab     | zu 9.17.3  | Ś 5.26.6    | zu 9.2.3   |
| \$ 5.13.5    | zu 8.2.5   | Ś 5.18.4cd     | zu 9.17.4  | Ś 5.26.7    | zu 9.2.4   |
| \$ 5.13.6    | zu 8.2.4   | Ś 5.18.5       | zu 9.17.7  | Ś 5.26.8    | zu 9.2.5   |
| \$ 5.13.7    | zu 8.2.6   | Ś 5.18.6       | zu 9.17.8  | Ś 5.26.9    | zu 9.2.8   |
| \$ 5.13.8    | zu 8.2.7   | Ś 5.18.7       | zu 9.17.6  | Ś 5.26.10   | zu 9.2.7   |
| \$ 5.13.9    | zu 8.2.8   | Ś 5.18.8       | zu 9.18.3  | Ś 5.26.11   | zu 9.2.6   |
| \$ 5.13.10   | zu 8.2.9   | Ś 5.18.9       | zu 9.18.2  | Ś 5.26.12ab | zu 9.2.9   |
| \$ 5.13.11   | zu 8.2.10  | Ś 5.18.10      | zu 9.18.5  | Ś 5.26.12cd | zu 9.2.10  |
| \$ 5.15.1    | zu 8.5.1   | Ś 5.18.11      | zu 9.18.6  | Ś 5.27.1ab  | zu 9.1.1   |
| \$ 5.15.2    | zu 8.5.2   | Ś 5.18.12      | zu 9.19.5  | Ś 5.27.1cd  | zu 9.1.1   |
| \$ 5.15.3    | zu 8.5.3   | Ś 5.18.13ab    | zu 9.17.4  | Ś 5.27.2    | zu 9.1.2   |
| Ś 5.15.4     | zu 8.5.4   | Ś 5.18.13cd    | zu 9.17.3  | Ś 5.27.3    | zu 9.1.2   |
| Ś 5.15.5     | zu 8.5.5   | Ś 5.18.14      | zu 9.17.9  | Ś 5.27.4    | zu 9.1.3   |
| \$ 5.15.6    | zu 8.5.6   | Ś 5.18.15      | zu 9.18.1  | Ś 5.27.5a   | zu 9.1.3   |
| Ś 5.15.7     | zu 8.5.7   | \$ 5.19.1      | zu 9.18.7  | Ś 5.27.5b   | zu 9.1.4   |
| Ś 5.15.8     | zu 8.5.8   | Ś 5.19.2       | zu 9.18.8  | Ś 5.27.6    | zu 9.1.4   |
| Ś 5.15.9     | zu 8.5.9   | Ś 5.19.3       | zu 9.18.9  | Ś 5.27.7a   | zu 9.1.5   |
| Ś 5.15.10    | zu 8.5.10  | Ś 5.19.4       | zu 9.19.1  | Ś 5.27.8a   | zu 9.1.5   |
| Ś 5.15.11    | zu 8.5.11  | Ś 5.19.5cd     | zu 8.15.7  | Ś 5.27.8bc  | zu 9.1.6   |
| \$ 5.16.1    | zu 8.4.1   | Ś 5.19.7       | zu 9.18.10 | Ś 5.27.9ab  | zu 9.1.7   |
| \$ 5.16.2    | zu 8.4.2   | \$ 5.19.8      | zu 9.19.4  | \$ 5.27.9cd | zu 9.1.8   |
| Ś 5.16.3     | zu 8.4.3   | \$ 5.19.9cd    | zu 9.17.5  | Ś 5.27.10   | zu 9.1.9   |
| Ś 5.16.4     | zu 8.4.4   | \$ 5.19.15     | zu 9.16.2  | Ś 5.27.11   | zu 9.1.10  |
| \$ 5.16.5    | zu 8.4.5   | Ś 5.20.1       | zu 9.27.1  | Ś 5.27.12   | zu 9.1.11  |
| Ś 5.16.6     | zu 8.4.6   | Ś 5.20.2       | zu 9.27.2  | Ś 5.28.1    | zu 9.21.9  |
| \$ 5.16.7    | zu 8.4.7   | \$ 5.20.3      | zu 9.27.4  | Ś 5.29.6ab  | zu 9.23.10 |
| \$ 5.16.8    | zu 8.4.8   | Ś 5.20.4       | zu 9.27.3  | \$ 5.30.1   | zu 9.13.1  |
| \$ 5.16.9    | zu 8.4.9   | Ś 5.20.5       | zu 9.27.5  | Ś 5.30.2    | zu 9.13.2  |
| Ś 5.16.10    | zu 8.4.10  | \$ 5.20.6ab    | zu 9.27.7  | \$ 5.30.3   | zu 9.13.3  |
| \$ 5.16.11   | zu 8.4.11  | Ś 5.20.6cd     | zu 9.27.6  | Ś 5.30.4    | zu 9.13.4  |
| \$ 5.17.1    | zu 9.15.1  | \$ 5.20.7      | zu 9.27.8  | Ś 5.30.5    | zu 9.13.5  |
| \$ 5.17.2    | zu 9.15.2  | Ś 5.20.8ab     | zu 9.27.6  | Ś 5.30.6bcd | zu 9.13.6  |
| \$ 5.17.3    | zu 9.15.3  | Ś 5.20.8cd     | zu 9.27.7  | Ś 5.30.7    | zu 9.13.7  |
| \$ 5.17.4    | zu 9.15.4  | Ś 5.20.9       | zu 9.27.9  | \$ 5.30.8   | zu 9.13.8  |
| \$ 5.17.5    | zu 9.15.5  | Ś 5.20.10acd   | zu 9.27.10 | Ś 5.30.9    | zu 9.13.9  |
| \$ 5.17.6    | zu 9.15.6  | Ś 5.20.11      | zu 9.27.11 | \$ 5.30.10  | zu 9.13.10 |
| \$ 5.17.7    | zu 9.15.7  | Ś 5.20.12      | zu 9.27.12 | Ś 5.30.11   | zu 9.14.1  |
| \$ 5.17.8    | zu 9.16.6  | Ś 5.21.4ab     | zu 9.27.1  | Ś 5.30.12   | zu 9.14.2  |
| \$ 5.17.9    | zu 9.16.7  | Ś 5.22.6ab     | zu 9.10.10 | Ś 5.30.13   | zu 9.14.3  |
| \$ 5.17.10   | zu 9.15.9  | Ś 5.23.2d      | zu 8.7.7   | Ś 5.30.14   | zu 9.14.4  |
| Ś 5.17.11    | zu 9.15.10 | Ś 5.25.5b      | zu 9.12.8  | Ś 5.30.14cd | zu 9.13.1  |

| Ś 5.30.15   | zu 9.14.5  | Ś 9.8.5      | zu 9.13.9  | Ś 13.4.50   | zu 9.20.9 |
|-------------|------------|--------------|------------|-------------|-----------|
| Ś 5.30.16   | zu 9.14.6  | Ś 9.8.21b    | zu 9.3.12  | Ś 13.4.51   | zu 9.20.9 |
| Ś 5.30.17   | zu 9.14.7  | Ś 9.9.17ab   | zu 8.1.5   | Ś 14.2.5b   | zu 8.2.5  |
| Ś 6.5.2b    | zu 9.8.10  | Ś 9.9.18ab   | zu 8.1.5   | Ś 14.2.50ab | zu 9.17.8 |
| Ś 6.11.1    | zu 8.16.6  | Ś 10.3.8c    | zu 9.22.5  | Ś 14.2.63b  | zu 9.10.8 |
| Ś 6.18.3cd  | zu 8.12.7  | Ś 10.3.9ab   | zu 9.15.8  | Ś 15.4      | zu 9.21.6 |
| Ś 6.19.1d   | zu 9.25.1  | Ś 10.4.3d-4d | zu 9.16.5  | Ś 15.15.2a  | zu 9.21.7 |
| Ś 6.24.2c   | zu 8.8.4   | Ś 10.4.4ab   | zu 9.22.10 | Ś 15.17.8a  | zu 9.12.1 |
| Ś 6.25.1    | zu 8.16.3  | Ś 10.4.6c    | zu 8.7.1   | Ś 15.17.9   | zu 9.12.1 |
| Ś 6.25.3    | zu 8.16.1  | Ś 10.4.13cd  | zu 9.10.4  | Ś 15.17.10  | zu 9.12.1 |
| Ś 6.30.1    | zu 8.16.1  | Ś 10.4.14    | zu 8.2.5   | Ś 17.1.22b  | zu 9.20.6 |
| Ś 6.42.1ab  | zu 8.2.4   | Ś 10.4.15    | zu 9.10.10 | Ś 18.2.22c  | zu 9.7.14 |
| Ś 6.42.2b   | zu 8.2.4   | Ś 10.4.22ab  | zu 9.16.5  | Ś 18.2.30c  | zu 8.11.4 |
| Ś 6.44.1ab  | zu 9.10.11 | Ś 10.4.23ab  | zu 9.16.5  | Ś 18.3.49a  | zu 8.6.10 |
| Ś 6.57.3b   | zu 8.3.4   | Ś 10.4.24cd  | zu 9.11.8  | Ś 18.3.72   | zu 8.19.5 |
| Ś 6.64.3bc  | zu 9.4.2   | Ś 10.4.25c   | zu 9.10.1  | Ś 18.4.44b  | zu 9.13.1 |
| Ś 6.69.1cd  | zu 8.10.4  | Ś 10.5.22ab  | zu 9.22.4  | Ś 18.4.57cd | zu 8.19.5 |
| Ś 6.69.2ab  | zu 9.8.4   | Ś 10.5.22b   | zu 9.23.2  | Ś 19.2.1    | zu 8.8.7  |
| Ś 6.76.4ab  | zu 8.3.12  | Ś 10.5.23b   | zu 8.3.4   | Ś 19.2.2    | zu 8.8.8  |
| Ś 6.88.3d   | zu 9.16.2  | Ś 10.7.1     | zu 8.1.3   | Ś 19.2.3    | zu 8.8.9  |
| Ś 6.100.2a  | zu 9.10.7  | Ś 10.7.9c    | zu 9.15.5  | Ś 19.2.4    | zu 8.8.10 |
| Ś 6.102.3   | zu 9.7.12  | Ś 10.7.11    | zu 8.1.3   | Ś 19.2.5    | zu 8.8.11 |
| Ś 6.106.3ab | zu 9.7.14  | Ś 10.7.24ab  | zu 8.9.2   | \$ 19.3.1cd | zu 8.14.2 |
| Ś 6.109.2d  | zu 8.8.6   | Ś 10.7.37d   | zu 9.29.6  | Ś 19.6.1    | zu 9.5.1  |
| Ś 6.120.1b  | zu 9.22.6  | Ś 10.8.2c    | zu 8.9.4   | \$ 19.6.2   | zu 9.5.2  |
| Ś 7.2.1a    | zu 8.1.11  | Ś 10.8.5ab   | zu 9.21.6  | Ś 19.6.3    | zu 9.5.3  |
| Ś 7.38.1d   | zu 8.6.11  | Ś 10.8.22ab  | zu 8.9.13  | Ś 19.6.4    | zu 9.5.4  |
| Ś 7.56.1a   | zu 8.7.5   | Ś 10.10.34d  | zu 8.9.4   | Ś 19.6.4b   | zu 8.6.4  |
| Ś 7.56.5d   | zu 8.7.8   | Ś 11.1.23d   | zu 9.21.1  | Ś 19.6.4c   | zu 8.3.2  |
| Ś 7.65.2a   | zu 9.22.5  | Ś 11.2.3b    | zu 8.7.2   | Ś 19.6.5    | zu 9.5.5  |
| Ś 7.65.3ab  | zu 9.22.8  | Ś 11.2.10c   | zu 8.9.4   | Ś 19.6.6    | zu 9.5.6  |
| Ś 7.65.3b   | zu 9.23.3  | Ś 11.3.4     | zu 9.10.9  | Ś 19.6.7    | zu 9.5.15 |
| \$ 7.101.1  | zu 9.7.9   | Ś 11.4.6b    | zu 8.15.9  | Ś 19.6.8    | zu 9.5.16 |
| Ś 7.104.1   | zu 8.1     | Ś 11.4.9ab   | zu 9.17.8  | Ś 19.6.9    | zu 9.5.7  |
| Ś 8.1.8ab   | zu 9.14.2  | Ś 11.4.26d   | zu 9.12.4  | Ś 19.6.10   | zu 9.5.8  |
| Ś 8.2.6c    | zu 8.2.11  | Ś 11.5.10a   | zu 8.8.1   | Ś 19.6.11   | zu 9.5.9  |
| Ś 8.8.1ab   | zu 9.9.3   | \$ 11.5.26   | zu 9.23.2  | Ś 19.6.12   | zu 9.5.10 |
| Ś 8.8.8c    | zu 9.10.12 | Ś 11.8.8     | zu 9.11.1  | Ś 19.6.13   | zu 9.5.11 |
| Ś 8.9.17ab  | zu 9.21.6  | Ś 11.9.1efg  | zu 8.6.10  | Ś 19.6.14   | zu 9.5.12 |
| Ś 8.9.23ab  | zu 9.21.6  | Ś 11.10.25b  | zu 9.27.5  | \$ 19.6.15  | zu 9.5.13 |
| Ś 9.1.10a   | zu 9.26.9  | Ś. 12.3.52ab | zu 9.23.5  | Ś 19.6.16   | zu 9.5.14 |
| Ś 9.1.18b   | zu 8.10.4  | Ś 12.5.12a   | zu 9.17.10 | Ś 19.19.1   | zu 8.17.1 |
| Ś 9.1.19ab  | zu 9.8.4   | Ś 13.1.48b   | zu 8.9.3   | Ś 19.19.2   | zu 8.17.2 |
| Ś 9.2.13    | zu 9.9.2   | Ś 13.1.54d   | zu 8.6.4   | Ś 19.19.3   | zu 8.17.3 |
| Ś 9.3.11d   | zu 9.26.8  | Ś 13.3.2a    | zu 9.29.7  | Ś 19.19.4   | zu 8.17.4 |
| Ś 9.5.13cd  | zu 9.21.1  | Ś 13.4.22    | zu 9.20.9  | Ś 19.19.5   | zu 8.17.5 |

| Ś 19.19.6     | zu 8.17.6  |
|---------------|------------|
| Ś 19.19.7     | zu 8.17.7  |
| Ś 19.19.8     | zu 8.17.8  |
| Ś 19.19.9     | zu 8.17.9  |
| Ś 19.19.10    | zu 8.17.10 |
| Ś 19.19.11    | zu 8.17.11 |
| Ś 19.22.21    | zu 8.9.1   |
| Ś 19.22.30    |            |
| Ś 19.27.7a    | zu 9.14.4  |
| Ś 19.27.11a   | zu 9.21.11 |
| Ś 19.27.12a   | zu 9.21.11 |
| Ś 19.27.13a   | zu 9.21.11 |
| Ś 19.38.1b    | zu 8.3.5   |
| Ś 19.42.1     | zu 8.9.5   |
| Ś 19.42.2abcd | zu 8.9.6   |
| Ś 19.44.1b    | zu 9.11.9  |
| Ś 19.44.6a    | zu 8.3.1   |
| Ś 19.47.8cd   | zu 8.7.7   |
|               | zu 9.12.4  |
| Ś 20.96.20ab  | zu 9.3.13  |